
„Nehmt einander an, wie auch Christus 
uns angenommen hat“ (Röm 15,7)
Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene

Burkhard Neumann, Schlangen

Jedem auch nur einigermaßen informierten und interessierten Beobachter
ist deutlich, dass sich die Ökumene, d.h. das Bemühen um die sichtbare Ein-
heit der Kirche, gegenwärtig in einer schwierigen Lage befindet. Die an-
fängliche Begeisterung ist nicht nur einer sachlichen Ernüchterung gewi-
chen, sondern oft sogar einer Skepsis, die den Sinn des ökumenischen
Bemühens überhaupt in Frage stellt.1 Es dürften wohl vor allem zwei Grün-
de sein, die für diese Situation mit verantwortlich sind. Der erste Grund ist
theologischer Art und betrifft die faktische Entwicklung der ökumenischen
Bemühungen und hier vor allem der theologischen Dialoge. Stand am Be-
ginn der Ökumene verständlicherweise die Entdeckung des gemeinsamen
Fundaments im Glauben im Vordergrund, also das bewusste Wahrnehmen
all dessen, was die Christen vor allen Differenzen miteinander verbindet, so
hat sich der Dialog im weiteren Verlauf und zu Recht immer mehr den tren-
nenden Fragen zugewandt. Sie aber bündeln sich weitgehend in der Frage
nach der Kirche, die darum inzwischen in nahezu allen theologischen Dia-
logen auf der Tagesordnung steht. Diese Entwicklung ist an sich konse-
quent, denn das Thema der Kirche ist ja die entscheidende Frage der Öku-
mene schlechthin, die Frage nämlich, wie sich die eine Kirche Jesu Christi
in einer legitimen Vielfalt der Kirchen darstellen soll. Da diese Frage aber
maßgeblich das jeweilige Selbstverständnis der beteiligten Kirchen an-
spricht, ist es nicht verwunderlich, dass es an diesem Punkt nur sehr langsam
zu greifbaren Fortschritten kommt und dass das ökumenische Bemühen und
allen voran der theologische Dialog eine mühsame und langwierige Arbeit
zu leisten haben. 

Der zweite Grund für die schwierige Situation der Ökumene in der Ge-
genwart liegt in dem gesellschaftlich-kulturellen Kontext, in dem sich vor
allem die Kirchen Europas und Nordamerikas befinden und der schlagwort-

1 Vgl. etwa U. Ruh, Ökumene in der Krise?, in: HerKorr 54 (2000) 487–489; W. Thönissen,
Ökumene zwischen Hoffnung und Skepsis. Bericht des Instituts zur Situation der Ökumene im
Jahr 2001, in: KNA-ÖKI Nr. 18, 30.4.2002. Johann-Adam-Möhler-Institut für Ökumenik,
1–12; W. Löser, Konsens und Profilierung. Die ökumenische Situation 2002, in: KNA-ÖKI
Nr. 15, 9.4.2002. Thema der Woche, 1–8. 



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 183

artig durch die Begriffe „Individualismus“ und „Pluralismus“ gekennzeich-
net werden kann.2 In diesem Umfeld wird es immer schwerer, den Sinn des
ökumenischen Bemühens deutlich zu machen, und zwar nicht deshalb, weil
die Mehrheit der Christen die konfessionellen Trennungen wirklich über-
wunden hätte (was ja nur zu begrüßen wäre!), sondern weil ihnen ihre Be-
deutung vielfach unverständlich geworden ist. Wenn in unserer Gesellschaft
Toleranz als eine der wichtigsten Tugenden empfunden wird,3 dann ist es
natürlich nur äußerst schwer zu vermitteln, warum die zwischen den Kon-
fessionen weithin geltende tolerierte Verschiedenheit nicht ausreichen, son-
dern zugunsten einer versöhnten Verschiedenheit überwunden werden soll.
Dementsprechend kann das Festhalten an der Existenz weiterhin kirchen-
trennender Differenzen und der Notwendigkeit einer mühsamen theologi-
schen Aufarbeitung vielen nur als ein sinnloses und überflüssiges Glasper-
lenspiel erscheinen. Der Sinn einer Auseinandersetzung um die Wahrheit
des Evangeliums ist in einem solchen pluralistischen Umfeld nur noch
schwer verständlich zu machen. 

Diese Gründe lassen verstehen, warum innerhalb der Kirchen die Frage
nach der eigenen konfessionellen bzw. kirchlichen Identität in den vergan-
genen Jahren immer mehr in den Vordergrund getreten ist. Der vor allem in
Deutschland heftig geführte Streit um die „Gemeinsame Erklärung zur
Rechtfertigungslehre“ des Lutherischen Weltbundes und des Päpstlichen
Rates zur Förderung der Einheit der Christen,4 die Diskussion um den kirch-
lichen Status der reformatorischen Kirchen, die die Erklärung „Dominus
Iesus“ der Glaubenskongregation hervorgerufen hat5 oder das kaum weniger
kontroverse Kirchenpapier der Evangelischen Kirche in Deutschland6 – die-

2 Vgl. dazu die hilfreichen Ausführungen von Ch. Taylor, Das Unbehagen an der Moderne.
Frankfurt 21995, und ders., Die Formen des Religiösen in der Gegenwart. Frankfurt 2002,
bes. 57–102, die auch auf die diesen Entwicklungen zugrundliegenden ethischen Werte hin-
weisen.
3 Vgl. Ch. Taylor, Die Formen des Religiösen in der Gegenwart (Anm. 2) 79.
4 Vgl. P. Lüning u.a., Zum Thema: „Gerechtfertigt durch Gott – Die Gemeinsame luthe-
risch/katholische Erklärung“. Eine Lese- und Arbeitshilfe. (Handreichung für Erwachsenen-
bildung, Religionsunterricht und Seelsorge). Paderborn 1999.
5 Kongregation für die Glaubenslehre, Erklärung „Dominus Iesus“. Über die Einzigkeit und
die Heilsuniversalität Jesu Christi und der Kirche. 6. August 2000. Hrsg. vom Sekretariat der
Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 2000 (VApS 148); vgl. dazu M.J. Rainer (Red.), „Do-
minus Iesus“. Anstößige Wahrheit oder anstößige Kirche? Dokumente. Hintergründe, Stand-
punkte und Folgerungen. (Wissenschaftliche Paperbacks 9) Münster 2001; Was ist heute
noch katholisch? Zum Streit um die innere Einheit und Vielfalt der Kirche. Hrsg. von A.
Franz. Freiburg 2001 (QD 192).
6 Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis. Ein Votum zum geordneten Mitein-
ander bekenntnisverschiedener Kirchen. Ein Beitrag des Rates der Evangelischen Kirche in
Deutschland. Hannover 2001 (EKD-Texte 69), vgl. dazu J. Oeldemann, Communio ecclesi-
arum. Zum Verständnis von Kirchengemeinschaft in evangelischer, katholischer und ortho-
doxer Sicht, in: KNA-ÖKI Nr. 22, 28.5.2002. Thema der Woche, 1–12.



Burkhard Neumann 184

se ökumenischen Streitpunkte der vergangenen Jahre sind deutliche Symp-
tome für die Konzentration auf die Frage der eigenen Identität. Sie ist an
sich nicht zu kritisieren, denn Ökumene kann ja nur dann lebendig sein,
wenn die beteiligten Partner um sich selbst wissen und ihr Eigenes in das
Gespräch einbringen. Problematisch wird dieses Bemühen um Identität aber
dann, wenn es auf Kosten der Ökumene zu gehen droht, wenn es also ver-
bunden wird mit der Tendenz zur Abgrenzung vom Anderen, die der für die
Ökumene notwendigen Öffnung diametral entgegensteht.

Diese hier nur stichwortartig genannten Herausforderungen machen da-
rum eine vertiefte Reflexion auf das Wesen der Ökumene notwendig. Neben
einem erneuten Bedenken dessen, was es konkret bedeutet, im Gebet, im
Dialog und im gemeinsamen Handeln als den Wesenselementen der Öku-
mene verbunden zu sein, ist hier zugleich der Ort, an dem stärker als bisher
auch die eigentliche Grundlage allen ökumenischen Tuns, nämlich ihr spiri-
tueller Aspekt, in den Vordergrund treten müsste. Das II. Vatikanische Kon-
zil bezeichnet bekanntlich den geistlichen Ökumenismus als „die Seele der
ganzen ökumenischen Bewegung“,7 d.h. also als jenes Prinzip, das alle an-
deren ökumenischen Aktivitäten überhaupt erst lebendig und fruchtbar
macht. Die gegenwärtigen Krisensymptome der Ökumene lassen darum
auch und erneut die Frage aufkommen, wie eine Spiritualität der Ökumene
auszusehen hat. Mit diesem Begriff der Spiritualität der Ökumene sind jene
geistlichen Haltungen und Einstellungen gemeint, die dem Bemühen um die
von Gott gewollte Einheit der Christen entsprechen.8 Auch wenn die geistli-
che Dimension der Ökumene immer wieder betont und eingefordert wird,
sind Reflexionen auf diesen speziellen Aspekt innerhalb der einschlägigen
Literatur eher selten.9 In der Regel orientieren sie sich zudem an den vom II.
7 UR 8.
8 Vgl. Y. Congar, Spiritualité œcuménique, in: ders., Essais œcuméniques. Le mouvement, les
hommes, les problèmes. Paris 1984, 173–190; hier: 173.
9 Vgl. etwa H.-M. Barth, Spiritualität. Göttingen 1993 (BenshH 74; Ökumenische Studien-
hefte 2) bes. 180–182; B. Häring, Spiritualität, ökumenische II, kath. Sicht, in: ÖL2, 1129f.:
ders., Frei in Christus. Moraltheologie für die Praxis des christlichen Lebens. Bd. II. Der Weg
des Menschen zur Wahrheit und Liebe. Freiburg 1980, 266–319; J. Hüttenbügel, Ökumeni-
sche Spiritualität, in: US 34 (1979) 127–130; K. Koch, Gelähmte Ökumene. Was jetzt noch zu
tun ist. Freiburg 1991, bes. 50–54; H.-G. Link, Ökumenische Spiritualität, in: PLSp
1207–1212; D.E. Saliers, Christliche Spiritualität in einem ökumenischen Zeitalter, in: Ge-
schichte der christlichen Spiritualität. Dritter Band. Die Zeit nach der Reformation bis zur
Gegenwart. Hrsg. von L. Dupré u. D.E. Saliers in Verbindung mit J. Meyendorff. Mit einem
Vorwort von J. Sudbrack. Würzburg 1997, 539–563; V. Vajta, Das Ökumenismusdekret und
die ökumenische Bewegung: Geist und Motive, in: Unitatis redintegratio 1964–1974. Eine Bi-
lanz der Auswirkungen des Ökumenismus-Dekrets. Hrsg. von G. Békés u. V. Vajta. Frankfurt
1977, 11–35; ders., Spiritualität, ökumenische I, evang. Sicht, in: ÖL2, 1127–1129; G. Voss,
Gemeinschaft im geistlichen Tun, in: HÖ III/2, 216–265; ders., Wachsendes Interesse an Spi-
ritualität. Von einer notwendigen Dimension ökumenischer Theologie, in: P. Lengsfeld
(Hrsg.), Ökumenische Theologie. Ein Arbeitsbuch. Stuttgart 1980, 338–354.



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 185

Vatikanischen Konzil genannten Elementen des geistlichen Ökumenismus,
nämlich der Umkehr, dem Leben nach dem Evangelium und dem Gebet für
die Einheit.10 Was aber weitgehend fehlt, ist eine Konkretion dieser Grund-
elemente auf den Umgang mit den Christen der anderen Konfessionen hin.
Die Fragen danach, welche Einstellungen eine lebendige, geistlich geprägte
Ökumene voraussetzt und wie ich mit dem ökumenischen Partner umzuge-
hen habe, gerade wenn die Ökumene ein Teil meines Christseins, meines
Lebens nach dem Evangelium darstellt, werden kaum ausführlicher behan-
delt.11 Aus diesem Grund möchten die folgenden Ausführungen diesen Fra-
gen etwas genauer nachgehen und einige der Grundhaltungen benennen, die
eine solche Spiritualität der Ökumene prägen und die gerade für die gegen-
wärtige Situation von besonderer Bedeutung sein dürften. Diese Grundhal-
tungen sollen zudem anhand einiger ökumenisch relevanter Probleme erläu-
tert und dadurch konkretisiert werden. Bewusst ist dabei von Bausteinen ei-
ner solchen Spiritualität die Rede. Denn es wäre schon angesichts des Rah-
mens eines solchen Beitrags vermessen, eine umfassende Darstellung geben
zu wollen. Zudem müsste eine solche Darstellung wesentlich genauer, als es
hier der Fall sein kann, auf das biblische Fundament einer solchen Spiritua-
lität eingehen.12 Aber wenn die hier zugegebenermaßen fragmentarisch vor-
gestellten Elemente eine Anregung geben könnten, sich der Frage nach der
konkreten Gestalt einer Spiritualität der Ökumene intensiver als bisher zu
stellen, dann wäre für das Bemühen um die Einheit der Christen viel ge-
wonnen.

1. Das Bemühen um die Einheit als Element des Christseins

Eine Spiritualität der Ökumene setzt natürlich voraus, dass das Bemühen
um die Einheit der Christen ein notwendiges und damit jeden Christen be-
treffendes Element seines Glaubens ist. Die ökumenische Bewegung hat in-
nerhalb der Christenheit das Bewusstsein wachsen lassen, dass man sich mit

10 Vgl. UR 7; 8.
11 Ausdrückliche Überlegungen zu diesem Themenfeld finden sich stattdessen im Kontext ei-
ner ökumenischen Hermeneutik, vgl. dazu vor allem das Studiendokument der Kommission
für Glauben und Kirchenverfassung: Ein Schatz in zerbrechlichen Gefäßen. Eine Anleitung zu
ökumenischem Nachdenken über Hermeneutik. Hrsg. von D. Heller, Frankfurt 1999; G. Hint-
zen, Auf der Suche nach einer ökumenischen Hermeneutik. Anmerkungen zum Studiendoku-
ment „Ein Schatz in zerbrechlichen Gefäßen“, in: Cath(M) 55 (2001) 104–117; J. Track,
Überlegungen zur ökumenischen Hermeneutik, in: Ökumene. Hrsg. von W. Härle und R.
Preul. Marburg 2000 (MThJ 12) 33–70. 
12 Hier bieten sich vor allem die zahlreichen Handlungsanweisungen der neutestamentlichen
Briefe an, die ja zeigen wollen, wie sich der Zuspruch des Evangeliums im Leben der Chris-
ten und der Gemeinden auszuwirken hat.



Burkhard Neumann 186

dem Skandal der Trennung nicht abfinden darf, sondern dass das Streben
nach seiner Überwindung einen Wesensbestandteil des Christseins darstellt.
Weil die Einheit der Christen dem Willen Gottes entspricht, darum gründet
die Suche nach der von Gott gewollten Einheit der Kirche im Evangelium
selbst. Es ist offenkundig, dass damit der für die Christen allein entschei-
dende Maßstab genannt ist. Eine Ökumene, die sich allein auf Nützlichkeits-
erwägungen oder Fragen der Effizienz berufen würde, ließe jene Tiefe ver-
missen, die sie überhaupt erst im christlichen Sinne fruchtbar machen kann.
Das Bemühen um Einheit der Christen ergibt sich aus dem Evangelium
selbst, es ist Teil jener Gestalt des Christseins, die in der Offenbarung Got-
tes aufleuchtet. Das ist eine grundlegende und unaufgebbare Erkenntnis der
Christenheit des 20. Jahrhunderts, dem Jahrhundert der Ökumene. So wie
immer wieder einzelne Stellen der Schrift in einer bestimmten geschichtli-
chen Situation von der Christenheit neu gehört und verstanden werden und
dadurch eine ganz neue Kraft gewinnen, so ist den Christen durch die öku-
menische Bewegung die Bedeutung des Gebetes Jesu für die Einheit seiner
Jünger: „Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin,
sollen auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast“
(Joh 17,21) in seiner Spannung von Gabe und Aufgabe, Zuspruch und An-
spruch auf neue Weise bewusst geworden. Die Ökumene ist seitdem trotz al-
ler Hindernisse und Schwierigkeiten unumkehrbar in der Christenheit ver-
ankert und fordert immer wieder neu alle Gläubigen heraus, sich zu fragen,
wie sie diesem Aspekt des Evangeliums besser gerecht werden können.13 In
diesem Sinne gehört das Streben nach der Einheit der Christen zu jeder
Form der Spiritualität, weil es eben Teil des Lebens nach dem Evangelium
ist. Darum gilt, dass „jede christliche Spiritualität auf Einheit ausgerichtet
[ist], wenn sie sich nicht selbst widerspricht“.14 Gelebtes Christsein hat in
sich eine ökumenische Dimension, wenn es denn glaubwürdiges Christsein
sein will. 

2. Der Grundgedanke der Ökumene: die gegenseitige Annahme 
als Christen

Fragt man nun nach danach, wie sich eine Spiritualität der Ökumene als Ele-
ment des Christseins genauer darstellt, dann steht an erster Stelle das Be-
wusstsein von der gemeinsamen Verbundenheit aller Glaubenden in Chris-

13 Vgl. UR 5: „Die Sorge um die Wiederherstellung der Einheit ist Sache der ganzen Kirche,
sowohl der Gläubigen wie auch der Hirten, und geht einen jeden an, je nach seiner Fähigkeit“.
14 D. Heller, Erfahrbare Einheit inmitten der Vielfalt. Überlegungen zur Funktion von Spiri-
tualität in der Ökumene, in: ÖR 51 (2002) 55–65; hier: 62.



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 187

tus. Diese Verbundenheit ist die Grundlage der Ökumene schlechthin, und
wohl keine andere Einstellung macht den Wandel im Umgang der Christen
deutlicher, der durch die ökumenische Bewegung stattgefunden hat. Zu
Recht spricht darum Papst Johannes Paul II. in seiner Ökumene-Enzyklika
„Ut unum sint“ von der „wiederentdeckte(n) Brüderlichkeit“15 als der ersten
Frucht des ökumenischen Dialogs. Im Gegensatz zu einer jahrhundertelan-
gen Einstellung, in der beispielsweise die katholische Kirche die Christen
der anderen Kirchen und Konfessionen primär als (mehr oder weniger
schuldlose) Irrgläubige ansah,16 werden sie nun an erster Stelle als die
Schwestern und Brüder in Christus erkannt, mit denen man vor allen Diffe-
renzen durch den gemeinsamen Glauben und durch das Sakrament der Tau-
fe verbunden ist.17 Gerade der Wandel in der Bewertung der nichtkatholi-
schen Christen, der vom II. Vatikanischen Konzil offiziell festgehalten und
verbindlich gemacht worden ist, zeigt in aller Deutlichkeit, dass diese Ver-
bundenheit in Christus die Basis allen ökumenischen Bemühens und damit
auch die Basis einer wirklichen Spiritualität der Ökumene darstellt. Diese
Verbundenheit ist der Grund dafür, dass Ökumene keine sogenannte „Rück-
kehrökumene“ mehr bedeuten kann, sondern das vom Geist getragene ge-
meinsame Suchen nach jener Einheit, die Gott für seine Kirche gewollt hat.
Trotz aller Differenzen, die eine volle Gemeinschaft der Kirchen (noch)
nicht möglich machen, ist darum der ökumenische Partner als Gegenüber
ernst zu nehmen, und dies eben nicht nur in Respekt vor seinem Menschsein
und Personsein, sondern ausdrücklich in Respekt vor seinem Christsein.
Darum kann das Pauluswort aus dem Römerbrief: „Nehmt einander an, wie
auch Christus uns angenommen hat“ (Röm 15,7) auch als Leitwort einer
Spiritualität der Ökumene gelten. Weil solches Christsein sich aber immer
nur vollzieht in der Gemeinschaft der Glaubenden, beinhaltet die Annahme
des Anderen als Christen auch die Annahme der Kirchlichkeit seiner je ei-
genen Glaubensgemeinschaft. Diese Einstellung der gegenseitigen Annah-
me in Christus konkretisiert sich in einer Reihe weiterer Haltungen, die im
Folgenden kurz benannt werden sollen. Es sind Grundhaltungen des christ-
lichen Umgangs der Christen und der Kirchen miteinander, die hier im Blick
auf die ökumenischen Beziehungen bedacht werden und die in ihrem Zu-
sammenspiel eine Gestalt der Spiritualität der Ökumene erahnen lassen.



Burkhard Neumann 188

3. Konkretionen

a) Dem Anderen glauben 

Wenn ich die Christen der anderen Kirchen und Konfessionen als Christen
annehme, dann bedeutet das zunächst einmal, dass ich ihnen zu glauben ha-
be in der Art und Weise, wie sie ihr Christsein darstellen und leben wollen.
Das II. Vatikanische Konzil spricht davon, dass das Bemühen, den Anderen
kennen zu lernen, „der Wahrheit gemäß und in wohlwollender Gesinnung
durchzuführen ist“18 und benennt so eine Grundvoraussetzung gegenseiti-
gen Verstehens.19 Das mag auf den ersten Blick selbstverständlich klingen,
aber gerade wer die ökumenischen Beziehungen genauer verfolgt, weiß
darum, dass diese Haltung, die man innerhalb des theologischen Dialogs als
„Hermeneutik der Verständigung“ im Gegensatz zu einer „Hermeneutik der
Abgrenzung“ bezeichnet,20 keineswegs so selbstverständlich ist, wie sie
klingt. Gerade darum ist sie als christliche und ökumenische Grundhaltung
in aller Deutlichkeit einzufordern. Ökumene heißt wesentlich, dass ich den
Anderen ernst nehme in seinem christlichen Glauben, und das bedeutet
eben, dass ich ihm zunächst einmal glaube, was er über sein Christsein und
seine Spiritualität sagt und wie er sie darstellt. Das schließt sachliche Kritik
ebensowenig aus wie den Hinweis auf blinde Flecke, die jeder Christ und je-
de Konfession besitzt. Aber solche Kritik darf erst dann kommen, wenn ich
zuvor ernsthaft versucht habe, die Glaubensgestalt des Anderen nachzuvoll-
ziehen. Ich muss dem ökumenischen Partner darum mit einer positiven Vor-
einstellung gegenübertreten, um so überhaupt erst wahrnehmen zu können,

15 Johannes Paul II., Enzyklika „Ut unum sint“ über den Einsatz für die Ökumene vom 25. Mai
1995. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn 1995 (VApS 121) Nr.
41f.
16 Vgl. E. Eichmann/ K. Mörsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts auf Grund des Codex Iuris
Canonici. I. Band. Paderborn 71953, 187–189. 
17 Vgl. LG 15; UR 3; 5; 22.
18 UR 9; vgl. auch Ut unum sint Nr. 29; 36.
19 Vgl. J. Track, Überlegungen zur ökumenischen Hermeneutik (Anm. 11) 43: „Ohne Interes-
se am Anderen und ohne wohlwollende Wahrnehmung des Anderen ist Verstehen nicht mög-
lich.“; ferner 61–65. Dementsprechend heißt es in der Erklärung der Vollversammlung des
Zentralkomitees der deutschen Katholiken vom 23./24. November 2001 „Ermutigung zur
Ökumene. Orientierung und Hoffnung auf dem Weg zum Ökumenischen Kirchentag in Berlin
2003“. Bonn 72002, 9: „Fruchtbare Begegnungen setzen Vertrauen voraus. Zu oft war gerade
in den letzten Jahrzehnten zu beobachten, wie der Geist des Misstrauens das echte Zueinan-
derkommen verhindert hat.“
20 Vgl. H.G. Pöhlmann, Trennt die Rechtfertigungslehre wirklich noch die Konfessionen? –
Kritische Anmerkungen zu der Streitschrift von Jörg Baur: „Einig in Sachen Rechtferti-
gung?“ (1989), in: Einig in der Lehre von der Rechtfertigung! Mit einer Antwort an Jörg
Baur. Hrsg. von H. Schütte. Mit Beiträgen von H. G. Pöhlmann, V. Pfnür und H. Schütte. Pa-
derborn 1990, 9–42; hier: 13–16.



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 189

wie er seinen Glauben lebt. Alles das, was mir aus meiner eigenen konfes-
sionellen Sicht als fremd erscheint oder auch widerstrebt, muss ich zunächst
zu verstehen suchen als einen möglichen und legitimen Ausdruck des christ-
lichen Glaubens.21 Erst wo mir dies tatsächlich nicht gelingt, darf und muss
ich im Namen des Evangeliums Anfragen stellen oder sogar Widerspruch
erheben, ohne dabei allerdings die grundlegende Christlichkeit des Anderen
zu leugnen. Aber solche Anfragen oder solcher Widerspruch dürfen eben
immer erst an zweiter Stelle kommen, und es muss dabei spürbar bleiben,
dass ich mich ernsthaft bemüht habe, die Haltung des Anderen zu verstehen
und dass ich ihr auch bei meinen Anfragen weiterhin mit Respekt und Ach-
tung begegne. An erster Stelle also muss ich dem Anderen glauben, was er
sagt, anstatt es immer wieder neu und manchmal mit immer diffizileren Un-
terscheidungen anzuzweifeln. Denn wie sollen wir als Christen verschiede-
ner Konfessionen miteinander umgehen und durchaus auch ernsthaft mit-
einander streiten, wenn wir nicht zunächst einander ernst nehmen und d.h.
wenn wir nicht vor allem einander das glauben, was wir sagen und tun? 

Der Umgang mit ökumenischen Dialogdokumenten ist ein klassisches
Beispiel dafür, wie oft es an einer solchen Einstellung mangelt. Sicherlich
ist es Aufgabe der Theologie, solche Dokumente auf ihre Stichhaltigkeit hin
zu prüfen und sie einer sachlichen Kritik zu unterziehen. Aber allzu oft ge-
winnt man den Eindruck, dass diese Kritik von vornherein von einer „Her-
meneutik des Misstrauens“ geprägt ist, die den Beteiligten mehr oder weni-
ger deutlich unlautere Motive, falsche Kompromissbereitschaft oder sogar
Verrat an der eigenen kirchlichen Lehre vorwirft, anstatt zunächst einmal
das ernst zu nehmen, was hier gesagt wird und zu versuchen, sich sowohl auf
die Entstehungsgeschichte als auch auf das sachliche Ergebnis wirklich ein-
zulassen. Wäre es nicht gerade aus dem Bewusstsein der gemeinsamen Ver-
bundenheit in Christus notwendig, an solche Dokumente eben auch mit ei-
nem positiven Vorurteil heranzugehen, mit der Voreinstellung, dass hier ehr-
lich versucht wurde, dem eigenen Glauben gerecht zu werden und zugleich
trennende Fragen aufzuarbeiten und mögliche Wege zur Verständigung zu
erschließen? Das würde wie gesagt kritische Einwände in keiner Weise aus-
schließen, aber es wäre dann eine Kritik, die wirklich aufbauen könnte, weil
sie in solcher Kritik dennoch den andern als Christen annimmt. Diese Hal-
tung gilt natürlich ebenso den offiziellen Stellungnahmen der Kirchen wie
den Anregungen der Theologen gegenüber. Auch hier ließen sich genügend
Beispiele finden, die zeigen, dass allzu oft das Misstrauen dem Anderen ge-

21 Vgl. Ein Schatz in zerbrechlichen Gefäßen (Anm. 11) Nr. 30: „Hermeneutik im Dienst der
Einheit muss auch mit der Annahme arbeiten, dass jeder und jede von denen, die die christli-
che Tradition unterschiedlich auslegen, die ,rechte Absicht des Glaubens‘ hat.“ 



Burkhard Neumann 190

genüber und die Abgrenzung von ihm an erster Stelle stehen, dass man ihm
mehr oder weniger deutlich unlautere Absichten oder mangelnde Christ-
lichkeit unterstellt, dadurch eine sachliche und den Anderen respektierende
Auseinandersetzung aber nahezu unmöglich macht.22 Was hier im Blick auf
die Rezeption ökumenischer bzw. amtlicher Dokumente und neuer theolo-
gischer Ansätze gesagt worden ist, gilt selbstverständlich auch für den all-
täglichen Umgang der Christen miteinander. Auch er ist noch allzu oft von
den Vorurteilen der alten Kontroverstheologie geprägt, so dass man zwar
freundlich und tolerant miteinander umgeht, sachlich aber immer noch zu
wenig bereit ist, sich ernsthaft auf die Art und Weise einzulassen, wie der
andere Christ in seiner Kirche den Glauben bekennt und lebt, und dies als ei-
ne mögliche legitime Form des Glaubens anzuerkennen. 

b) Den Partner mit im Blick haben 

Dieser Haltung, die dem Anderen zunächst einmal glaubt und ihn ernst
nimmt, entspricht darum eine Einstellung, die beim eigenen Tun immer
auch den ökumenischen Partner mit im Blick hat. Das II. Vatikanische Kon-
zil erinnert an diese Haltung, wenn es darauf hinweist, dass „der katholische
Glaube tiefer und richtiger ausgedrückt werden [muss] auf eine Weise und
in einer Sprache, die auch von den getrennten Brüdern wirklich verstanden
werden kann.“23 Das bedeutet, dass sich die Christen und Kirchen bei der
Art und Weise, wie sie ihren eigenen Glauben darstellen und leben, immer
auch dieser Außenperspektive bewusst sein müssen. Es ist häufig so, dass
etwa bestimmte Sachverhalte oder Begrifflichkeiten innerhalb der eigenen
Kirche und ihrer über Jahrhunderte eingeschliffenen Sprachregelung selbst-
verständlich erscheinen und im Gesamtgefüge des eigenen Glaubens auch
unmissverständlich deutlich sind, dass sie zugleich aber für eine andere
Konfession mit einer anderen Sicht auf den Glauben fast unvermeidlich
missverständlich wirken.24 Da aufgrund der vielfältigen ökumenischen Ver-

22 Man denke an manche Reaktionen auf die immer noch bedenkenswerten Vorschläge von
Karl Rahner und Heinrich Fries, die H. Fries in seiner Bilanz wiedergibt, vgl. H. Fries/K.
Rahner, Einigung der Kirchen – reale Möglichkeit. Mit einer Bilanz „Zustimmung und Kri-
tik“ von H. Fries. Freiburg 1985 (QD 100).
23 UR 11; vgl. Ut unum sint Nr. 36: „Es ist gewiß möglich, den eigenen Glauben zu bezeugen
und die Lehre auf eine Weise zu erklären, die korrekt, aufrichtig und verständlich ist und sich
gleichzeitig sowohl die geistigen Kategorien wie die konkrete geschichtliche Erfahrung des
anderen vergegenwärtigt.“
24 Das gilt katholischerseits z.B. für die Wirksamkeit der Sakramente „ex opere operato“, die
immer noch als Heilsautomatismus missverstanden wird, oder auch für die Redeweise von
der Kirche als Sakrament, evangelischerseits etwa für die klassischen Exklusivpartikel „sola
fide“ oder „sola Scriptura“, die oft als Reduktions- und nicht als Konzentrationsformeln miss-
verstanden werden. 



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 191

flechtungen aber nahezu jede kirchliche und theologische Stellungnahme
auch von Seiten des ökumenischen Partners wahrgenommen wird, ist eine
solche Sensibilität für den Anderen, die nach Möglichkeit unnötige Miss-
verständnisse zu vermeiden sucht, ebenfalls eine Haltung, die zu einer Spi-
ritualität der Ökumene dazugehört und die für alle Ebenen der Kirche rele-
vant ist. Denn in ihr wird deutlich, dass man sich des Anderen tatsächlich
bewusst ist und ihn als gleichberechtigten Partner ernst nimmt. 

c) Keinen unnötigen Anstoß geben

Diese genannte Haltung wird noch einmal konkreter und ökumenisch be-
sonders relevant, wenn es nicht nur allgemein um die Darstellung des eige-
nen Glaubens geht, sondern um jene Punkte, die aufgrund ihres kontrover-
sen Charakters explizit von ökumenischer Bedeutung sind. Die Zeiten, in
denen Katholiken bewusst am Karfreitag in der Dorfgaststätte Karten spiel-
ten oder Protestanten an Fronleichnam auf dem Feld arbeiteten, sind zum
Glück vorbei (gelegentliche peinliche Ausnahmen bestätigen nur die Re-
gel!). Aber dennoch geschieht es immer wieder, dass Christen einer be-
stimmten Konfession durch die bewusste und provokante Hervorhebung des
eigenen Propriums beim ökumenischen Partner Anstoß erregen. Hier müs-
sen sich alle Christen und Kirchen immer wieder selbstkritisch fragen, ob
sie mit einem solchen Verhalten dem Maßstab des Evangeliums gerecht
werden. Sollte nicht statt dessen die Art und Weise, wie Paulus in der Frage
des Götzenopferfleischs den Umgang der „starken“ Christen mit den
„schwachen“ regelt, zum Vorbild genommen werden (vgl. Röm 14,1–15,13;
1 Kor 8,1–13; 10,23–33)?25 Nimmt man diese Prinzipien ernst, dann muss
gerade an den kontroversen Punkten, die nicht die Mitte des Glaubens be-
treffen, an erster Stelle die Rücksicht auf den Glauben des Anderen stehen,
weil nur das die Kirche Jesu Christi aufbaut (vgl. Röm 15,2) und weil nur
diese Haltung Ausdruck jener Liebe ist, die nach Paulus den allein entschei-
denden Maßstab im Umgang miteinander darstellt (vgl. Röm 13,8–10;
14,15; 1 Kor 8,1; 13,1–13). Angewandt auf den Umgang der Konfessionen
miteinander würde es bedeuten, dass gerade diejenigen Kirchen, die sich in
irgendeiner Frage als „stark“ empfinden, erst recht bereit sein müssten, hier
auf den ökumenischen Partner einzugehen und dementsprechend alle Prak-

25 Vgl. U. Wilckens, Der Brief an die Römer. 3. Teilband. Röm 12–16. Zürich, Neukirchen,
Vluyn 1982 (EKK VI/3) 80–115. Zur ökumenischen Relevanz dieser Aussagen des Römer-
briefs vgl. M. Theobald, Römerbrief Kapitel 12–16. Stuttgart 1993 (SKK-NT 6/2), 148f.;
178–181; 195–197, der sich wiederum stützt auf O. Cullmann, Einheit durch Vielfalt. Grund-
legung und Beitrag zur Diskussion über die Möglichkeiten ihrer Verwirklichung. Tübingen
21990.



Burkhard Neumann 192

tiken zu vermeiden, die unnötigen Anstoß erregen und den Partner verletzen
könnten. Sie müssten darum auch bereit sein zu Zugeständnissen in solchen
Bereichen, in denen dies für ihren Glauben ohne Probleme möglich wäre.
Was wäre etwa gewonnen für die Debatte um die Rolle des ordinierten Am-
tes bei der Feier des Abendmahls, wenn die Christen ernst machen würden
damit, dass der (vermeintlich oder tatsächlich) Schwächere der ethische
Maßstab des eigenen Handelns wäre und nicht das Hervorheben der eigenen
(vermeintlichen oder tatsächlichen) Stärke? Christliche und damit eben
auch kirchliche Identität bemisst sich nicht an der Abgrenzung von Ande-
ren, sondern durch jene Haltung der Liebe und der Hingabe für den Ande-
ren, die ihr Vorbild und ihre Ermöglichung im gekreuzigten Jesus Christus
besitzt. 

d) Bereitschaft, von Anderen zu lernen

Noch einen Schritt weiter geht jene ökumenische Grundhaltung, die ernst
damit macht, dass faktisch keine Kirche oder Konfession den christlichen
Glauben in seiner ganzen Fülle darstellt.26 Die paulinischen Aussagen zur
Vielfalt der Geistesgaben, die sich in dem einen Leib Christi gegenseitig er-
gänzen, dürfen darum in analoger Weise auch auf die Vielfalt der Kirchen
angewandt werden (vgl. Röm 12,3–8; 1 Kor 12; Eph 4,7–16). Denn das Ziel
der Ökumene ist ja keine Uniformität, sondern gerade die Bewahrung dieser
Vielfalt in der Einheit der Kirche Christi. Die Wahrnehmung des Christseins
und der Kirchlichkeit außerhalb der eigenen Kirche bedeutet darum auch die
Wahrnehmung und die Anerkennung, dass die Kirchen und die Christen
voneinander lernen können.27 Die Teilhabe an den verschiedenen Gnaden-
gaben gilt darum auch für alle christlichen Kirchen, die sich in das öku-
menische Bemühen einbringen. Dass die Kirchen sich hier gegenseitig be-
einflusst und so tatsächlich voneinander gelernt haben, ist offenkundig und

26 Dies gilt auch für die katholische Kirche. Denn die Konzilsaussage, dass die Fülle der
Heilsmittel allein in der katholischen Kirche zu finden ist (vgl. UR 3), gilt nur für die objek-
tive, institutionell-sakramentale Ebene, vgl. M. Kehl, Die eine Kirche und die vielen Kirchen,
in: StZ 219 (2001) 3–16; hier: 10f.
27 Zu dem damit angesprochenen Thema „Ökumenisches Lernen“ vgl. U. Becker, Ökumeni-
sches Lernen, in: EKL3 3, 857f.; US 52 (1997) Heft 1, besonders die Beiträge von R. Schlüter,
Ökumenisches Lernen – ein zukunftsfähiges Lernen (ebd. 2–12) und M. Bieber, Ökumeni-
sches Lernen als Erfahrung des Anderen (ebd. 45–54); S. Oxley, Die ökumenische Bewegung
im Dienst ökumenischen Lernens, in: ÖR 47 (1998) 216–223; R. Preul, Ökumenisches Lernen,
in: Ökumene. Hrsg. von W. Härle und R. Preul. Marburg 2000 (MThJ 12) 101–116; H.J. Ur-
ban, Jenseits von Häresie und Schisma, oder: Differenziertes voneinander Lernen als Prinzip
der Ökumene, in: Einheit – aber wie? Zur Tragfähigkeit der ökumenischen Formel vom „dif-
ferenzierten Konsens“. Unter Mitarbeit von H. Meyer u.a. hrsg. von H. Wagner. Freiburg
2000 (QD 184) 81–101. 



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 193

einer der wichtigsten Punkte, an denen der ökumenische Fortschritt deutlich
wird.28 Als Element einer Spiritualität der Ökumene nimmt diese Haltung
aber noch einmal eine besondere Gestalt an. Denn sie bedeutet über die fak-
tische Beeinflussung hinaus die ausdrückliche Bereitschaft, auf den öku-
menischen Partner so zu schauen, dass man von ihm lernen kann. Diese Hal-
tung der Lernbereitschaft ist Teil jener christlichen Offenheit, die nicht nur
in Dankbarkeit um das Eigene weiß, sondern die zugleich aus dem Bewusst-
sein lebt, dass jeder Christ und damit auch jede Kirche das Ganze des christ-
lichen Glaubens nur in endlichen und zerbrechlichen menschlichen Gefäßen
besitzt (vgl. 2 Kor 4,7) und dass darum die eigene Identität durch die Offen-
heit für den Anderen nicht bedroht, sondern umgekehrt gerade gestärkt
wird. Nicht indem man sich vom Anderen abschließt, sondern indem man
sich für ihn öffnet und d.h. indem man bewusst bereit ist, von ihm zu lernen,
wird man weiter und tiefer in den gemeinsamen christlichen Glauben hin-
eingeführt. „Wahrhafte Ökumene ereignet sich folglich dort, wo die Beson-
derheiten und Eigenheiten der anderen Konfessionen nicht zur Barriere,
sondern zur Brücke der Verständigung werden. Denn sowohl ist keine Kon-
fession so arm, als daß sie nicht imstande wäre, einen eigenen und spezifi-
schen Beitrag zu leisten für eine größere und geeinte Gestalt der christlichen
Kirchen, noch ist keine Konfession so reich, als daß sie nicht immer wieder
der Bereicherung durch die Charismen der anderen Konfessionen bedürf-
te.“29

e) Kritik annehmen 

Diese bewusste Bereitschaft, voneinander zu lernen, führt zu einem weite-
ren Baustein einer Spiritualität der Ökumene, nämlich zu der Bereitschaft,
berechtigte Kritik vom Anderen anzunehmen und sie entsprechend umzu-
setzen. Der immer wieder und oft allzu pauschal erhobene Vorwurf, dass die
Kirchen die Ergebnisse der Ökumene nicht rezipieren würden, hängt sicher-
lich damit zusammen, dass die institutionelle Annahme und Umsetzung von
Kritik schwieriger ist als deren Umsetzung durch einen einzelnen Christen.
Dennoch oder gerade deshalb ist diese Haltung ein Element, vom dem die
Glaubwürdigkeit der Ökumene wesentlich abhängt. Denn die Bereitschaft
der Kirchen, sich sachlicher Kritik zu stellen und sie dort, wo sie angemes-
sen ist, auch umzusetzen, ist Teil jener bleibenden Erneuerungsbedürftigkeit
und Umkehrbereitschaft, auf die das II. Vatikanische Konzil als einem We-
senselement der Ekklesiologie und damit auch der Ökumene immer wieder

28 Vgl. UR 4 und durchgehend die Enzyklika Ut unum sint, besonders Nr. 87. 
29 K. Koch, Gelähmte Ökumene (Anm. 9) 48.



Burkhard Neumann 194

und zu Recht hingewiesen hat.30 Die Achtung gegenüber der im ökumeni-
schen Umgang entdeckten Wahrheit des Glaubens kann eben auch „Revi-
sionen von Aussagen und Haltungen erforderlich machen“.31 So wäre ange-
sichts der in den vergangenen Jahrzehnten erfolgten Klärungen hinsichtlich
des Opfercharakters der Eucharistie zu fragen, ob die katholische Kirche
nicht die Sprache ihrer Liturgie daraufhin überprüfen sollte, ob sie diesen
Klärungen gerecht wird oder nicht doch vermeidbare Missverständnisse
provoziert.32 Ähnliches dürfte für Theorie und Praxis des Ablasses gelten,
die kirchenamtlich deutlicher als bisher geschehen und mit einer entspre-
chenden ökumenischen Sensibilität auf eine Weise (neu) interpretiert wer-
den müssten, die erkennen ließe, dass sie tatsächlich dem in der „Gemeinsa-
men Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ verbindlich festgestellten Kon-
sens nicht widersprechen.33 Müsste schließlich nicht auch die wiedergewon-
nene Erkenntnis der Rolle des Heiligen Geistes in der Feier der Sakramente,
auf die vor allem die orthodoxen Kirchen immer wieder hinweisen, dazu
führen, dass etwa innerhalb der eucharistischen Hochgebete der westlichen
Kirchen (z. B. im sogenannten Römischen Kanon der katholischen Kirche,
aber auch in den entsprechenden Traditionen der reformatorischen Kirchen)
die Bitte an den Heiligen Geist um Wandlung der Gaben deutlich aufge-
nommen wird und so einseitige Traditionen im Blick auf das gemeinsame
Erbe des Glaubens aufgebrochen werden? Gerade das Wissen darum, dass
man voneinander lernen kann und muss, sollte es möglich machen, berech-
tigte Kritik als solche anzunehmen und sie dann auch so gut wie möglich
umzusetzen, um dem Maßstab des Evangeliums besser gerecht zu werden.

30 Vgl. LG 8; UR 4; 6; 7; vgl. dazu auch das Dokument der Gruppe von Dombes, Für die Um-
kehr der Kirchen. Identität und Wandel im Vollzug der Kirchengemeinschaft. Frankfurt 1994,
dessen biblisch begründete Grundthese lautet, dass christliche Identität sich gerade in der
dauernden Umkehr vollzieht.
31 Ut unum sint Nr. 36, vgl. P. Hünermann, Kirche und Rechtfertigung. Eine kritische Consi-
deratio  zur „Umkehr“ und „Buße“ von Kirche als Institution, in: ThQ 176 (1996) 355–357.
Ein deutliches Beispiel dafür ist die Erklärung des Moderamens des Reformierten Bundes zur
Frage 80 des Heidelberger Katechismus, die dessen polemisches Urteil über die katholische
Eucharistielehre aufgrund der erreichten ökumenischen Verständigungen zurücknimmt, vgl.
Evangelische Bekenntnisse. Bekenntnisschriften der Reformation und neuere Theologische
Erklärungen. Teilband 2. Im Auftrag des Rates der Evangelischen Kirche der Union gemein-
sam mit I. Dingel u.a. hrsg. von R. Mau. Bielefeld 1997, 162.
32 Vgl. G. Wenz, Einführung in die evangelische Sakramentenlehre. Darmstadt 1988, 150f.;
vgl. auch die entsprechenden Beiträge in: Das Opfer. Biblischer Anspruch und liturgische
Gestalt. Hrsg. von A. Gerhards und K. Richter. Freiburg 2000 (QD 186).
33 Vgl. D. Sattler, Ablass-Streit in neuer Zeit. Beobachtungen zur Wiederbelebung einer alten
konfessionellen Kontroverse, in: Cath(M) 54 (2000) 14–38; G. Hintzen, Der Ablass: ein
innerkatholisches Problem. Plädoyer für eine Revision der kirchlichen Ablasslehre und
-praxis, in: ebd. 297–305.



Bausteine zu einer Spiritualität der Ökumene 195

f) Einander vergeben 

Die Annahme von Kritik führt damit zu dem letzten und wohl auch schwie-
rigsten Baustein der hier umrissenen Spiritualität der Ökumene, nämlich zur
Bereitschaft zur Vergebung. Nicht umsonst bildet die Bitte um oder die Er-
mahnung zur Vergebung eine der im Neuen Testament ständig genannten
und eingeforderten Grundhaltungen der Christen, eben weil sie selbst
grundlegend aus der vorbehaltlosen Vergebung Gottes in Jesus Christus le-
ben (vgl. Mt 18,21–35; Eph 4,32; Kol 3,13). Innerhalb der Ökumene wird
immer wieder deutlich, wie sehr das Verhältnis der Christen zueinander
auch von den Wunden geprägt ist, die sich die Kirchen im Laufe der Jahr-
tausende zugefügt haben. Das Beispiel der Eroberung Konstantinopels
durch die Lateiner im Jahr 1204, das bis heute die Beziehungen der katholi-
schen Kirche zu den Kirchen der Orthodoxie belastet, ist nur ein wenn auch
besonders deutliches Beispiel für dieses Faktum. Um so wichtiger ist es,
dass die Bereitschaft, die eigene Schuld anzuerkennen und einander zu ver-
geben, eine durchgängige Haltung im konkreten Umgang miteinander dar-
stellt.34 Wie sehr eine solche Versöhnung die Beziehungen der Kirchen zu-
einander fördern kann, hat beispielhaft die Aufhebung der Exkommunika-
tionen von 1054 durch Papst Paul VI. und den Patriarchen Athenagoras I. im
Jahr 1965 gezeigt.35 Die „Versöhnung der Erinnerungen“, von der im öku-
menischen Dialog gesprochen wird,36 ist eine der Grundbedingungen dafür,
dass sich die Kirchen und die Christen tatsächlich näher kommen und damit
dem mehr entsprechen, was sie um ihres Wesens und ihres Auftrags willen
sein sollen. 

Nun können solche Wunden nicht auf einmal und nicht durch ein bloßes
Wort oder eine Geste der Vergebung geheilt werden, obwohl gerade hier die
Bedeutung symbolischer Zeichen nicht unterschätzt werden darf. Vielmehr
bedarf es einer großen Behutsamkeit und einer ehrlichen Geduld im Um-
gang miteinander, die letztlich aus dem Vertrauen erwächst, dass es Gottes
Geist ist, der unter den Christen Versöhnung schaffen kann. Aber wenn die
Botschaft der vergebenden Gnade Gottes im Mittelpunkt des christlichen

34 Vgl. UR 7. Die Anerkenntnis der eigenen Schuld und die damit verbundene Bitte um Ver-
gebung ist auch einer der zentralen Leitgedanken der Enzyklika „Ut unum sint“ und hat im
Schuldbekenntnis des Papstes im Heiligen Jahr 2000 seinen deutlichsten Ausdruck gefunden.
35 Vgl. die Gemeinsame Erklärung des Papstes Paul VI. und des Patriarchen Athenagoras I.
über die Aufhebung der Exkommunikationen – 7. Dezember 1965, in: DwÜ 1, 522f.
36 Vgl. etwa das zweite Dokument des internationalen reformiert/ römisch-katholischen Dia-
logs „Auf dem Weg zu einem gemeinsamen Verständnis von Kirche“, in: DwÜ 2, 623–673,
dessen erstes Kapitel den Titel trägt: „Auf dem Weg zu einer Versöhnung der Erinnerungen“;
J.E. Vercruysse, „Versöhnung der trennenden Erinnerungen“, in: Unterwegs zum einen
Glauben. FS L. Ullrich. Hrsg. von W. Beinert, K. Feiereis u. H.-J. Röhrig. Leipzig 1997
(EThSt 74) 631–643.



Burkhard Neumann 196

Glaubens steht, dann müssen sich die Kirchen und die Christen immer neu
bemühen, einander zu vergeben, dann müssen sie auch bereit sein, im Wis-
sen um die beiderseitige Schuld den ersten Schritt auf den Anderen zu tun,
anstatt ihm sein Versagen immer neu vorzuhalten und die Gegenwart allein
daran zu messen. Dann darf es gerade hier kein gegenseitiges Aufrechnen
der Schuld geben, sondern dann müssen die Kirchen bereit sein, ihre Schuld
offen zu bekennen, um Vergebung zu bitten und zugleich solche Vergebung
zu gewähren. 

Diese Bereitschaft zur gegenseitigen Vergebung gilt natürlich nicht nur
im Blick auf die Vergangenheit, sondern immer auch auf die Gegenwart.
Denn auch hier kommt es immer wieder zu unnötigen Verletzungen des An-
deren und wird darum die Vergebungsbereitschaft der Christen stets neu als
innere Folge des Evangeliums gefordert. Wenn dieser Geist der Versöhnung
den ökumenischen Umgang miteinander stärker prägen könnte, dann wäre
viel gewonnen nicht nur für den Umgang der Christen untereinander, son-
dern auch für die Glaubwürdigkeit jener Botschaft der Versöhnung, die den
Christen gemeinsam anvertraut ist (vgl. 2 Kor 5,18–20).

********

Die genannten Punkte wollen einige Bausteine einer Spiritualität der Öku-
mene liefern, d.h. ansatzweise die Gestalt jener christlichen Grundhaltung
umreißen, die sich aus der ökumenischen Offenheit der Christen und Kir-
chen zueinander und ihrer gegenseitigen Annahme ergeben. Diese Grund-
haltung ist eine der wesentlichen Voraussetzungen dafür, dass die vielfälti-
gen ökumenischen Bemühungen tatsächlich die ganze Christenheit errei-
chen. Damit sollen die anderen Bereiche der Ökumene, nämlich das Gebet
um die Einheit, der theologische Dialog und das gemeinsame Handeln über-
all dort, wo es möglich ist, in keiner Weise abgewertet werden. Erst im Zu-
sammen aller dieser Elemente kann die Ökumene wirklich fruchtbar sein.
Aber sie kann dies eben nur dann sein, wenn diese Elemente aus einer zu-
tiefst geistlichen Grundhaltung kommen, wenn sie Ausdruck einer Glau-
benshaltung sind, die mit der Weisung des Apostels Paulus ernst macht:
„Nehmt einander an, wie auch Christus uns angenommen hat“ (Röm 15,7). 


