
Zu Seinem Gedächtnis 
Eucharistische Christus-Anamnese
im Kontext des Ökumenischen Kirchentags

Dorothea Sattler, Münster

I. Hinführende Überlegungen

Von Beginn an stand bei den Überlegungen zur Vorbereitung des Ökumeni-
schen Kirchentags, der in diesen Tagen vom 28. Mai bis 1. Juni 2003 in Ber-
lin stattfindet, die Frage im Raum, in welcher Weise die erreichten Annähe-
rungen und die offenen Kontroversen in den Eucharistie- und Abendmahls-
lehren1 sowie in der Gestaltung der gottesdienstlichen Praxis dort Aufnahme
finden werden. Die Tatsache, dass diese Thematik im Vorfeld dieses Ereig-
nisses in vielfacher Weise besprochen wurde, setzt eine Entwicklung fort,
die sich auf evangelischer Seite in den 70er Jahren verstärkte. Weithin un-
bestritten ist nämlich, dass die Praxis des Feierabendmahls, die auf den
Evangelischen Kirchentagen seit Nürnberg 1979 einen Höhepunkt in dem
mehrtägigen Programm bildete, auch zu einer vertieften theologischen Aus-
einandersetzung um das Verständnis des Abendmahls geführt hat, bei der
die Vielfalt der evangelischen Zugänge zur biblisch überlieferten eucharisti-
schen Mahlhandlung zu Tage trat.2

Auf römisch-katholischer Seite wurde mehrfach die Herausforderung an-
genommen, die theologische Argumentation nochmals zu verdeutlichen, die
bei der Zurückweisung des von vielen Christen vorgetragenen Wunsches

1 Vgl. zum Stand der ökumenischen Gespräche in Fragen der Eucharistie- und Abendmahls-
lehre einführend: Lehrverurteilungen – kirchentrennend?, Bd. I. Rechtfertigung, Sakramente
und Amt im Zeitalter der Reformation und heute. Hrsg. K. Lehmann / W. Pannenberg. Frei-
burg, Göttingen 1986, 89–124; Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche.
Klärungen zum Opfercharakter des Herrenmahls. Hrsg. K. Lehmann / E. Schlink. Freiburg,
Göttingen 1983; Vorgeschmack. Ökumenische Bemühungen um die Eucharistie. FS Theodor
Schneider. Hrsg. B.J. Hilberath / D. Sattler. Mainz 1995; Th. Schneider, Zeichen der Nähe
Gottes. Grundriss der Sakramententheologie. Durchgängig überarbeitet und ergänzt zusam-
men mit D. Sattler. Mainz 71998, 115–183; L. Lies, Eucharistie in ökumenischer Verantwor-
tung. Graz, Wien, Köln 1996; M. Welker, Was geht vor beim Abendmahl? Stuttgart 1999;
Themenheft „Die Eucharistie im Leben der Kirchen“, in: Una Sancta 56 (2001) H.4.
2 Vgl. Abendmahl – Fest der Hoffnung. Grundlagen – Liturgien – Texte. Hrsg. im Auftrag des
Deutschen Evangelischen Kirchentages von Chr. Bergerau / R. Schomburg / M. von Essen.
Gütersloh 2000.



nach eucharistischer Gastfreundschaft handlungsleitend sind.3 Alle Kirchen
stimmen dem theologischen Gedanken zu, dass bei der Teilnahme an
Abendmahlsgottesdiensten oder Eucharistiefeiern neben ganz persönlichen
Motivationen auch gesamtkirchliche Überlegungen zu beachten sind. Wer
unversöhnt lebt, widerstreitet der Verheißung von Gottes Gemeinschaft, die
in der Feier des Abendmahls und der Eucharistie dargestellt und wirksam
erfahren werden soll. Solange zwischen den Kirchen noch keine Glaubens-
gemeinschaft erreicht ist, können daher im Regelfall sakramentale Gottes-
dienste nicht gemeinsam gefeiert werden. Viele Kirchen kennen jedoch be-
sondere Situationen, in denen ausnahmsweise eine gemeinsame eucharisti-
sche Feier möglich ist. Dabei unterscheiden sich die Argumentationen der
reformatorischen bzw. der römisch-katholischen Tradition. Die evangeli-
schen Kirchen richten ihren Blick auf den Mahlherren Jesus Christus, der
zur Feier des Gedächtnisses seines Lebens, seines Todes und seiner Aufer-
weckung einlädt. Wer sich von ihm gerufen erfährt, darf in der Freiheit des
eigenen Gewissens am Abendmahl teilhaben. Die evangelischen Kirchen
vertrauen darauf, dass Gottes Heiliger Geist in den Abendmahlsgottesdiens-
ten das Gedächtnis Jesu Christi im apostolisch begründeten Sinn gewährleis-
tet und die ökumenisch offenen Fragen des Amtes und des Kirchenverständ-
nisses in ihrer Bedeutung diesem gläubigen Vertrauen nachzuordnen sind.
Die römisch-katholische Kirche hat bei ihren kirchenrechtlichen Regelun-
gen für die Teilnahme von Christen anderer Kirchen an der Eucharistiefeier
Situationen im Blick, in denen aus pastoraler Rücksicht ein Ausschluss
nicht zu begründen wäre. Die theologischen Interpretationen, wann eine
solche schwerwiegende Notwendigkeit vorliegt, sind im römisch-katholi-
schen Raum unterschiedlich. Strengere Auslegungen begrenzen sie auf die
Todesgefahr oder vergleichbare Zeiten der Abwesenheit eines amtlichen
Vorstehers der eigenen Konfession, andere beziehen die Situation konfes-
sionsverschiedener Eheleute insbesondere bei besonderen Familienfeiern in
die Überlegungen ein. Weitergehende Ansätze nehmen auf die Aussage des
2. Vatikanischen Konzils Bezug, die eucharistische Feier sei nicht nur Höhe-
punkt im Ausdruck der bestehenden Kirchengemeinschaft, sondern auch
deren Quelle.4

Ich möchte in diesem Beitrag auf zwei Geschehnisse im Kontext des
Ökumenischen Kirchentags aufmerksam machen, die übereinstimmend das

Dorothea Sattler 198

3 Vgl. als Übersicht über die Argumentationen: D. Sattler, Kirchengemeinschaft und Feier der
Eucharistie. Zur Diskussion um einen folgenreichen Zusammenhang, in: Theologisch-prakti-
sche Quartalschrift 149 (2001), 179–191. Vgl. auch: Eucharistische Gastfreundschaft. Ein
Plädoyer evangelischer und katholischer Theologen. Hrsg. J. Brosseder / H.-G. Link. Neukir-
chen-Vluyn 2003.
4 Vgl. 2. Vatikanisches Konzil, Lumen Gentium 11.



vielfach insbesondere von den Kirchenleitungen vorgetragene Anliegen
aufnehmen, die ökumenischen Fragen im Blick auf das Abendmahl und die
Eucharistie nicht auf die unterschiedlichen Zulassungs- oder Verweige-
rungspraktiken der Kirchen zu reduzieren, vielmehr die Chance zu ergrei-
fen, das inhaltlich-theologische Verständnis dieses Sakramentes im Ge-
spräch auszutauschen und durch eine erneuerte liturgische Praxis zu vertie-
fen: Ich gebe einen ersten Einblick in die Ergebnisse einer Umfrage unter
evangelischen und römisch-katholischen Christinnen und Christen zu ihrem
persönlichen Zugang zur eucharistischen Feier (Abschnitt II) und erinnere
an konkrete Anregungen zu einer ökumenisch sensiblen und kreativen Ge-
staltung der konfessionellen Liturgien (Abschnitt III). 

II. Der Glaubenssinn der Gläubigen in der Feier von Abendmahl 
und Eucharistie

Wie groß die Vielgestalt der christlichen Zugänge zum Geschehen der
eucharistischen Liturgie sind, belegt eine erste Durchsicht von Leserzu-
schriften zur Frage „Was verbinden Sie mit der Feier von Abendmahl und
Eucharistie?“, die das evangelischen Monatsmagazin „chrismon“5 und die
römisch-katholische Wochenzeitung „Christ in der Gegenwart“6 in Abstim-
mung miteinander seit Jahresbeginn erbitten. Diese gemeinsame Aktion
geht auf die Initiative eines Gremiums zurück, das auf Anregung des Ge-
meinsamen Präsidiums des Ökumenischen Kirchentags hin überlegte, auf
welche Weise deutlich werden könnte, dass ökumenische Begegnungen ei-
ne Bereicherung des konfessionell geprägten kirchlichen Lebens darstellen,
somit ein Zugewinn sind und keineswegs einen Minderungsprozess im Sin-
ne der Verständigung auf einen Minimalbestand christlicher Existenzfor-
men bewirken.

1. Idee und Anliegen einer ökumenischen Aktion

Karl Rahner war wohl einer der ersten Theologen, der sich mit Berufung auf
die bereits gegebene Glaubensgemeinschaft der noch institutionell getrenn-
ten Christen für eine neue ökumenische Methode der Zukunft ausgespro-

Zu Seinem Gedächtnis 199

5 Vgl. Aktion Abendmahl: Sie haben das Wort, in: chrismon. Das evangelische Magazin
1/2003, 45; vgl. auch ebd., 40–44.
6 Vgl. Aktion Eucharistie / Abendmahl: Aufruf an die Leserinnen und Leser, in: Christ in
der Gegenwart 55 (2003) 24; vgl. auch ebd., 17. 21f.



chen hat.7 Bereits zu Beginn der 70er Jahre stellte er sich folgender Frage:
„Was bedeutet es für einen theologischen, nicht psychologischen und ge-
sellschaftlich-empirischen Sinn von Bekenntnis und Kirche hinsichtlich ih-
rer Verschiedenheit, wenn man gar nicht sagen kann, dass die Mehrzahl der
kirchenbildenden Christen die kirchentrennenden Unterscheidungslehren
kennt und sich zu eigen gemacht hat, dass also die einzelnen verschiedenen
Kirchen, soweit sie nicht Institution, sondern Menschen meinen, von sol-
chen Menschen und Christen gebildet werden, die in einem theologischen
Sinn gar nicht konfessionsverschieden sind? (...) Ich meine, jede ökumeni-
sche Theologie in jeder Kirche müsse viel intensiver die genannte schlichte
Tatsache als Gegenstand einer höchst beunruhigenden, eigentlich theologi-
schen Frage erkennen.“8 Rahner gestand die Schwierigkeit ein, konkrete
Konsequenzen aus der weithin unbestrittenen Beobachtung zu ziehen, dass
eine theologische Lehre auf institutioneller Ebene als konfessionsbildend
betrachtet wird, die „im Glaubensbewusstsein des Großteils der Glieder ei-
ner solchen Kirche gar nicht eigentlich vorkommt“9. Rahners vorsichtige
Annäherungen an mögliche Schlussfolgerungen beziehen ausdrücklich die
Fragen der Abendmahlslehre ein. Er erwägt die Möglichkeit, auf der Basis
der weithin gegebenen Übereinstimmung im christlichen Glauben der Ge-
tauften eine auch institutionell vereinte Kirche zu begründen, innerhalb de-
rer es auch in Zukunft noch einzelne Menschen geben könnte, die zwar um
die konfessionellen Differenzen wissen, jedoch zugleich annehmen, diese
seien als theologisch legitime Pluralität anzuerkennen.10 Zurückhaltend im
Urteil bleibt Rahner bis zu seiner Schlussbemerkung: „Das alles ist nur als
eine Frage gemeint (...). Aber es ist doch eine in der ökumenischen Theolo-
gie bisher nicht deutlich genug gestellte Frage, welche Konsequenzen sich
aus der Tatsache ergeben, daß alle christlichen Kirchen ihr faktisches Ge-
trenntsein im Unterschied zu einem theoretischen Glaubenswissen Umstän-
den in der Vergangenheit zuschreiben müssen, denen sie nach ihrer eigenen
Lehre gar keinen Einfluß auf die Frage von Einheit und Trennung zubilli-
gen dürfen, und daß die eigentlich glaubensmäßige Trennung, die der
institutionellen entsprechen würde, bei der größeren Zahl der Mitglieder
dieser Kirchen gar nicht gegeben ist, diese also auch heute noch, wenn auch
durch eine lange geschichtliche Folgekette hindurch, dieser oder jener Kir-
che angehören aus Gründen, die eigentlich außerhalb jener glaubensmäßi-

Dorothea Sattler 200

7 Vgl. K. Rahner, Ökumenische Theologie der Zukunft, in: ders., Einheit in Vielfalt. Schriften
zur ökumenischen Theologie. Sämtliche Werke. Bd. 27. Freiburg 2002, 105–118 (Erstveröf-
fentlichung 1972). Siehe die Rezension in diesem Heft S. 234.
8 Ebd., 115. Hervorhebung im Original.
9 Ebd., 116.
10 Vgl. ebd., 116f.



gen Entscheidungen liegen, die eine Kirchentrennung legitimieren kön-
nen“11.

Inwieweit spiegeln sich in den persönlichen Sichtweisen der Abend-
mahls- und Eucharistielehre, die Christinnen und Christen zu erkennen ge-
ben, konfessionelle Prägungen, deren Vorhandensein den Fortbestand ge-
trennter kirchlicher Institutionen legitimierte? Dies ist eine der Fragen, auf
die sich die Initiatoren des Aufrufs an die Leserinnen und Leser der Zeit-
schriften „chrismon“ und „Christ in der Gegenwart“ durch eine Analyse des
Rücklaufs Erkenntnis erhoffen. Konkret werden Zuschriften zu persönli-
chen und spirituellen Erfahrungen, zu vorhandenen biographischen Prägun-
gen, zu wertgeschätzten, ernüchternden oder abschreckenden Erlebnissen,
zu Wahrnehmungen der konfessionellen Differenzen sowie zu Beobachtun-
gen aus kirchendistanzierter Perspektive erbeten. 

2. Erste Sichtung der Zuschriften

Noch lässt sich nicht absehen, wie nachhaltig das Interesse der Christinnen
und Christen sein wird, sich um ein inhaltliches Verständnis der Feier von
Abendmahl und Eucharistie zu mühen. Nach wenigen Wochen lagen mehr
als tausend Zusendungen vor. Es ist daran gedacht, einzelne Beiträge in den
Zeitschriften zu veröffentlichen, eine Publikation zu dieser Aktion vorzube-
reiten und eine Veranstaltung des Ökumenischen Kirchentags am Samstag-
vormittag dem Geschehen zu widmen.

Die Redaktion von „Christ in der Gegenwart“ fasste ihre Wahrnehmun-
gen des Gehaltes der Einsendungen anlässlich einer ersten Dokumentation
von Zuschriften in folgender Weise zusammen: „Viele Briefe spiegeln wi-
der, wie wertvoll die Feier der Eucharistie, des Abendmahls als ,Quelle und
Höhepunkt des christlichen Lebens‘ ist. Auf der anderen Seite zeigen die
Zuschriften auch deutlich religiöse Verständnis- und Glaubensprobleme im
Horizont der modernen Welterfahrung auf. Die religiöse Sprachlosigkeit,
die sich manchmal schon zwischen zwei Generationen entwickelt, ist dra-
matisch. Eine jüngere Generation kann und will die Vorstellungswelten der
Älteren so kaum noch nachvollziehen. Dies zeigt, wie wichtig es ist, den
zentralen Nerv des christlichen Glaubens neu ins Bewusstsein zu heben, zu
diskutieren und zu meditieren.“12

Zusammen mit Mitarbeitern erfasse und analysiere ich am Ökumenischen
Institut der Katholisch-Theologischen Fakultät in Münster die zahlreichen

Zu Seinem Gedächtnis 201

11 Ebd., 117f. Hervorhebung im Original.
12 Durchgang vom Tod zum Leben. Erste Auswahl aus den Briefen zur Frage „Was verbinden
Sie mit der Feier von Eucharistie und Abendmahl?“, in: Christ in der Gegenwart 55 (2003) 61.



Zuschriften. Dabei wird offenkundig, welch hohe Bedeutung die Mitfeier
von Abendmahl und Eucharistie im Glaubensleben der Menschen hat, die
sich zu einer Zuschrift bereitgefunden haben. Im Mittelpunkt der Überle-
gungen steht die im liturgischen Geschehen erfahrene Begegnung mit Gott,
die in der Regel nur andeutungsweise christologisch und soteriologisch
näherhin gedeutet wird. Die weithin sehr persönlich, spirituell-existentiell
ausgerichteten Einsendungen nehmen nur sehr selten auf fachlich-theologi-
sche Fragen Bezug. Vordringlich erscheint der tiefe Wunsch nach Gemein-
schaft und Geborgenheit in der Glaubensgemeinschaft, bei deren Konstitu-
tion die Anforderungen hinsichtlich überkommener Traditionen nicht im
Vordergrund stehen. Auffällig ist, wie stark evangelische und römisch-ka-
tholische Gläubige mit dem Geschehen von Abendmahl und Eucharistie die
Themen Sünde und Vergebung verbinden. Ängste und Hoffnungen kommen
diesbezüglich in hoch emotionaler Weise zum Ausdruck. Zusendungen, in
denen ekklesiologische Fragen aufgenommen werden, sind sehr spärlich.
Das vornehmliche Augenmerk gilt der eigenen Individualität in ihrer spezi-
fischen Bedürftigkeit. Ökumenische Kontroversen werden kaum angespro-
chen. Wohl werden die Unterschiede in der liturgischen Gestaltung der Fei-
ern – vor allem in der Frage der Kelchkommunion – zuweilen notiert. 

III. Anregungen für eine ökumenisch sensible Gestaltung eucharistischer
Feiern

Alle christlichen Glaubensgemeinschaften möchten in ihren liturgischen
Feiern der Weisung Jesu folgen, zu seinem Gedächtnis Mahl zu feiern. Die
Deutung, die Jesus Christus selbst diesem Geschehen vor seinem Leiden
und Sterben gegeben hat und die in der apostolischen Überlieferungsge-
meinschaft im lebendigen Gedächtnis bewahrt worden ist, bildet die ver-
bindliche Richtschnur bei der Ausbildung liturgischer Traditionen in der
Geschichte der Christenheit. Das Christusgedächtnis in der eucharistischen
Feier bezieht sich dabei auch auf den mit Sünderinnen und Sündern Mahl
feiernden Jesus sowie auf den auferweckten Christus, den die Jünger in sei-
ner österlichen Lebendigkeit beim Brotbrechen wiedererkannten. Zu sei-
nem Gedächtnis feiern Christinnen und Christen das Sakrament des Herren-
mahls.

Dem Gedächtnis Jesu Christi dient es, wenn die Getauften, die im Geist
Gottes seinen einen Leib bilden, die Mahlfeier ursprungsgetreu und stif-
tungsgemäß gestalten. In der Geschichte der christlichen Glaubensgemein-
schaft gab es immer wieder Anlässe, einzelne Gruppen an die neutestament-
liche apostolische Überlieferung mahnend zu erinnern und eine Reform der

Dorothea Sattler 202



sakramentalen Mahlpraxis zu fordern. Auch wenn es bisher noch nicht ge-
lungen ist, eine ökumenische Verständigung in allen Fragen der Abend-
mahlslehre zu erreichen, so ist doch die Bereitschaft groß, aufmerksam auf
die Begründungen zu hören, die einzelne Traditionen für ihre Gestalt des
Gedächtnisses Jesu Christi im eucharistischen Mahl vortragen. 

Es gibt Bereiche der eucharistischen Praxis, in denen durch eine Verände-
rung von konfessionell geprägten Gewohnheiten weitreichende ökumeni-
sche Annäherungen erreicht werden könnten. Die auf der Basis der eigenen
Lehrtradition möglichen Schritte auf dem Weg zu einer gemeinsamen eu-
charistischen Praxis sind Menschen in der Nachfolge Jesu Christi einander
schuldig – zu Seinem Gedächtnis. 

Der Gottesdienstentwurf zum Feierabendmahl des Frankfurter Evangeli-
schen Kirchentags 200113 hat in den zurückliegenden Jahren in der evange-
lischen Glaubensgemeinschaft die Frage vordringlich werden lassen, ob
sich die Grundlinien des evangelischen Abendmahlsverständnisses noch ge-
meinsam bestimmen lassen. Nicht zuletzt vor diesem Hintergrund wurde ei-
ne „Orientierungshilfe zu Verständnis und Praxis des Abendmahls in der
evangelischen Kirche“ erarbeitet, mit deren Erscheinen der EKD-Ratsvor-
sitzende Präses Manfred Kock die Hoffnung verbindet, „die gemeinsame
Mitte aller unterschiedlichen Akzentuierungen des einen evangelischen
Abendmahlsverständnisses zu stärken und zugleich auf die breite, schon
heute mit der römisch-katholischen Kirche gemeinsame Basis hinzuweisen,
die künftige Weiterarbeit in ökumenischer Perspektive zugleich notwendig
und verheißungsvoll sein lässt, – dass nämlich die stiftungsgemäße Feier in
Orientierung an den biblischen Quellen die Zusage gültig und glaubwürdig
macht: Jesus Christus ist selbst ,Gastgeber und Gabe‘ des Mahles, ,gewährt
Vergebung der Sünden und befreit uns zu einem neuen Leben aus Glauben‘
(Leuenberger Konkordie 15)“14. 

Mit Bezug auf das derzeitige Bemühen um eine innerevangelische Ver-
ständigung in der Abendmahlslehre, dessen publiziertes Ergebnis weitrei-

Zu Seinem Gedächtnis 203

13 Vgl. Feierabendmahl. Info 5 des 29. Deutschen Evangelischen Kirchentags. Frankfurt
2001. Die in den gedruckten Randbemerkungen zur liturgischen Feier in Frankfurt formulier-
te Bestreitung der Vorstellung, das Abendmahl könne als ein „Opfer“ bezeichnet werden, so-
wie die Zurückweisung der Annahme, die versammelte Gottesdienstgemeinschaft empfange
das Fleisch und das Blut Jesu Christi, lösten nicht nur in der römisch-katholischen Rezeption
Kritik aus. Hinzu kam, dass die in der Gottesdienstordnung der gastgebenden Landeskirche
von Hessen und Nassau vorgesehene Offenheit für die Teilnahme aller Menschen an der
Abendmahlsfeier – auch der Ungetauften und der Kinder – die konfessionellen Differenzen in
der kirchlichen Praxis der Zulassung zur Eucharistie- und Abendmahlsfeier offenkundig wer-
den ließ.
14 Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu Verständnis und Praxis des Abendmahls in der
evangelischen Kirche. Vorgelegt vom Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland. Güters-
loh 2003, hier 9.



chende Zustimmung und auch manche Kritik erfahren hat15, möchte ich an
vier Anregungen erinnern, die auch über den Ökumenischen Kirchentag
hinaus Bedeutung behalten könnten. Diese Anregungen beziehen sich auf
die liturgische Gestaltung von Abendmahlsgottesdiensten und Eucharistie-
feiern und berücksichtigen den erreichten Stand der ökumenischen Ge-
spräche. Sie verstehen sich als eine Ermutigung, über die stiftungsgemäße
Gestaltung der Abendmahlsliturgien und der Eucharistiefeier auch in den
Gemeinden ökumenische Gespräche zu führen. Die nachstehenden Anre-
gungen finden sich ihrem Grundsinn nach auch in einem Materialheft, das
die im Programmheft des Ökumenischen Kirchentags verzeichneten evan-
gelischen und römisch-katholischen Ortsgemeinden von Berlin erhalten ha-
ben, um die Vorbereitung der konfessionellen Abendmahlsliturgien und Eu-
charistiefeiern am Vorabend des abschließenden Sonntags, deren konkrete
Gestaltung sie vor Ort selbst verantworten, zu erleichtern. 

Ich habe in der Projektkommission „Konfessionelle Gottesdienste am
Samstagabend (Abendmahls- und Eucharistiefeiern)“ mitgearbeitet. Diese
Kommission hat in dem genannten Materialheft zwei Entwürfe für eine
gottesdienstliche Feier vorgelegt, die beide die vereinbarte Vorgabe, in allen

Dorothea Sattler 204

15 Vgl. K.R. Durth, Neue Impulse für das Abendmahl. Die „Orientierungshilfe“ aus evangeli-
scher Sicht, in: KNA-ÖKI 4/2003, 5–8. Die Orientierungshilfe stellt den biblischen Befund in
der Abendmahlslehre dar, erörtert die theologischen Probleme und formuliert praktische
Empfehlungen. Aus ökumenischer Perspektive betrachtet, ist die Intensität der Rezeption von
Dialogergebnissen trotz des knapp bemessenen Gesamtumfangs hilfreich. Dies betrifft insbe-
sondere die Bereitschaft, die ökumenischen Annäherungen im Blick auf die Rede vom eu-
charistischen Opfer anzuerkennen (vgl. Das Abendmahl [Anm. 14], 38–42). Die konfessio-
nell unterschiedlichen Sichtweisen der Möglichkeit eucharistischer Gastfreundschaft werden
mit Hinweis auf die jeweils verbindlichen Richtlinien ohne eine Verurteilung anderer Über-
zeugungen als der evangelischen dargestellt (vgl. ebd., 56–59). Bedauerlich ist, dass bei der
Beschreibung der Weise der realen Gegenwart Jesu Christi im Abendmahl unter Brot und
Wein die in den ökumenischen Gesprächen vorgezeichneten Konvergenzen auf dem Weg ei-
ner stärker pneumatologischen Argumentation nicht aufgenommen worden sind (vgl. ebd.,
42f). Belastend wird sich auswirken, in welcher Weise das Thema Amt und Eucharistie be-
handelt ist (vgl. ebd., 53f). Die Wiedergabe der vermeintlich römisch-katholischen Position
setzt eine durch die Priesterweihe erworbene „besondere Fähigkeit im Blick auf das Abend-
mahl und seine Elemente“ (ebd., 53) voraus und meint zwischen einem (nach römisch-katho-
lischer Sicht) priesterlich vermittelten und einem (nach evangelischer Sicht) unmittelbaren
Zugang zu Gott unterscheiden zu können. Diese Darstellung wird den erreichten Verständi-
gungen im Blick auf die Christusrepräsentanz und den „character indelebilis“ in der priester-
lichen Existenz nicht gerecht und reduziert die reformatorische Position im Sinne einer durch
die Übertragung des Pfarramts lediglich getroffenen öffentlichen Regelung von Vollmachten,
die an sich jeder und jede hat. Auch nach der evangelischen Bekenntnistradition wird dage-
gen das geistliche Amt einem Menschen aufgrund einer göttlichen Berufung zuteil, und der
Leitungsdienst vollzieht sich auch im Gegenüber zur Gemeinde. Den Sachstand der Ge-
spräche innerhalb der Leuenberger Gemeinschaft formulieren die Thesen von Neuendettelsau
1982/86 und Tampere 1986 aus meiner Sicht sehr viel präziser: vgl. Leuenberger Kirchenge-
meinschaft, Sakramente, Amt, Ordination. Leuenberger Texte 2. Frankfurt 1995.



liturgischen Feiern Joh 17, 6a.11b–19 als Evangelium zu verkündigen, re-
spektieren. Ein Entwurf bietet Gestaltungshilfen im Rahmen der liturgi-
schen Ordnung der Eucharistiefeier für den 7. Sonntag der Osterzeit (Lese-
jahr B), der andere nimmt die Tradition des Feierabendmahles auf und ent-
faltet ausgehend vom Bibeltext eine Wortliturgie und eine Abendmahlsfeier.
Ein dritter Liturgieentwurf gibt die Ordnung der Orthodoxen Vesper wieder,
die für diesen Tag vorgesehen ist. Nach orthodoxer Tradition ist eine eucha-
ristische Liturgie nur am Vormittag des Sonntags möglich. Die Projektkom-
mission hat sich bemüht, möglichst viele der in den drei einzelnen liturgi-
schen Ordnungen vorkommenden Texte (Kyrie-Rufe, Antwortpsalm, Für-
bitten in Verbindung mit dem Gabengang, Sendung und Segnung) im Wort-
laut einander anzugleichen. Auf diese Weise soll die bereits bestehende
weitreichende Gemeinschaft in der liturgischen Feier zum Ausdruck kom-
men. Die Textvorschläge und Gestaltungshinweise, die in der Projektkom-
mission nicht konsensfähig waren, werden von den konfessionell unter-
schiedlichen Gremienmitgliedern theologisch verantwortet. Dies betrifft
aus römisch-katholischer Sicht vor allem den Vorschlag im evangeli-
schen Entwurf, in der Tradition des Feierabendmahls ein Sättigungsmahl
zwischen dem sakramentalen Brotbrechen und der Kelchhandlung zu hal-
ten. 

Die nachstehenden Anregungen, die ich in diesem Beitrag mit Literatur-
hinweisen stärker argumentativ abgesichert habe, sind auch im Materialheft
des Ökumenischen Kirchentags unter meinem Namen erschienen. Die Mit-
glieder der Projektkommission haben sich für die Veröffentlichung des Tex-
tes ausgesprochen, auch wenn nicht in allen Teilbereichen eine theologische
Übereinstimmung erzielt werden konnte.

1. Kelchkommunion 

Ich rege an, möglichst in allen eucharistischen Feiern das Gedächtnis Jesu
Christi in der Gestalt der Teilhabe an dem einen eucharistischen Brot und an
dem einen Kelch zu feiern. 

Bereits im 16. Jahrhundert bestand zwischen evangelischen und römisch-
katholischen Theologen Einigkeit in der Auffassung, dass in der Feier der
Eucharistie durch die Teilhabe an dem einen gebrochenen Brot und an dem
einen Kelch stiftungsgemäß und sinnenfällig die in Christus Jesus in Zeit
und Geschichte erwirkte und im Heiligen Geist beständig gegenwärtige Ver-
söhnung mit Gott sakramental verkündigt wird.16 Zwar ist auch nach evan-

Zu Seinem Gedächtnis 205

16 Vgl. Lehrverurteilungen – kirchentrennend? (Anm. 1), 113–116.



gelischer Auffassung in der Brotkommunion allein der gesamte Leib Christi
gegenwärtig, doch ist die zeichenhafte Darstellung dieser erlösenden Ge-
meinschaft in der Kelchkommunion eine den Willen Jesu Christi achtende
Verstärkung der Ausdruckskraft der eucharistischen Mahlhandlung. Die
Teilhabe der amtlichen Vorsteher sowie der gesamten Gemeinde an dem ei-
nen eucharistischen Kelch bringt die Verbundenheit aller Getauften mit Je-
sus Christus zum Ausdruck. 

Der Laienkelch war bereits in der vorreformatorischen Zeit ein identitäts-
stiftendes Kennzeichen reformwilliger Kreise in der Kirche, die ihre Forde-
rung nach einer ursprungsgetreuen Gestalt der eucharistischen Feier mit der
Absage an eine kirchliche Praxis und Lehre verbanden, die als eine erst
nachapostolische Tradition zu erkennen ist.17 Die Veränderung der bibli-
schen Gestalt der eucharistischen Handlung provozierte die Frage nach den
Grenzen der Zuständigkeit des kirchlichen Lehramts. Die mit der Verweige-
rung des Laienkelchs verbundene Sonderstellung der Amtsträger wurde von
den einen bestritten, und von den anderen verteidigt. 

In den eucharistietheologischen Aspekten der Frage des Laienkelchs wa-
ren sich 1530 die Verhandlungsführer in den Ausschüssen des Augsburger
Reichstags einig. Die Gespräche scheiterten schließlich, weil die reformato-
rischen Stände sich nicht mit dem Ergebnis zufrieden geben wollten, eine
Duldung des Laienkelchs in Ausnahmefällen zugestanden zu bekommen.
Deutsche Theologen, die sich während des Trienter Konzils zu Fragen der
Eucharistielehre äußerten, befürworteten den Laienkelch ausdrücklich und
setzten sich für seine Einführung ein. Inzwischen war der Laienkelch jedoch
zu einem Erkennungszeichen der reformatorischen Gemeinschaften gewor-
den, so dass er aus pastoraler Rücksicht in den altgläubigen Gemeinden ver-
mieden wurde, um keine Verwirrung zu stiften.

In vielen römisch-katholischen Gemeinden ist die Kelchkommunion aller
Gläubigen inzwischen in manchen werktäglichen und sonntäglichen Eucha-
ristiefeiern vertraut. Vor allem am Gründonnerstag ist sie weithin üblich.
Die „Allgemeine Einführung in das Römische Meßbuch“ von 1975 erklärt
die Kelchkommunion auch der Gläubigen in bestimmten Situationen als ei-
ne wünschenswerte Praxis, durch die „die Teilnahme am Opfer, das gefeiert
wird, auch im Zeichen besser sichtbar“ (Abschnitt 56 h) wird. Die nicht sel-
ten benannte Schwierigkeit, das erforderliche Maß des Weines nicht im Vor-
aus bestimmen zu können, besteht in vielen Gemeinden angesichts der recht
stabilen Zahl der Kommunikanten kaum noch. Sie lässt sich zudem durch
die Praxis des Eintauchens des Brotes in den Kelch mindern. Gewiss wird

Dorothea Sattler 206

17 Vgl. G. Wenz, Confessio Augustana XXII und der Streit um den Laienkelch. Ein histori-
sches Beispiel misslungenen Ausgleichsbemühens, in: Vorgeschmack (Anm. 1), 258–276.



durch diese verbreitete Gestalt der Kelchkommunion die auf Jesus Christus
selbst zurückgehende Aufforderung, aus dem einen Kelch zu trinken, als
Leitbild für die Gestaltung der Liturgie weniger deutlich. 

Auf evangelischer Seite werden vor allem hygienisch motivierte Einwän-
de gegen die Kelchkommunion vorgetragen. Viele Gemeinden füllen daher
kleine Gefäße aus dem einen Kelch und ermöglichen auf diese Weise das
Trinken des Weines. Im Blick auf den theologischen Sinngehalt der eucha-
ristischen Feiergestalt wäre es wichtig, das Zeichen des Gemeinschaftskel-
ches zumindest näherungsweise zu bewahren. Dieses Anliegen teilt auch die
Orientierungshilfe der Evangelischen Kirche in Deutschland, in der es
heißt: „Manche Gemeindemitglieder haben im Blick auf den Gemein-
schaftskelch hygienische Bedenken. In jedem Fall sollte die Gestaltung der
Feier diesen Sorgen Rechnung tragen. In einigen Gemeinden sind darum
Formen der Abendmahlsfeier üblich, bei denen der Gemeinschaftskelch
durch sogenannte ,Einzelkelche‘ ersetzt wird, oder das Trinken durch das
Eintauchen des Brotes (sogenannte intinctio). Das Trinken aus dem Ge-
meinschaftskelch entspricht besser den Einsetzungsworten (,...trinket alle
daraus...‘) und der Tatsache, daß die Gemeinde im Abendmahl nicht nur zu
einer Gemeinschaft mit Christus, sondern auch untereinander verbunden
wird.“18

2. Austeilung der Mahlgaben 

Ich rege an, in Halbkreisen im Chorraum stehend mit Brot und Kelch die eu-
charistische Gemeinschaft mit Jesus Christus zu feiern, sofern die Kirchen-
architektur dies erlaubt.

Nach der evangelischen Tradition der Abendmahlsliturgie ist bei der Ord-
nung des Kommuniongangs darauf zu achten, dass eine Gemeinschaft von
Getauften in sinnenhaft wahrnehmbarer Weise miteinander das zeichenhaf-
te Mahl feiert. Dies geschieht in der Regel durch die Bildung kleiner Run-
den, die die Brotgabe und den Kelch gereicht bekommen und dann gemein-
sam wieder in den Kirchenraum zurücktreten. Die Entlassung einer Mahl
feiernden Gemeinschaft wird dann von einem Segenswort aus der bibli-
schen Tradition begleitet. Oft werden Psalmworte gewählt, in denen der
Dank für die Wohltaten Gottes zum Ausdruck kommt. Gestärkt durch die
Teilhabe an der sakramentalen Feier des Gedächtnisses Jesu Christi werden
die Getauften gesandt, von ihm Zeugnis zu geben. 

Die römisch-katholische Ordnung des Kommuniongangs ist in der Regel
am Bild des Weges zu Jesus Christus orientiert. Eine Verstärkung der Ge-

Zu Seinem Gedächtnis 207

18 Das Abendmahl (Anm. 14), 47f.



meinschaftsgestalt des eucharistischen Mahles ist gleichwohl mit dieser
Tradition ohne inhaltliche Widersprüchlichkeit zu verbinden. Ein biblisches
Segenswort zur Aussendung oder ein Wort des Dankes und Lobpreises Got-
tes könnte auch den Menschen zugesprochen werden, die zwar nicht am eu-
charistischen Mahl teilnehmen, sich wohl aber in den Kreis der Getauften
hineinstellen und auf diese Weise die bereits gegebene Gemeinschaft mit Je-
sus Christus zum Ausdruck bringen. Vor allem im angelsächsischen Raum
ist in ökumenischen Kontexten die Praxis bekannt, Menschen anderer Kon-
fession als der des Vorstehers oder der Vorsteherin der Feier persönlich zu
segnen, wenn sie durch eine Geste signalisieren, nicht an der Mahlgemein-
schaft teilzuhaben. 

3. Umgang mit den Mahlgaben nach der gottesdienstlichen Feier

Ich rege an, im Umkreis der Gemeinden nach Menschen Ausschau zu hal-
ten, die an der Teilhabe am eucharistischen Mahl unfreiwillig gehindert
sind, ihnen im unmittelbaren Anschluss an die eucharistische Feier die
Mahlgabe des eucharistischen Brotes zu bringen und mit ihnen in Verbun-
denheit mit den Gemeinden das Gedächtnis Jesu Christi zu feiern.

Die Orientierungshilfe der Evangelischen Kirche in Deutschland emp-
fiehlt im Blick auf den Umgang mit den eucharistischen Elementen nach
dem Gottesdienst den unmittelbaren Verzehr oder die Krankenkommunion.
Unter Berufung auf ihren ökumenischen Dialog mit der Church of England
heißt es dann: „Da der erwähnte ,Gebrauch im Gottesdienst‘ es einschließt,
Kranken die Abendmahlsgaben in zeitlicher Nähe zur gottesdienstlichen
Feier zu bringen, wenn diese selbst nicht teilnehmen konnten, bestehen
keinerlei Bedenken gegen eine solche Praxis der Krankenkommunion. An-
dernfalls ist ein eigenständiges Krankenabendmahl angemessen.“19

Es besteht Übereinstimmung in den ökumenischen Gesprächen, dass die
Ermöglichung der Teilhabe der gesamten Gemeinde an der Mahlfeier dem
stiftungsgemäßen Gebrauch der Mahlgaben entspricht.20 Die Achtung des
stiftungsgemäßen Gebrauchs der Zeichen von Brot und Wein zum Mahl der
Gemeinde verbindet die christlichen Konfessionen. Die Wahrung des Zu-
sammenhangs zwischen der von Jesus Christus verheißenen Gegenwart sei-
ner selbst und dem Mahlgeschehen gilt als Grundlage der Verständigung in
den ökumenischen Gesprächen. Die darin verbliebenen konfessionellen Un-
terschiede beziehen sich vor allem auf die jeweils herangezogenen, zum Teil

Dorothea Sattler 208

19 Das Abendmahl (Anm. 14), 51.
20 Vgl. Lehrverurteilungen – kirchentrennend? (Anm. 1), 108–113.



philosophisch geprägten Denkweisen des Zustandekommens der wirklichen
Gegenwart Jesu Christi in, mit und unter den Zeichen des Mahles. Sofern
die Sinnbestimmung der Mahlgaben zur Feier der österlichen Glaubensge-
meinschaft gewahrt ist, halten auch die reformatorischen Traditionen an der
Verheißung einer bleibenden Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen
fest.

Vom christlichen Altertum an hat die eucharistische Gemeinschaft sich
als eine Gemeinschaft von Lebenden und Verstorbenen, Gesunden und
Kranken verstanden. Die Sorge um die Teilhabe auch derjenigen Glieder der
Gemeinde an der Eucharistie, die ihr unverschuldet fernbleiben mussten,
gilt in der kirchlichen Tradition als ein Erweis der tätigen Liebe. Die in den
römisch-katholischen Gemeinden vertraute Aufbewahrung der bei der eu-
charistischen Versammlung der Ortsgemeinden übriggebliebenen Mahlga-
ben steht ursprünglich in diesem theologischen Zusammenhang. Auch evan-
gelische Kirchenleitungen ermahnen die Gemeinden zu einem sorgsamen
Umgang mit den Mahlgaben und ermutigen sogar dazu, neben der Feier des
Krankenabendmahls die altkirchliche Praxis der Überbringung der Mahlga-
ben wiederzugewinnen.

Krankenhäuser, Heime und Gefängnisse sind nahezu überall in Gemein-
denähe angesiedelt. Die Ermöglichung der Teilhabe von alten, kranken und
gefangenen Menschen an der Feier durch Wege mit der Mahlgabe des
eucharistischen Brotes von den Gemeinden aus an jene Stätten, an denen
Menschen unter Krankheiten, Einsamkeit oder Unversöhntheit leiden,
könnte die gemeinsame eucharistische Spiritualität im Sinne des stiftungs-
gemäßen Gemeinschafts-Charakters des Gedächtnisses der Heilung und Be-
freiung in Jesus Christus fördern. Die Wege aus den Gemeinden zu den Stät-
ten der Not könnten in ökumenischer Verbundenheit geschehen und das dia-
konische und missionarische Wesen der Kirche Jesu Christi zeichenhaft dar-
stellen.

4. Totengedächtnis

Ich rege an, in den Liturgien den Toten Gedächtnis zu schenken. Menschen
unterschiedlicher Konfessionsgemeinschaften sind der versammelten Ge-
meinde vertraut. Ihre Namen zu nennen, ist ein leibhaftiger Ausdruck der
Verbundenheit aller Getauften in der österlichen Hoffnung auf unverlierba-
res Leben in Jesus Christus. 

Die Feier von Abendmahl und Eucharistie geschieht zum Lobpreis des le-
bendigen Gottes und zur Stärkung des österlichen Glaubens der versammel-
ten Gemeinde. In der Ökumene ist in jüngerer Zeit neu zu Bewusstsein ge-
kommen, dass die noch lebenden Menschen in der Feier der Liturgie auch

Zu Seinem Gedächtnis 209



mit den Verstorbenen verbunden sind.21 Die Berufung auf die Koinonia zwi-
schen Lebenden und Toten ist die heute weithin unbestrittene Basis für die
Suche nach einer umfassenden ökumenischen Verständigung in der Frage
des liturgischen Totengedächtnisses. Konsens besteht in der Einsicht der
Sinnhaftigkeit des Totengedenkens in der Gemeinde der Lebenden, durch
das die über die Todesgrenze hinweg bestehende Gemeinschaft zwischen
den Lebenden und den Toten zum Ausdruck kommt.

Die in der eucharistisch-liturgischen Tradition seit der Antike vertraute
Nennung der Namen von Toten steht im Dienst der Vergegenwärtigung ih-
res Lebens. Das liturgische Totengedächtnis geschieht in Gottes Namen.
Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs ist ein Gott der Lebenden, nicht der
Toten (Mk 12,26f). Gottes Name JHWH Immanuel ist Zusage seines über-
zeitlich-zeitmächtigen Daseins. Gott muss nicht durch uns an die Toten er-
innert werden. Sein ihm eigener Name ist die Gewähr dafür, dass niemand je
seinem Gedächtnis entschwindet. In den eucharistischen Feiern werden ver-
traute Namen genannt. Mit diesen Namen tritt die leibhaftige Existenz der in
der Gemeinde Versammelten vor Gott: alles Getane, alles Erlittene, alles
Unversöhnte, alle Bereitschaft und aller Widerstand. Ein Neubeginn ist je-
derzeit möglich in der Koinonia des Geistes Gottes, für den der Tod keine
Schranke ist, die ihn hinderte, versöhnte Gemeinschaft zu stiften.

Das namentliche Totengedenken geschieht gegenwärtig in vielen gesell-
schaftlichen Kontexten. In Jerusalem, in der Gedenkstätte Yad Vashem,
werden beständig die Namen von Kindern genannt, die ihr Leben kaum le-
ben durften. In Berlin könnten die Namen der Menschen wieder in das Ge-
dächtnis kommen, die an den deutsch-deutschen Grenzen ihr Leben verlo-
ren haben. Totengedächtnis bedeutet in diesen Zusammenhängen ein Ge-
dächtnis der Opfer und ein gemeinschaftliches Versprechen, nach Wegen
der Versöhnung zu suchen. Das Gedächtnis von Toten unterschiedlicher
Konfessionen, die allen Gemeindemitgliedern etwa aufgrund ihres Einsat-
zes für Gerechtigkeit und Frieden dem Namen nach vertraut sind, könnte ei-
ne Zeichenhandlung sein, die die Verbundenheit im österlichen Glauben als
stärker erweist als jede irdische Gestalt der Spaltung und Trennung.

Dorothea Sattler 210

21 Vgl. D. Sattler, Gedächtnis der Toten in der Feier der Eucharistie. Systematisch-theologi-
sche Überlegungen in ökumenischer Perspektive, in: Die Glaubwürdigkeit christlicher Kir-
chen. FS Lothar Lies. Hrsg. S. Hell. Innsbruck 2000, 239–257.


