Zu Seinem Gedachtnis

Eucharistische Christus-Anamnese
im Kontext des Okumenischen Kirchentags

Dorothea Sattler, Miinster

I. Hinfiihrende Uberlegungen

Von Beginn an stand bei den Uberlegungen zur Vorbereitung des Okumeni-
schen Kirchentags, der in diesen Tagen vom 28. Mai bis 1. Juni 2003 in Ber-
lin stattfindet, die Frage im Raum, in welcher Weise die erreichten Annéhe-
rungen und die offenen Kontroversen in den Eucharistie- und Abendmahls-
lehren! sowie in der Gestaltung der gottesdienstlichen Praxis dort Aufnahme
finden werden. Die Tatsache, dass diese Thematik im Vorfeld dieses Ereig-
nisses in vielfacher Weise besprochen wurde, setzt eine Entwicklung fort,
die sich auf evangelischer Seite in den 70er Jahren verstiarkte. Weithin un-
bestritten ist ndmlich, dass die Praxis des Feierabendmahls, die auf den
Evangelischen Kirchentagen seit Niirnberg 1979 einen Hohepunkt in dem
mehrtdgigen Programm bildete, auch zu einer vertieften theologischen Aus-
einandersetzung um das Verstdndnis des Abendmahls gefiihrt hat, bei der
die Vielfalt der evangelischen Zuginge zur biblisch iiberlieferten eucharisti-
schen Mahlhandlung zu Tage trat.”

Auf romisch-katholischer Seite wurde mehrfach die Herausforderung an-
genommen, die theologische Argumentation nochmals zu verdeutlichen, die
bei der Zuriickweisung des von vielen Christen vorgetragenen Wunsches

' Vgl. zum Stand der 6kumenischen Gespriche in Fragen der Eucharistie- und Abendmahls-
lehre einfiithrend: Lehrverurteilungen — kirchentrennend?, Bd. 1. Rechtfertigung, Sakramente
und Amt im Zeitalter der Reformation und heute. Hrsg. K. Lehmann / W. Pannenberg. Frei-
burg, Gottingen 1986, 89—124; Das Opfer Jesu Christi und seine Gegenwart in der Kirche.
Kldrungen zum Opfercharakter des Herrenmahls. Hrsg. K. Lehmann / E. Schlink. Freiburg,
Géttingen 1983; Vorgeschmack. Okumenische Bemiihungen um die Eucharistie. FS Theodor
Schneider. Hrsg. B.J. Hilberath / D. Sattler. Mainz 1995; Th. Schneider, Zeichen der Néhe
Gottes. Grundriss der Sakramententheologie. Durchgéngig iiberarbeitet und ergénzt zusam-
men mit D. Sattler. Mainz 71998, 115-183; L. Lies, Eucharistie in 6kumenischer Verantwor-
tung. Graz, Wien, Koln 1996; M. Welker, Was geht vor beim Abendmahl? Stuttgart 1999;
Themenheft ,,Die Eucharistie im Leben der Kirchen®, in: Una Sancta 56 (2001) H.4.

2 Vgl. Abendmahl — Fest der Hoffnung. Grundlagen — Liturgien — Texte. Hrsg. im Auftrag des
Deutschen Evangelischen Kirchentages von Chr. Bergerau / R. Schomburg / M. von Essen.
Giitersloh 2000.



Dorothea Sattler 198

nach eucharistischer Gastfreundschaft handlungsleitend sind.? Alle Kirchen
stimmen dem theologischen Gedanken zu, dass bei der Teilnahme an
Abendmahlsgottesdiensten oder Eucharistiefeiern neben ganz personlichen
Motivationen auch gesamtkirchliche Uberlegungen zu beachten sind. Wer
unversohnt lebt, widerstreitet der VerheiBung von Gottes Gemeinschaft, die
in der Feier des Abendmahls und der Eucharistie dargestellt und wirksam
erfahren werden soll. Solange zwischen den Kirchen noch keine Glaubens-
gemeinschaft erreicht ist, konnen daher im Regelfall sakramentale Gottes-
dienste nicht gemeinsam gefeiert werden. Viele Kirchen kennen jedoch be-
sondere Situationen, in denen ausnahmsweise eine gemeinsame eucharisti-
sche Feier moglich ist. Dabei unterscheiden sich die Argumentationen der
reformatorischen bzw. der romisch-katholischen Tradition. Die evangeli-
schen Kirchen richten ihren Blick auf den Mahlherren Jesus Christus, der
zur Feier des Gedichtnisses seines Lebens, seines Todes und seiner Aufer-
weckung einliddt. Wer sich von ihm gerufen erfihrt, darf in der Freiheit des
eigenen Gewissens am Abendmahl teilhaben. Die evangelischen Kirchen
vertrauen darauf, dass Gottes Heiliger Geist in den Abendmahlsgottesdiens-
ten das Gedichtnis Jesu Christi im apostolisch begriindeten Sinn gewéhrleis-
tet und die 6kumenisch offenen Fragen des Amtes und des Kirchenverstéind-
nisses in ihrer Bedeutung diesem gldubigen Vertrauen nachzuordnen sind.
Die romisch-katholische Kirche hat bei ihren kirchenrechtlichen Regelun-
gen fiir die Teilnahme von Christen anderer Kirchen an der Eucharistiefeier
Situationen im Blick, in denen aus pastoraler Riicksicht ein Ausschluss
nicht zu begriinden wire. Die theologischen Interpretationen, wann eine
solche schwerwiegende Notwendigkeit vorliegt, sind im romisch-katholi-
schen Raum unterschiedlich. Strengere Auslegungen begrenzen sie auf die
Todesgefahr oder vergleichbare Zeiten der Abwesenheit eines amtlichen
Vorstehers der eigenen Konfession, andere beziehen die Situation konfes-
sionsverschiedener Eheleute insbesondere bei besonderen Familienfeiern in
die Uberlegungen ein. Weitergehende Ansiitze nehmen auf die Aussage des
2. Vatikanischen Konzils Bezug, die eucharistische Feier sei nicht nur Hohe-
punkt im Ausdruck der bestehenden Kirchengemeinschaft, sondern auch
deren Quelle.*

Ich mochte in diesem Beitrag auf zwei Geschehnisse im Kontext des
Okumenischen Kirchentags aufmerksam machen, die iibereinstimmend das

3Vgl. als Ubersicht iiber die Argumentationen: D. Sattler, Kirchengemeinschaft und Feier der
Eucharistie. Zur Diskussion um einen folgenreichen Zusammenhang, in: Theologisch-prakti-
sche Quartalschrift 149 (2001), 179-191. Vgl. auch: Eucharistische Gastfreundschaft. Ein
Pliddoyer evangelischer und katholischer Theologen. Hrsg. J. Brosseder / H.-G. Link. Neukir-
chen-Vluyn 2003.

4 Vgl. 2. Vatikanisches Konzil, Lumen Gentium 11.



Zu Seinem Geddchtnis 199

vielfach insbesondere von den Kirchenleitungen vorgetragene Anliegen
aufnehmen, die 6kumenischen Fragen im Blick auf das Abendmahl und die
Eucharistie nicht auf die unterschiedlichen Zulassungs- oder Verweige-
rungspraktiken der Kirchen zu reduzieren, vielmehr die Chance zu ergrei-
fen, das inhaltlich-theologische Verstindnis dieses Sakramentes im Ge-
spriach auszutauschen und durch eine erneuerte liturgische Praxis zu vertie-
fen: Ich gebe einen ersten Einblick in die Ergebnisse einer Umfrage unter
evangelischen und romisch-katholischen Christinnen und Christen zu ihrem
personlichen Zugang zur eucharistischen Feier (Abschnitt IT) und erinnere
an konkrete Anregungen zu einer 6kumenisch sensiblen und kreativen Ge-
staltung der konfessionellen Liturgien (Abschnitt III).

II. Der Glaubenssinn der Glidubigen in der Feier von Abendmahl
und Eucharistie

Wie grof3 die Vielgestalt der christlichen Zugidnge zum Geschehen der
eucharistischen Liturgie sind, belegt eine erste Durchsicht von Leserzu-
schriften zur Frage ,,Was verbinden Sie mit der Feier von Abendmahl und
Eucharistie?, die das evangelischen Monatsmagazin ,,chrismon‘> und die
romisch-katholische Wochenzeitung ,,Christ in der Gegenwart*“® in Abstim-
mung miteinander seit Jahresbeginn erbitten. Diese gemeinsame Aktion
geht auf die Initiative eines Gremiums zuriick, das auf Anregung des Ge-
meinsamen Prisidiums des Okumenischen Kirchentags hin iiberlegte, auf
welche Weise deutlich werden konnte, dass dkumenische Begegnungen ei-
ne Bereicherung des konfessionell geprigten kirchlichen Lebens darstellen,
somit ein Zugewinn sind und keineswegs einen Minderungsprozess im Sin-
ne der Verstindigung auf einen Minimalbestand christlicher Existenzfor-
men bewirken.

1. Idee und Anliegen einer dkumenischen Aktion

Karl Rahner war wohl einer der ersten Theologen, der sich mit Berufung auf
die bereits gegebene Glaubensgemeinschaft der noch institutionell getrenn-
ten Christen fiir eine neue 6kumenische Methode der Zukunft ausgespro-

3 Vgl. Aktion Abendmahl: Sie haben das Wort, in: chrismon. Das evangelische Magazin
1/2003, 45; vgl. auch ebd., 40—44.

¢ Vgl. Aktion Eucharistie | Abendmahl: Aufruf an die Leserinnen und Leser, in: Christ in
der Gegenwart 55 (2003) 24; vgl. auch ebd., 17. 21f.



Dorothea Sattler 200

chen hat.” Bereits zu Beginn der 70er Jahre stellte er sich folgender Frage:
»Was bedeutet es fiir einen theologischen, nicht psychologischen und ge-
sellschaftlich-empirischen Sinn von Bekenntnis und Kirche hinsichtlich ih-
rer Verschiedenheit, wenn man gar nicht sagen kann, dass die Mehrzahl der
kirchenbildenden Christen die kirchentrennenden Unterscheidungslehren
kennt und sich zu eigen gemacht hat, dass also die einzelnen verschiedenen
Kirchen, soweit sie nicht Institution, sondern Menschen meinen, von sol-
chen Menschen und Christen gebildet werden, die in einem theologischen
Sinn gar nicht konfessionsverschieden sind? (...) Ich meine, jede 6kumeni-
sche Theologie in jeder Kirche miisse viel intensiver die genannte schlichte
Tatsache als Gegenstand einer hochst beunruhigenden, eigentlich theologi-
schen Frage erkennen.® Rahner gestand die Schwierigkeit ein, konkrete
Konsequenzen aus der weithin unbestrittenen Beobachtung zu ziehen, dass
eine theologische Lehre auf institutioneller Ebene als konfessionsbildend
betrachtet wird, die ,,im Glaubensbewusstsein des Grofteils der Glieder ei-
ner solchen Kirche gar nicht eigentlich vorkommt*’. Rahners vorsichtige
Anndherungen an mogliche Schlussfolgerungen beziehen ausdriicklich die
Fragen der Abendmahlslehre ein. Er erwiigt die Mdoglichkeit, auf der Basis
der weithin gegebenen Ubereinstimmung im christlichen Glauben der Ge-
tauften eine auch institutionell vereinte Kirche zu begriinden, innerhalb de-
rer es auch in Zukunft noch einzelne Menschen geben konnte, die zwar um
die konfessionellen Differenzen wissen, jedoch zugleich annehmen, diese
seien als theologisch legitime Pluralitit anzuerkennen.!® Zuriickhaltend im
Urteil bleibt Rahner bis zu seiner Schlussbemerkung: ,,Das alles ist nur als
eine Frage gemeint (...). Aber es ist doch eine in der 6kumenischen Theolo-
gie bisher nicht deutlich genug gestellte Frage, welche Konsequenzen sich
aus der Tatsache ergeben, daf} alle christlichen Kirchen ihr faktisches Ge-
trenntsein im Unterschied zu einem theoretischen Glaubenswissen Umstéin-
den in der Vergangenheit zuschreiben miissen, denen sie nach ihrer eigenen
Lehre gar keinen Einfluf} auf die Frage von Einheit und Trennung zubilli-
gen diirfen, und daBl die eigentlich glaubensmifBige Trennung, die der
institutionellen entsprechen wiirde, bei der grofleren Zahl der Mitglieder
dieser Kirchen gar nicht gegeben ist, diese also auch heute noch, wenn auch
durch eine lange geschichtliche Folgekette hindurch, dieser oder jener Kir-
che angehoren aus Griinden, die eigentlich auflerhalb jener glaubensmaifi-

7 Vgl. K. Rahner, Okumenische Theologie der Zukunft, in: ders., Einheit in Vielfalt. Schriften
zur okumenischen Theologie. Samtliche Werke. Bd. 27. Freiburg 2002, 105-118 (Erstverof-
fentlichung 1972). Siehe die Rezension in diesem Heft S. 234.

8 Ebd., 115. Hervorhebung im Original.

°Ebd., 116.

"Vel. ebd., 116f.



Zu Seinem Geddchtnis 201

gen Entscheidungen liegen, die eine Kirchentrennung legitimieren kon-
nen“!!.

Inwieweit spiegeln sich in den personlichen Sichtweisen der Abend-
mahls- und Eucharistielehre, die Christinnen und Christen zu erkennen ge-
ben, konfessionelle Prigungen, deren Vorhandensein den Fortbestand ge-
trennter kirchlicher Institutionen legitimierte? Dies ist eine der Fragen, auf
die sich die Initiatoren des Aufrufs an die Leserinnen und Leser der Zeit-
schriften ,,chrismon‘ und ,,Christ in der Gegenwart* durch eine Analyse des
Riicklaufs Erkenntnis erhoffen. Konkret werden Zuschriften zu personli-
chen und spirituellen Erfahrungen, zu vorhandenen biographischen Prigun-
gen, zu wertgeschitzten, erniichternden oder abschreckenden Erlebnissen,
zu Wahrnehmungen der konfessionellen Differenzen sowie zu Beobachtun-
gen aus kirchendistanzierter Perspektive erbeten.

2. Erste Sichtung der Zuschriften

Noch ldsst sich nicht absehen, wie nachhaltig das Interesse der Christinnen
und Christen sein wird, sich um ein inhaltliches Verstindnis der Feier von
Abendmahl und Eucharistie zu miihen. Nach wenigen Wochen lagen mehr
als tausend Zusendungen vor. Es ist daran gedacht, einzelne Beitrige in den
Zeitschriften zu verdffentlichen, eine Publikation zu dieser Aktion vorzube-
reiten und eine Veranstaltung des Okumenischen Kirchentags am Samstag-
vormittag dem Geschehen zu widmen.

Die Redaktion von ,,Christ in der Gegenwart™ fasste ihre Wahrnehmun-
gen des Gehaltes der Einsendungen anlésslich einer ersten Dokumentation
von Zuschriften in folgender Weise zusammen: ,,Viele Briefe spiegeln wi-
der, wie wertvoll die Feier der Eucharistie, des Abendmahls als ,Quelle und
Hohepunkt des christlichen Lebens® ist. Auf der anderen Seite zeigen die
Zuschriften auch deutlich religiose Verstidndnis- und Glaubensprobleme im
Horizont der modernen Welterfahrung auf. Die religiose Sprachlosigkeit,
die sich manchmal schon zwischen zwei Generationen entwickelt, ist dra-
matisch. Eine jiingere Generation kann und will die Vorstellungswelten der
Alteren so kaum noch nachvollziehen. Dies zeigt, wie wichtig es ist, den
zentralen Nerv des christlichen Glaubens neu ins Bewusstsein zu heben, zu
diskutieren und zu meditieren.!?

Zusammen mit Mitarbeitern erfasse und analysiere ich am Okumenischen
Institut der Katholisch-Theologischen Fakultit in Miinster die zahlreichen

""Ebd., 117f. Hervorhebung im Original.
12 Durchgang vom Tod zum Leben. Erste Auswahl aus den Briefen zur Frage ,,Was verbinden
Sie mit der Feier von Eucharistie und Abendmahl?*, in: Christ in der Gegenwart 55 (2003) 61.



Dorothea Sattler 202

Zuschriften. Dabei wird offenkundig, welch hohe Bedeutung die Mitfeier
von Abendmahl und Eucharistie im Glaubensleben der Menschen hat, die
sich zu einer Zuschrift bereitgefunden haben. Im Mittelpunkt der Uberle-
gungen steht die im liturgischen Geschehen erfahrene Begegnung mit Gott,
die in der Regel nur andeutungsweise christologisch und soteriologisch
niherhin gedeutet wird. Die weithin sehr personlich, spirituell-existentiell
ausgerichteten Einsendungen nehmen nur sehr selten auf fachlich-theologi-
sche Fragen Bezug. Vordringlich erscheint der tiefe Wunsch nach Gemein-
schaft und Geborgenheit in der Glaubensgemeinschaft, bei deren Konstitu-
tion die Anforderungen hinsichtlich iiberkommener Traditionen nicht im
Vordergrund stehen. Auffillig ist, wie stark evangelische und romisch-ka-
tholische Gldubige mit dem Geschehen von Abendmahl und Eucharistie die
Themen Siinde und Vergebung verbinden. Angste und Hoffnungen kommen
diesbeziiglich in hoch emotionaler Weise zum Ausdruck. Zusendungen, in
denen ekklesiologische Fragen aufgenommen werden, sind sehr spirlich.
Das vornehmliche Augenmerk gilt der eigenen Individualitit in ihrer spezi-
fischen Bediirftigkeit. Okumenische Kontroversen werden kaum angespro-
chen. Wohl werden die Unterschiede in der liturgischen Gestaltung der Fei-
ern — vor allem in der Frage der Kelchkommunion — zuweilen notiert.

III. Anregungen fiir eine 6kumenisch sensible Gestaltung eucharistischer
Feiern

Alle christlichen Glaubensgemeinschaften mochten in ihren liturgischen
Feiern der Weisung Jesu folgen, zu seinem Gedichtnis Mahl zu feiern. Die
Deutung, die Jesus Christus selbst diesem Geschehen vor seinem Leiden
und Sterben gegeben hat und die in der apostolischen Uberlieferungsge-
meinschaft im lebendigen Gedichtnis bewahrt worden ist, bildet die ver-
bindliche Richtschnur bei der Ausbildung liturgischer Traditionen in der
Geschichte der Christenheit. Das Christusgedéchtnis in der eucharistischen
Feier bezieht sich dabei auch auf den mit Siinderinnen und Siindern Mahl
feiernden Jesus sowie auf den auferweckten Christus, den die Jiinger in sei-
ner Osterlichen Lebendigkeit beim Brotbrechen wiedererkannten. Zu sei-
nem Gedéichtnis feiern Christinnen und Christen das Sakrament des Herren-
mabhls.

Dem Gedichtnis Jesu Christi dient es, wenn die Getauften, die im Geist
Gottes seinen einen Leib bilden, die Mahlfeier ursprungsgetreu und stif-
tungsgemil gestalten. In der Geschichte der christlichen Glaubensgemein-
schaft gab es immer wieder Anlisse, einzelne Gruppen an die neutestament-
liche apostolische Uberlieferung mahnend zu erinnern und eine Reform der



Zu Seinem Geddchtnis 203

sakramentalen Mahlpraxis zu fordern. Auch wenn es bisher noch nicht ge-
lungen ist, eine 6kumenische Verstindigung in allen Fragen der Abend-
mahlslehre zu erreichen, so ist doch die Bereitschaft grof3, aufmerksam auf
die Begriindungen zu héren, die einzelne Traditionen fiir ihre Gestalt des
Gedichtnisses Jesu Christi im eucharistischen Mahl vortragen.

Es gibt Bereiche der eucharistischen Praxis, in denen durch eine Verinde-
rung von konfessionell gepriagten Gewohnheiten weitreichende 6kumeni-
sche Anniherungen erreicht werden konnten. Die auf der Basis der eigenen
Lehrtradition moglichen Schritte auf dem Weg zu einer gemeinsamen eu-
charistischen Praxis sind Menschen in der Nachfolge Jesu Christi einander
schuldig — zu Seinem Gedéchtnis.

Der Gottesdienstentwurf zum Feierabendmahl des Frankfurter Evangeli-
schen Kirchentags 2001" hat in den zuriickliegenden Jahren in der evange-
lischen Glaubensgemeinschaft die Frage vordringlich werden lassen, ob
sich die Grundlinien des evangelischen Abendmahlsverstindnisses noch ge-
meinsam bestimmen lassen. Nicht zuletzt vor diesem Hintergrund wurde ei-
ne ,,Orientierungshilfe zu Verstindnis und Praxis des Abendmahls in der
evangelischen Kirche erarbeitet, mit deren Erscheinen der EKD-Ratsvor-
sitzende Pridses Manfred Kock die Hoffnung verbindet, ,,die gemeinsame
Mitte aller unterschiedlichen Akzentuierungen des einen evangelischen
Abendmabhlsverstindnisses zu stirken und zugleich auf die breite, schon
heute mit der romisch-katholischen Kirche gemeinsame Basis hinzuweisen,
die kiinftige Weiterarbeit in 6kumenischer Perspektive zugleich notwendig
und verheiBBungsvoll sein ldsst, — dass ndmlich die stiftungsgemaile Feier in
Orientierung an den biblischen Quellen die Zusage giiltig und glaubwiirdig
macht: Jesus Christus ist selbst ,Gastgeber und Gabe‘ des Mahles, ,gewihrt
Vergebung der Siinden und befreit uns zu einem neuen Leben aus Glauben®
(Leuenberger Konkordie 15)“!4,

Mit Bezug auf das derzeitige Bemiihen um eine innerevangelische Ver-
stindigung in der Abendmahlslehre, dessen publiziertes Ergebnis weitrei-

'3 Vgl. Feierabendmahl. Info 5 des 29. Deutschen Evangelischen Kirchentags. Frankfurt
2001. Die in den gedruckten Randbemerkungen zur liturgischen Feier in Frankfurt formulier-
te Bestreitung der Vorstellung, das Abendmahl konne als ein ,,Opfer* bezeichnet werden, so-
wie die Zuriickweisung der Annahme, die versammelte Gottesdienstgemeinschatt empfange
das Fleisch und das Blut Jesu Christi, 16sten nicht nur in der romisch-katholischen Rezeption
Kritik aus. Hinzu kam, dass die in der Gottesdienstordnung der gastgebenden Landeskirche
von Hessen und Nassau vorgesehene Offenheit fiir die Teilnahme aller Menschen an der
Abendmahlsfeier — auch der Ungetauften und der Kinder — die konfessionellen Differenzen in
der kirchlichen Praxis der Zulassung zur Eucharistie- und Abendmahlsfeier offenkundig wer-
den lieB.

4 Das Abendmahl. Eine Orientierungshilfe zu Verstindnis und Praxis des Abendmahls in der
evangelischen Kirche. Vorgelegt vom Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland. Giiters-
loh 2003, hier 9.



Dorothea Sattler 204

chende Zustimmung und auch manche Kritik erfahren hat!>, mochte ich an
vier Anregungen erinnern, die auch iiber den Okumenischen Kirchentag
hinaus Bedeutung behalten konnten. Diese Anregungen beziehen sich auf
die liturgische Gestaltung von Abendmahlsgottesdiensten und Eucharistie-
feiern und beriicksichtigen den erreichten Stand der okumenischen Ge-
spriche. Sie verstehen sich als eine Ermutigung, iiber die stiftungsgeméifle
Gestaltung der Abendmahlsliturgien und der Eucharistiefeier auch in den
Gemeinden okumenische Gespriche zu fiihren. Die nachstehenden Anre-
gungen finden sich ihrem Grundsinn nach auch in einem Materialheft, das
die im Programmheft des Okumenischen Kirchentags verzeichneten evan-
gelischen und romisch-katholischen Ortsgemeinden von Berlin erhalten ha-
ben, um die Vorbereitung der konfessionellen Abendmabhlsliturgien und Eu-
charistiefeiern am Vorabend des abschlieenden Sonntags, deren konkrete
Gestaltung sie vor Ort selbst verantworten, zu erleichtern.

Ich habe in der Projektkommission ,,Konfessionelle Gottesdienste am
Samstagabend (Abendmahls- und Eucharistiefeiern)* mitgearbeitet. Diese
Kommission hat in dem genannten Materialheft zwei Entwiirfe fiir eine
gottesdienstliche Feier vorgelegt, die beide die vereinbarte Vorgabe, in allen

5 Vgl. K.R. Durth, Neue Impulse fiir das Abendmahl. Die ,,Orientierungshilfe* aus evangeli-
scher Sicht, in: KNA-OKI 4/2003, 5-8. Die Orientierungshilfe stellt den biblischen Befund in
der Abendmahlslehre dar, erortert die theologischen Probleme und formuliert praktische
Empfehlungen. Aus 6kumenischer Perspektive betrachtet, ist die Intensitit der Rezeption von
Dialogergebnissen trotz des knapp bemessenen Gesamtumfangs hilfreich. Dies betrifft insbe-
sondere die Bereitschaft, die dkumenischen Annidherungen im Blick auf die Rede vom eu-
charistischen Opfer anzuerkennen (vgl. Das Abendmahl [Anm. 14], 38—42). Die konfessio-
nell unterschiedlichen Sichtweisen der Moglichkeit eucharistischer Gastfreundschaft werden
mit Hinweis auf die jeweils verbindlichen Richtlinien ohne eine Verurteilung anderer Uber-
zeugungen als der evangelischen dargestellt (vgl. ebd., 56-59). Bedauerlich ist, dass bei der
Beschreibung der Weise der realen Gegenwart Jesu Christi im Abendmahl unter Brot und
Wein die in den 6kumenischen Gesprichen vorgezeichneten Konvergenzen auf dem Weg ei-
ner stirker pneumatologischen Argumentation nicht aufgenommen worden sind (vgl. ebd.,
42f). Belastend wird sich auswirken, in welcher Weise das Thema Amt und Eucharistie be-
handelt ist (vgl. ebd., 53f). Die Wiedergabe der vermeintlich romisch-katholischen Position
setzt eine durch die Priesterweihe erworbene ,,besondere Fihigkeit im Blick auf das Abend-
mahl und seine Elemente* (ebd., 53) voraus und meint zwischen einem (nach rémisch-katho-
lischer Sicht) priesterlich vermittelten und einem (nach evangelischer Sicht) unmittelbaren
Zugang zu Gott unterscheiden zu konnen. Diese Darstellung wird den erreichten Verstindi-
gungen im Blick auf die Christusrepridsentanz und den ,,character indelebilis* in der priester-
lichen Existenz nicht gerecht und reduziert die reformatorische Position im Sinne einer durch
die Ubertragung des Pfarramts lediglich getroffenen 6ffentlichen Regelung von Vollmachten,
die an sich jeder und jede hat. Auch nach der evangelischen Bekenntnistradition wird dage-
gen das geistliche Amt einem Menschen aufgrund einer géttlichen Berufung zuteil, und der
Leitungsdienst vollzieht sich auch im Gegeniiber zur Gemeinde. Den Sachstand der Ge-
spriche innerhalb der Leuenberger Gemeinschaft formulieren die Thesen von Neuendettelsau
1982/86 und Tampere 1986 aus meiner Sicht sehr viel priziser: vgl. Leuenberger Kirchenge-
meinschaft, Sakramente, Amt, Ordination. Leuenberger Texte 2. Frankfurt 1995.



Zu Seinem Geddchtnis 205

liturgischen Feiern Joh 17, 6a.11b—19 als Evangelium zu verkiindigen, re-
spektieren. Ein Entwurf bietet Gestaltungshilfen im Rahmen der liturgi-
schen Ordnung der Eucharistiefeier fiir den 7. Sonntag der Osterzeit (Lese-
jahr B), der andere nimmt die Tradition des Feierabendmahles auf und ent-
faltet ausgehend vom Bibeltext eine Wortliturgie und eine Abendmabhlsfeier.
Ein dritter Liturgieentwurf gibt die Ordnung der Orthodoxen Vesper wieder,
die fiir diesen Tag vorgesehen ist. Nach orthodoxer Tradition ist eine eucha-
ristische Liturgie nur am Vormittag des Sonntags moglich. Die Projektkom-
mission hat sich bemiiht, moglichst viele der in den drei einzelnen liturgi-
schen Ordnungen vorkommenden Texte (Kyrie-Rufe, Antwortpsalm, Fiir-
bitten in Verbindung mit dem Gabengang, Sendung und Segnung) im Wort-
laut einander anzugleichen. Auf diese Weise soll die bereits bestehende
weitreichende Gemeinschaft in der liturgischen Feier zum Ausdruck kom-
men. Die Textvorschldge und Gestaltungshinweise, die in der Projektkom-
mission nicht konsensfihig waren, werden von den konfessionell unter-
schiedlichen Gremienmitgliedern theologisch verantwortet. Dies betrifft
aus romisch-katholischer Sicht vor allem den Vorschlag im evangeli-
schen Entwurf, in der Tradition des Feierabendmahls ein Séttigungsmahl
zwischen dem sakramentalen Brotbrechen und der Kelchhandlung zu hal-
ten.

Die nachstehenden Anregungen, die ich in diesem Beitrag mit Literatur-
hinweisen stiarker argumentativ abgesichert habe, sind auch im Materialheft
des Okumenischen Kirchentags unter meinem Namen erschienen. Die Mit-
glieder der Projektkommission haben sich fiir die Veroffentlichung des Tex-
tes ausgesprochen, auch wenn nicht in allen Teilbereichen eine theologische
Ubereinstimmung erzielt werden konnte.

1. Kelchkommunion

Ich rege an, moglichst in allen eucharistischen Feiern das Gedichtnis Jesu
Christi in der Gestalt der Teilhabe an dem einen eucharistischen Brot und an
dem einen Kelch zu feiern.

Bereits im 16. Jahrhundert bestand zwischen evangelischen und romisch-
katholischen Theologen Einigkeit in der Auffassung, dass in der Feier der
Eucharistie durch die Teilhabe an dem einen gebrochenen Brot und an dem
einen Kelch stiftungsgeméf} und sinnenfillig die in Christus Jesus in Zeit
und Geschichte erwirkte und im Heiligen Geist bestindig gegenwértige Ver-
s6hnung mit Gott sakramental verkiindigt wird.'® Zwar ist auch nach evan-

1©Vgl. Lehrverurteilungen — kirchentrennend? (Anm. 1), 113-116.



Dorothea Sattler 206

gelischer Auffassung in der Brotkommunion allein der gesamte Leib Christi
gegenwirtig, doch ist die zeichenhafte Darstellung dieser erlosenden Ge-
meinschaft in der Kelchkommunion eine den Willen Jesu Christi achtende
Verstirkung der Ausdruckskraft der eucharistischen Mahlhandlung. Die
Teilhabe der amtlichen Vorsteher sowie der gesamten Gemeinde an dem ei-
nen eucharistischen Kelch bringt die Verbundenheit aller Getauften mit Je-
sus Christus zum Ausdruck.

Der Laienkelch war bereits in der vorreformatorischen Zeit ein identitéts-
stiftendes Kennzeichen reformwilliger Kreise in der Kirche, die ihre Forde-
rung nach einer ursprungsgetreuen Gestalt der eucharistischen Feier mit der
Absage an eine kirchliche Praxis und Lehre verbanden, die als eine erst
nachapostolische Tradition zu erkennen ist."” Die Veridnderung der bibli-
schen Gestalt der eucharistischen Handlung provozierte die Frage nach den
Grenzen der Zustdndigkeit des kirchlichen Lehramts. Die mit der Verweige-
rung des Laienkelchs verbundene Sonderstellung der Amtstriger wurde von
den einen bestritten, und von den anderen verteidigt.

In den eucharistietheologischen Aspekten der Frage des Laienkelchs wa-
ren sich 1530 die Verhandlungsfiihrer in den Ausschiissen des Augsburger
Reichstags einig. Die Gespriche scheiterten schlieBlich, weil die reformato-
rischen Stidnde sich nicht mit dem Ergebnis zufrieden geben wollten, eine
Duldung des Laienkelchs in Ausnahmefillen zugestanden zu bekommen.
Deutsche Theologen, die sich wéhrend des Trienter Konzils zu Fragen der
Eucharistielehre duBerten, befiirworteten den Laienkelch ausdriicklich und
setzten sich fiir seine Einfiihrung ein. Inzwischen war der Laienkelch jedoch
zu einem Erkennungszeichen der reformatorischen Gemeinschaften gewor-
den, so dass er aus pastoraler Riicksicht in den altgliubigen Gemeinden ver-
mieden wurde, um keine Verwirrung zu stiften.

In vielen romisch-katholischen Gemeinden ist die Kelchkommunion aller
Gldubigen inzwischen in manchen werktidglichen und sonntidglichen Eucha-
ristiefeiern vertraut. Vor allem am Griindonnerstag ist sie weithin {iiblich.
Die ,,Allgemeine Einfiihrung in das Romische MeBbuch* von 1975 erklirt
die Kelchkommunion auch der Gldubigen in bestimmten Situationen als ei-
ne wiinschenswerte Praxis, durch die ,,die Teilnahme am Opfer, das gefeiert
wird, auch im Zeichen besser sichtbar (Abschnitt 56 h) wird. Die nicht sel-
ten benannte Schwierigkeit, das erforderliche Maf} des Weines nicht im Vor-
aus bestimmen zu konnen, besteht in vielen Gemeinden angesichts der recht
stabilen Zahl der Kommunikanten kaum noch. Sie ldsst sich zudem durch
die Praxis des Eintauchens des Brotes in den Kelch mindern. Gewiss wird

7 Vel. G. Wenz, Confessio Augustana XXII und der Streit um den Laienkelch. Ein histori-
sches Beispiel misslungenen Ausgleichsbemiihens, in: Vorgeschmack (Anm. 1), 258-276.



Zu Seinem Geddchtnis 207

durch diese verbreitete Gestalt der Kelchkommunion die auf Jesus Christus
selbst zuriickgehende Aufforderung, aus dem einen Kelch zu trinken, als
Leitbild fiir die Gestaltung der Liturgie weniger deutlich.

Auf evangelischer Seite werden vor allem hygienisch motivierte Einwén-
de gegen die Kelchkommunion vorgetragen. Viele Gemeinden fiillen daher
kleine GefiBe aus dem einen Kelch und ermoglichen auf diese Weise das
Trinken des Weines. Im Blick auf den theologischen Sinngehalt der eucha-
ristischen Feiergestalt wire es wichtig, das Zeichen des Gemeinschaftskel-
ches zumindest ndherungsweise zu bewahren. Dieses Anliegen teilt auch die
Orientierungshilfe der Evangelischen Kirche in Deutschland, in der es
heifit: ,,Manche Gemeindemitglieder haben im Blick auf den Gemein-
schaftskelch hygienische Bedenken. In jedem Fall sollte die Gestaltung der
Feier diesen Sorgen Rechnung tragen. In einigen Gemeinden sind darum
Formen der Abendmahlsfeier iiblich, bei denen der Gemeinschaftskelch
durch sogenannte ,Einzelkelche® ersetzt wird, oder das Trinken durch das
Eintauchen des Brotes (sogenannte intinctio). Das Trinken aus dem Ge-
meinschaftskelch entspricht besser den Einsetzungsworten (,...trinket alle
daraus...) und der Tatsache, dafl die Gemeinde im Abendmahl nicht nur zu
einer Gemeinschaft mit Christus, sondern auch untereinander verbunden
wird.“!8

2. Austeilung der Mahlgaben

Ich rege an, in Halbkreisen im Chorraum stehend mit Brot und Kelch die eu-
charistische Gemeinschaft mit Jesus Christus zu feiern, sofern die Kirchen-
architektur dies erlaubt.

Nach der evangelischen Tradition der Abendmahlsliturgie ist bei der Ord-
nung des Kommuniongangs darauf zu achten, dass eine Gemeinschaft von
Getauften in sinnenhaft wahrnehmbarer Weise miteinander das zeichenhaf-
te Mahl feiert. Dies geschieht in der Regel durch die Bildung kleiner Run-
den, die die Brotgabe und den Kelch gereicht bekommen und dann gemein-
sam wieder in den Kirchenraum zuriicktreten. Die Entlassung einer Mahl
feiernden Gemeinschaft wird dann von einem Segenswort aus der bibli-
schen Tradition begleitet. Oft werden Psalmworte gewihlt, in denen der
Dank fiir die Wohltaten Gottes zum Ausdruck kommt. Gestirkt durch die
Teilhabe an der sakramentalen Feier des Gedéchtnisses Jesu Christi werden
die Getauften gesandt, von ihm Zeugnis zu geben.

Die romisch-katholische Ordnung des Kommuniongangs ist in der Regel
am Bild des Weges zu Jesus Christus orientiert. Eine Verstirkung der Ge-

8 Das Abendmahl (Anm. 14), 47f.



Dorothea Sattler 208

meinschaftsgestalt des eucharistischen Mabhles ist gleichwohl mit dieser
Tradition ohne inhaltliche Widerspriichlichkeit zu verbinden. Ein biblisches
Segenswort zur Aussendung oder ein Wort des Dankes und Lobpreises Got-
tes konnte auch den Menschen zugesprochen werden, die zwar nicht am eu-
charistischen Mahl teilnehmen, sich wohl aber in den Kreis der Getauften
hineinstellen und auf diese Weise die bereits gegebene Gemeinschaft mit Je-
sus Christus zum Ausdruck bringen. Vor allem im angelsidchsischen Raum
ist in kumenischen Kontexten die Praxis bekannt, Menschen anderer Kon-
fession als der des Vorstehers oder der Vorsteherin der Feier personlich zu
segnen, wenn sie durch eine Geste signalisieren, nicht an der Mahlgemein-
schaft teilzuhaben.

3. Umgang mit den Mahlgaben nach der gottesdienstlichen Feier

Ich rege an, im Umkreis der Gemeinden nach Menschen Ausschau zu hal-
ten, die an der Teilhabe am eucharistischen Mahl unfreiwillig gehindert
sind, ithnen im unmittelbaren Anschluss an die eucharistische Feier die
Mahlgabe des eucharistischen Brotes zu bringen und mit ihnen in Verbun-
denheit mit den Gemeinden das Gedéchtnis Jesu Christi zu feiern.

Die Orientierungshilfe der Evangelischen Kirche in Deutschland emp-
fiehlt im Blick auf den Umgang mit den eucharistischen Elementen nach
dem Gottesdienst den unmittelbaren Verzehr oder die Krankenkommunion.
Unter Berufung auf ihren 6kumenischen Dialog mit der Church of England
heilt es dann: ,,Da der erwihnte ,Gebrauch im Gottesdienst® es einschlieft,
Kranken die Abendmahlsgaben in zeitlicher Nidhe zur gottesdienstlichen
Feier zu bringen, wenn diese selbst nicht teilnehmen konnten, bestehen
keinerlei Bedenken gegen eine solche Praxis der Krankenkommunion. An-
dernfalls ist ein eigenstindiges Krankenabendmahl angemessen. "

Es besteht Ubereinstimmung in den 6kumenischen Gesprichen, dass die
Ermoglichung der Teilhabe der gesamten Gemeinde an der Mahlfeier dem
stiftungsgemiflen Gebrauch der Mahlgaben entspricht.?’ Die Achtung des
stiftungsgeméflen Gebrauchs der Zeichen von Brot und Wein zum Mahl der
Gemeinde verbindet die christlichen Konfessionen. Die Wahrung des Zu-
sammenhangs zwischen der von Jesus Christus verheilenen Gegenwart sei-
ner selbst und dem Mahlgeschehen gilt als Grundlage der Verstidndigung in
den 6kumenischen Gespriachen. Die darin verbliebenen konfessionellen Un-
terschiede beziehen sich vor allem auf die jeweils herangezogenen, zum Teil

' Das Abendmahl (Anm. 14), 51.
2 Vel. Lehrverurteilungen — kirchentrennend? (Anm. 1), 108—113.



Zu Seinem Geddchtnis 209

philosophisch geprigten Denkweisen des Zustandekommens der wirklichen
Gegenwart Jesu Christi in, mit und unter den Zeichen des Mahles. Sofern
die Sinnbestimmung der Mahlgaben zur Feier der osterlichen Glaubensge-
meinschaft gewahrt ist, halten auch die reformatorischen Traditionen an der
Verheilung einer bleibenden Gegenwart Jesu Christi im Mahlgeschehen
fest.

Vom christlichen Altertum an hat die eucharistische Gemeinschaft sich
als eine Gemeinschaft von Lebenden und Verstorbenen, Gesunden und
Kranken verstanden. Die Sorge um die Teilhabe auch derjenigen Glieder der
Gemeinde an der Eucharistie, die ihr unverschuldet fernbleiben mussten,
gilt in der kirchlichen Tradition als ein Erweis der titigen Liebe. Die in den
romisch-katholischen Gemeinden vertraute Aufbewahrung der bei der eu-
charistischen Versammlung der Ortsgemeinden iibriggebliebenen Mahlga-
ben steht urspriinglich in diesem theologischen Zusammenhang. Auch evan-
gelische Kirchenleitungen ermahnen die Gemeinden zu einem sorgsamen
Umgang mit den Mahlgaben und ermutigen sogar dazu, neben der Feier des
Krankenabendmahls die altkirchliche Praxis der Uberbringung der Mahlga-
ben wiederzugewinnen.

Krankenhéuser, Heime und Gefingnisse sind nahezu iiberall in Gemein-
denihe angesiedelt. Die Ermoglichung der Teilhabe von alten, kranken und
gefangenen Menschen an der Feier durch Wege mit der Mahlgabe des
eucharistischen Brotes von den Gemeinden aus an jene Stitten, an denen
Menschen unter Krankheiten, Einsamkeit oder Unversohntheit leiden,
konnte die gemeinsame eucharistische Spiritualitdt im Sinne des stiftungs-
gemifen Gemeinschafts-Charakters des Gedédchtnisses der Heilung und Be-
freiung in Jesus Christus fordern. Die Wege aus den Gemeinden zu den Stét-
ten der Not konnten in 6kumenischer Verbundenheit geschehen und das dia-
konische und missionarische Wesen der Kirche Jesu Christi zeichenhaft dar-
stellen.

4. Totengeddchtnis

Ich rege an, in den Liturgien den Toten Gedichtnis zu schenken. Menschen
unterschiedlicher Konfessionsgemeinschaften sind der versammelten Ge-
meinde vertraut. [hre Namen zu nennen, ist ein leibhaftiger Ausdruck der
Verbundenheit aller Getauften in der 6sterlichen Hoffnung auf unverlierba-
res Leben in Jesus Christus.

Die Feier von Abendmahl und Eucharistie geschieht zum Lobpreis des le-
bendigen Gottes und zur Stirkung des Osterlichen Glaubens der versammel-
ten Gemeinde. In der Okumene ist in jiingerer Zeit neu zu Bewusstsein ge-
kommen, dass die noch lebenden Menschen in der Feier der Liturgie auch



Dorothea Sattler 210

mit den Verstorbenen verbunden sind.?! Die Berufung auf die Koinonia zwi-
schen Lebenden und Toten ist die heute weithin unbestrittene Basis fiir die
Suche nach einer umfassenden 6kumenischen Verstindigung in der Frage
des liturgischen Totengedichtnisses. Konsens besteht in der Einsicht der
Sinnhaftigkeit des Totengedenkens in der Gemeinde der Lebenden, durch
das die iiber die Todesgrenze hinweg bestehende Gemeinschaft zwischen
den Lebenden und den Toten zum Ausdruck kommt.

Die in der eucharistisch-liturgischen Tradition seit der Antike vertraute
Nennung der Namen von Toten steht im Dienst der Vergegenwértigung ih-
res Lebens. Das liturgische Totengedéchtnis geschieht in Gottes Namen.
Der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs ist ein Gott der Lebenden, nicht der
Toten (Mk 12,26f). Gottes Name JHWH Immanuel ist Zusage seines iiber-
zeitlich-zeitméchtigen Daseins. Gott muss nicht durch uns an die Toten er-
innert werden. Sein ihm eigener Name ist die Gewéhr dafiir, dass niemand je
seinem Gedichtnis entschwindet. In den eucharistischen Feiern werden ver-
traute Namen genannt. Mit diesen Namen tritt die leibhaftige Existenz der in
der Gemeinde Versammelten vor Gott: alles Getane, alles Erlittene, alles
Unversohnte, alle Bereitschaft und aller Widerstand. Ein Neubeginn ist je-
derzeit moglich in der Koinonia des Geistes Gottes, fiir den der Tod keine
Schranke ist, die ihn hinderte, versohnte Gemeinschaft zu stiften.

Das namentliche Totengedenken geschieht gegenwirtig in vielen gesell-
schaftlichen Kontexten. In Jerusalem, in der Gedenkstitte Yad Vashem,
werden bestindig die Namen von Kindern genannt, die ihr Leben kaum le-
ben durften. In Berlin konnten die Namen der Menschen wieder in das Ge-
diachtnis kommen, die an den deutsch-deutschen Grenzen ihr Leben verlo-
ren haben. Totengedidchtnis bedeutet in diesen Zusammenhédngen ein Ge-
dichtnis der Opfer und ein gemeinschaftliches Versprechen, nach Wegen
der Versohnung zu suchen. Das Gedichtnis von Toten unterschiedlicher
Konfessionen, die allen Gemeindemitgliedern etwa aufgrund ihres Einsat-
zes fiir Gerechtigkeit und Frieden dem Namen nach vertraut sind, konnte ei-
ne Zeichenhandlung sein, die die Verbundenheit im 6sterlichen Glauben als
stirker erweist als jede irdische Gestalt der Spaltung und Trennung.

*' Vel. D. Sattler, Geddchtnis der Toten in der Feier der Eucharistie. Systematisch-theologi-
sche Uberlegungen in 6kumenischer Perspektive, in: Die Glaubwiirdigkeit christlicher Kir-
chen. FS Lothar Lies. Hrsg. S. Hell. Innsbruck 2000, 239-257.



