
Anthropologische Zugänge zur Eucharistie
Lothar Lies, Innsbruck

I. Vorbemerkungen

Die Feier der Eucharistie begeht unsere Erlösung. Das eucharistische Brot
und der eucharistische Wein sind Heilmittel zur Unsterblichkeit (Irenäus).
Die Eucharistie als Feier und als sakramentale Gabe hat mit unserem Leben
zu tun. Die Eucharistie feiert kein uns total fremdes Geheimnis, weil sie
auch uns feiert. In der Eucharistie feiern wir unser Leben, wie Gott es an-
nimmt, und in den eucharistischen Gestalten empfangen wir uns im Leibe
Christi selbst. Wir liegen mit unserer These ganz auf der Linie des hl. Au-
gustinus, der einmal auf die Frage, was denn die Christen in der Eucharistie
feiern und empfangen, gesagt hat: Sie feiern und empfangen, was sie sind:
Leib Christi. Es muss also auch einen anthropologischen, d.h. vom Men-
schen ausgehenden Zugang zur Eucharistie geben. Ich möchte diesen Zu-
gang aufzeigen an vier existentiellen Fragen der Menschen. Es sind Fragen,
die unsere Existenz prägen: Wer bin ich? Wer liebt mich? Wer macht mich
frei, auch von meinem Befreier? Und schließlich: Wem darf ich mich eine
Ewigkeit schenken?

II. Anthropologische Zugänge 

1. Die anamnetisch bestimmte Existenz des Menschen und Eucharistie 
oder die Frage: „Wer bin ich?“

a) Der Mensch – eine erinnerungsbestimmte Existenz
An der existentiellen Frage „Wer bin ich?“ kann ich ablesen, dass mir mei-
ne Existenz fraglich ist. Ich muss meine Geschichte abschreiten und heraus-
finden, wie ich zu dem geworden bin, der ich heute bin. Ich muss die Men-
schen um mich herum, die mein Leben kennen, bitten, ob sie mir sagen
können, wie und wer ich einmal war und wie ich zu dem wurde, der ich nun
heute bin. 

Dieses Gedächtnis ist keineswegs ein von anderen Menschen isoliertes
Nachgrübeln, sondern eine gemeinschaftliche Aufgabe. Wer ich bin, kön-
nen mir immer nur die anderen sagen. Die existentielle Frage nach meinem
„Woher“, ist eine Frage, die sich auch andere stellen, die zu mir gehören
oder zu denen ich gehöre. Die existentielle Frage nach dem „Wer bin ich“,



fragt ja einschlussweise auch danach, wer zu mir gehört und zu wem ich
gehöre. Alle wollen wir voneinander wissen, wer wir sind, welche Gemein-
samkeiten wir haben und zu welcher Zukunft jeder von uns und wir alle zu-
sammen berufen sind.

Aus dem Interesse, welche gemeinsame Zukunft wir haben, d.h. wer wir
in Zukunft sein werden, lernen wir, dass unser Fragen nach uns selbst nicht
nur nach rückwärts gewandt ist, sondern sich auch nach vorwärts richtet in
die Zukunft. Und wieder ruft jeder von uns dem Anderen zu: Wer kann mir
sagen, wer ich sein werde: morgen, übermorgen, in alle Ewigkeit? 

Bei diesen Fragen dulden wir keinen Aufschub der Antwort. Denn heute
müssen wir leben, heute müssen wir wissen, wer wir sind, weil wir heute die
sein müssen, die wir tatsächlich sind. Heute quält uns oft Belastendes der
Vergangenheit und belastet uns Hoffnungslosigkeit der Zukunft.

Kurzum, der Mensch zeigt in der existentiellen Frage „Wer bin ich“, mit
der er sich gedenkend und suchend in die Vergangenheit und Zukunft wen-
det, um seine Gegenwart zu bewältigen, seine anamnetische, zu deutsch ge-
dächtnisorientierte Existenz.

b) Die Eucharistiefeier und die eucharistischen Gaben 
sind von anamnetischer Wirklichkeit

(1) Die Eucharistiefeier als Anamnese
Schon auf den ersten Blick zeigt die Eucharistiefeier ihren Gedächtnischa-
rakter. Die eucharistischen Hochgebete zeigen es in ihrem Blick zurück und
voraus. Menschen schreiten im Gedenken ihre gemeinsame Geschichte ab,
fragen nach ihrer Zukunft, um zu wissen, wer sie sind: von Gott in Christus
und im Heiligen Geist von Anfang an und bis in alle Ewigkeit angenomme-
ne und in ihrer Geschichte begleitete Personen, die in dieser Geschichte mit
Christus eine Gemeinschaft bilden. Wer in diese Gemeinschaft eintritt, der
feiert seine existentielle Frage „Wer bin ich“, in dem er dem einen Gott in
drei Personen begegnet. Dieser dreifaltige Gott hat eine Geschichte mit den
Menschen. Es ist eine Geschichte von Schöpfung in Liebe, von Rettung aus
eigener und fremder Not. In der eucharistischen Gedächtnisfeier gedenken
die Menschen, die sich Kirche nennen, des Heilswerkes, das der himmlische
Vater zur Rettung der Menschen durch Menschwerdung, Leben, Leiden und
Auferstehen seines Sohnes in der Kraft des Heiligen Geistes wirkte. Das Ge-
denken der Eucharistiefeier steigt bei all unserem Zurück und Voraus mit Je-
sus zugleich auf zum himmlischen Vater: „So sehr hast du die Welt geliebt,
heiliger Vater, dass du deinen eingeborenen Sohn als Retter gesandt hast,
nachdem die Fülle der Zeiten gekommen war. Er ist Mensch geworden
durch den Heiligen Geist, geboren aus der Jungfrau Maria. Er hat wie wir als
Mensch gelebt, in allem uns gleich außer der Sünde. Den Armen verkünde-

Lothar Lies 212



te er die Botschaft vom Heil, den Gefangenen Freiheit, den Trauernden
Freude. Um deinen Ratschluss zu erfüllen, hat er sich dem Tod überliefert,
durch seine Auferstehung den Tod bezwungen und das Leben neu geschaf-
fen“ (IV. Hochgebet). 

In diesem Gedenken an Jesus gedenkt die Kirche ihrer Stiftung in Gottes
Ratschluss, seinen Sohn zur Sammlung aller Menschen ins Fleisch zu sen-
den: „Denn durch deinen Sohn, unseren Herrn Jesus Christus, und in der
Kraft des Heiligen Geistes erfüllst du die ganze Schöpfung mit Leben und
Gnade. Bis ans Ende der Zeiten versammelst du dir ein Volk, damit deinem
Namen das reine Opfer dargebracht werde vom Aufgang der Sonne bis zum
Untergang“ (III. Hochgebet).

In diesem Gedenken der Kirche an ihre eigene Stiftung durch den dreifal-
tigen Gott, im feierlichen Erwähnen der in Christus erfolgten Konzentration
der Heilsgeschichte gedenkt der himmlische Vater auch unser. Er beantwor-
tet unsere und auch meine existentielle Frage „Wer bin ich?“: „Als du (der
Mensch) im Ungehorsam deine Freundschaft mit mir, deinem Gott verlorst
und der Macht des Todes verfielst, habe ich, dein Gott, dich dennoch nicht
verlassen, sondern voll Erbarmen allen und besonders auch dir geholfen,
mich zu suchen und zu finden. Immer wieder habe ich den Menschen und dir
meinen Bund angeboten und sie und auch dich durch die Propheten gelehrt,
das Heil zu erwarten. So sehr habe ich, euer und dein heiliger Vater, die Welt
geliebt, dass ich meinen eingeborenen Sohn als Retter zu dir gesandt habe.“
(IV. Hochgebet). Im Gedächtnisvollzug der Eucharistiefeier sagt der uns
hörende und an uns denkende Gott uns selbst, wer wir sind: Wir alle sind,
weil wir in seiner Liebe geworden sind. In seiner Liebe haben wir Bestand
und sind in Christus gerettet.

Ein Mensch, der dieser Liebe inne geworden ist und erfahren hat, wer er
von Gott her ist, kann dann zusammen mit denen, die Eucharistie feiern, den
himmlischen Vater lobpreisen: „Ich preise dich Vater im Himmel, denn so
sehr hast du mich und meine Welt geliebt, heiliger Vater, dass du mir und de-
nen, die zu mir gehören, deinen eingeborenen Sohn als Retter gesandt hast,
nachdem die Fülle der Zeiten gekommen war. Er ist Mensch wie ich gewor-
den für mich durch den Heiligen Geist, geboren aus der Jungfrau Maria. Er
hat wie wir und ich als Mensch gelebt, in allem uns und mir gleich außer der
Sünde. Mir Armen verkündete er die Botschaft vom Heil, mir, dem Gefange-
nen Freiheit, mir und den Meinen, uns, den Trauernden, Freude. Um deinen
Ratschluss zu erfüllen, hat er sich für mich dem Tod überliefert, durch seine
Auferstehung meinen Tod bezwungen und mein Leben neu geschaffen.“
(2) Die eucharistisch-anamnetischen Gestalten
Anamnese ist Gedächtnis, Erinnerung. Das deutsche Wort „erinnern“ lässt
ein „Verinnerlichen“ mitschwingen. Die Mahlgaben werden in der von uns

Anthropologische Zugänge zur Eucharistie 213



beschriebenen Gedächtnisfeier gedeutet. Sie machen in sich gegenwärtig,
was die eucharistische Feier in ihren Lobpreisungen singt. In die Gaben
wird verinnerlicht das fragend-existentielle Gedächtnis der feiernden Men-
schen: Ihre Unheilsgeschichte, die in Jesus Christus als dem Gott in der Ge-
schichte zur Heilsgeschichte gewandelt wurde. Die Gaben von Brot und
Wein der Eucharistiefeier sind vor der Konsekration auch, wenn auch nicht
nur, unheilsgeschichtlich orientierte Gedächtniszeichen und reichen vor das
Abendmahl Jesu zurück. In der alttestamentlichen Passah -Liturgie sind sie
Zeichen der Unheilssituation des alttestamentlichen Volkes in Ägypten,
aber auch Zeichen der Befreiung. Im Abendmahl Jesu sind sie Zeichen der
Christusferne und Gottesverlassenheit, die der Gemeinschaft der Jünger
drohen. Es ist ein Abschiedsmahl, das Jesus feiert. Unsere Eucharistiefeier
deutet noch vor aller Wandlung Brot und Wein als Ausdruck der Situation
des heutigen Menschen mit seiner Frage, wer er sei, gerade angesichts der
menschlichen Mühsal, Gebrechlichkeit, Leid- und Todverfallenheit. Die
Eucharistiefeier, in der die Menschen ihrer Unheilsgeschichte ebenso ge-
denken wie ihrer Heilsgeschichte, deutet das Brot als Brot der Mühsal, ihrer
Lebenswüste, ihres Hungers, ihrer knechtischen Arbeit und aller existentiel-
len Notsituationen, und den Wein als Zeichen dafür, wie sehr das Leben sie
belastet und durch die Kelter presst, oft bis aufs Blut.

Wenn nun die Kirche die mit solch existentiellen Fragen gedeuteten Zei-
chen wandelt zum Leib und Blut Christi, dann werden diese Gaben Zeichen
dafür, dass Jesus selbst mit diesen Gaben auch unsere Sinnsuche und unsere
Unheilsgeschichte, aber auch alle Freude annimmt und sich darin als Retter
erweist. Jesus zeigt sich so als der neue Mose, durch den Gott die Menschen
in der Wüste dieser Welt mit dem Brot von Himmel speist, der den Orientie-
rungslosen und Herumirrenden gleich dem Durchzug durch die Wüste sich
selbst als Evangelium des Neuen Bundes gibt. Wenn Christus im Brot anwe-
send ist, wenn das Brot sein Leib ist, dann sagt uns das, dass wir Menschen
in unseren Unheils-Situationen von Christus bleibend angenommen sind.
Das eucharistische Brot wird zum Zeichen dafür, dass es in Christus eine hei-
le Zukunft gibt. In und mit dem eucharistischen Brot beantwortet Gott unse-
re existentielle Frage „Wer bin ich?“: Du bist der, den ich in Liebe eine Ewig-
keit lang ernähren und am Leben erhalten werde. Dein Leben ist das gleiche
Leben, das meinem gestorbenen und auferstandenen Sohn zukommt.

Auch der Wein erhält in der Eucharistiefeier neben der Deutung des ge-
knechteten Israels das Zeichen der Trennung Jesu von seinen Jüngern –
Christus wird mit ihnen erst wieder trinken, wenn er in seinem Reiche ist.
Für die Menschen unserer Tage bietet die Eucharistiefeier den Wein Gott an
als Zeichen unserer heutigen menschlichen Existenz, unserer Christusver-
gessenheit und so Christusverlassenheit, säkularer Gottferne und Gottlosig-

Lothar Lies 214



keit. Aber dann, wenn der himmlische Vater den Wein als das Gedächtnis-
symbol seines Sohnes angenommen hat und im Heiligen Geist zu dem
gemacht hat, an was er erinnert, dann ist dieser Wein das Blut Christi. Es ist
jene Wirklichkeit, die unsere Leiden zum Sieg führt. Zugleich ist der konse-
krierte Wein Verheißung und beginnende Wirklichkeit auch unserer Aufer-
stehung und unseres Trinkens im Reiche seines Vaters. 

Damit beantwortet der himmlische Vater im Blut seines Sohnes die exis-
tentielle Frage des Menschen: „Wer bin ich?“: „Du bist jener, der mit und in
Christus bei ihm eine Zukunft hat, in der du eine Ewigkeit nicht mehr bluten
wirst“.

2. Epikletische, von Bitten (und Dank) bestimmte Existenz des Menschen
und Eucharistie oder die Frage: „Wer liebt mich?“

a) Der Mensch – eine epikletische Existenz
Die zweite, den Menschen bestimmende existentielle Frage lautet: „Wer
liebt mich?“ Diese Frage ist mit der ersten eng verbunden. Denn auch hier
muss ich meine Gegenwart und Geschichte abschreiten, um zu entdecken,
wer mich liebt. Auch muss ich in die Zukunft schauen, ob dort jemand sei,
der mir Leben ermöglicht. Aber diese Frage ist noch schwieriger zu beant-
worten als die erste. Wir erfahren nämlich, dass wir die Liebe uns gegenüber
nicht erzwingen können. Denn erzwingen wir uns die Liebe des Anderen,
dann ist sie keine Liebe mehr. Wir lernen: Liebe ist wesentlich Ausdruck
echter Freiheit und nicht jener falschen Freiheit, die wie ein Schmetterling
von einer Blüte zur anderen flattert und sich nicht bindet. Der ist ein echt
Liebender, der sich in seiner Freiheit an einen anderen Menschen bindet, ihn
aber in dieser Selbstbindung zugleich freigibt. Zwischen zwei Partnern ist
Liebe die in Treue zueinander gebundene Freiheit, wobei die wechselseitige
Treue darin besteht, die Freiheit des Anderen nicht aufzuheben, sondern zu
fördern. Liebe ist deshalb nicht zu erzwingen, weil Freiheit nicht zu erzwin-
gen ist. Der eine Partner kann den anderen um seine Liebe nur bitten oder für
die gewährte Liebe danken. Weil wahre Liebe wirklich frei ist, ist sie auch
unbestechlich. Nur die Bitte mit leeren Händen und der Dank ohne Rück-
zahlung wird der Freiheit eines anderen Partners gerecht. Und damit ändert
sich die Frage „Wer liebt mich?“ in die Bitte der leeren Hände: „Liebe mich
selbstlos; liebe mich allein um meiner selbst willen! Lass mich in deiner
selbstlosen Liebe so werden, wie ich werden werde: d.h. lass mir meine ei-
gene Zukunft; lass mich so geworden sein, wie ich ward: d.h. lass mir mei-
ne eigene Geschichte; und lass mich so sein wie ich bin: d.h. lass mir meine
eigene Gegenwart!“ Ich muss hier nicht aufzählen, wie viele Irrtümer über
Freiheit, Treue und Liebe es gibt. 

Anthropologische Zugänge zur Eucharistie 215



b) Die Eucharistiefeier und die eucharistischen Gaben 
sind von epikletischer Wirklichkeit

(1) Die Eucharistiefeier als epikletische Wirklichkeit
Auch die Kirche, soweit sie aus Menschen besteht, steht mit leeren Händen
vor der Freiheit Gottes. Sie kann ihm nur in Bitte und Dank begegnen. Sie
wird damit, wie wir gesehen haben, einer Grundwirklichkeit menschlicher
Existenz gerecht. Der Mensch lebt nicht aus sich, sondern immer von einem
anderen her, letztlich von einem, der größer ist als er, der umfassender weiß,
wer der Mensch ist und der die selbstlose Liebe ist, weil er nichts braucht. In
der Messfeier bekennt der Mensch, dass er nur dann frei ist, wenn er nicht
mehr sich selber und seinem Egoismus leben muss, sondern von einem An-
deren her auf einen Anderen hin: „Damit wir nicht mehr uns selber leben,
sondern ihm, der für uns gestorben und auferstanden ist, hat er von dir, Va-
ter, als erste Gabe für alle, die glauben, den Heiligen Geist gesandt, der das
Werk deines Sohnes auf Erden weiterführt und alle Heiligung vollendet“
(IV. Hochgebet). Im Blick auf diese Heiligung betet die eucharistische Li-
turgie um den Heiligen Geist in doppelter Weise: Einmal in der sogenannte
Wandlungsepiklese über den Gaben: „Ja, du bist heilig, großer Gott, du bist
der Quell aller Heiligkeit. Darum bitten wir dich: Sende deinen Geist auf
diese Gaben herab und heilige sie, damit sie uns werden Leib und Blut dei-
nes Sohnes, unseres Herrn Jesus Christus“ (II. Hochgebet). Zum anderen in
der sogenannte Kommunionepiklese nach dem Einsetzungsbericht: „Wir
bitten dich: schenke uns Anteil an Christi Leib und Blut und lass uns eins
werden durch den Heiligen Geist“ (II. Hochgebet). Die Kommunionepikle-
se kann auch anders lauten, hat aber das gleiche Anliegen: „Stärke uns durch
den Leib und das Blut deines Sohnes und erfülle uns mit seinem Heiligen
Geist, damit wir ein Leib und ein Geist werden in Christus“ (III. Hochge-
bet). Der Heilige Geist ist es also, der unsere leeren Hände und Herzen füllt
mit Jesus, der die selbstlose Liebe des Vaters an die Menschen gelebt hat
und ist. In unserem Bitten um die selbstlose Liebe Gottes wird dieser Chris-
tus im Heiligen Geist in der Feier aktuell und in den Gaben sakramental ge-
genwärtig. Nach dieser Erfahrung dreht sich unsere existentielle Frage „Wer
liebt mich?“ um in den lobpreisenden Dank an Gott, der in Christi Leben
seine selbstlose Liebe zu uns bis zum Kreuz bewiesen hat. Die selbstlose
Liebe des Vaters hat auf den Sohn verzichtet, um in ihm alle Menschen an-
zunehmen. Der Sohn hat auf seine Herrlichkeit beim Vater verzichtet, wird
Mensch und stirbt als die Menschen Liebender ungeliebt, um seine Selbst-
losigkeit uns zu zeigen. Und der Heilige Geist zeigt seine Selbstlosigkeit,
indem er uns nicht besetzt, wie böse Geister den Menschen besetzen; der
Heilige Geist macht unsere Hände leer und rein, damit wir für die uns ge-
schenkte Liebe Jesu bereitet sind und sie nicht selbst korrumpieren und zer-

Lothar Lies 216



stören. Die Eucharistiefeier ist Feier einer Wandlung: Die Unfähigkeit des
Menschen zur Liebe wird durch die selbstlose Liebe Gottes in Selbstlosig-
keit, d. h. in selbstlose Freiheit und so in Liebesfähigkeit des Menschen ge-
wandelt. 
(2) Die eucharistisch-epikletischen Gaben
Die Gaben von Brot und Wein stellen in der Eucharistiefeier nach der Ga-
benbereitung, aber auch vor und nach der Wandlung in den Leib und in das
Blut Christi die Not des Menschen dar, der seine existentielle Frage: „Wer
liebt mich?“ zu beantworten sucht. Brot und Wein sind Ausdruck und Ge-
stalt der ständigen Bitte des Menschen an Gott, den Vater, er möge ihm sei-
nen Sohn, die selbstlose Liebe senden. „Daher bitten wir dich, sende deinen
Geist, damit diese Gaben werden zum Leib und Blut Christi.“ Wenn die Ga-
ben Leib und Blut Christi sind, dann sind sie zum Symbol der aus Freiheit
und Liebe entspringenden Treue Gottes zum Menschen geworden und sagen
den Menschen: Gott ist es, der dich in Christus selbstlos, d.h. um deines Hei-
les willen liebt.

3. Die vom Verlangen nach Gemeinschaft bestimmte Existenz des
Menschen und die Eucharistie als „Communio“ oder die Frage: 
„Wer macht mich frei, auch von meinem Befreier?“

a) Der Mensch – eine gemeinschaftliche Existenz
Wiederum kann uns eine der entscheidenden existentiellen Fragen, die mit
den anderen existentiellen Fragen verbunden ist, zur Eucharistie hinführen.
Die existentielle Frage nach Liebe macht dem Menschen klar, dass Liebe
und Gemeinschaft zusammengehören. Die Eucharistie feiert Gottes Liebe in
Jesus Christus zu uns und ist Ausdruck der durch die Liebe Gottes und sei-
ne Nähe entstandene Gemeinschaft unter uns Menschen und mit ihm. Die
Frage nach der Liebe ist immer auch die nach der Gemeinschaft, denn die
Liebe will dem Geliebten Raum und Nähe geben. Aber da zur Liebe die
Freiheit gehört, entsteht für den Menschen das existentielle Problem, wie
Freiheit, die ja zur Liebe gehört, und Gemeinschaft, die auch zur Liebe
gehört, zusammengehen. Daher ist in der existentiellen Bitte um Liebe und
so um Nähe und Gemeinschaft immer auch schon die andere, noch tiefere
Frage zu hören: „Wer macht mich frei?“ Die Frage nach der Freiheit in einer
Gemeinschaft stellt die Frage nach der Treue und Echtheit der Liebe in die-
ser Gemeinschaft. Falsche Liebe versklavt den Geliebten, macht ihn zum
Objekt, zu ihrem Affen oder Maskottchen. Echte Liebe versklavt den Ge-
liebten nicht, sondern gibt ihn, weil sie ihn um seiner selbst willen liebt, frei
und hilft ihm so in seinem Personsein. In der Freigabe bindet sich der Lie-
bende seinerseits in Treue an die Freiheit des Geliebten. 

Anthropologische Zugänge zur Eucharistie 217



Im Idealfall ist es so; nicht immer. Es kann durchaus sein, dass jemand
ehrlich meint, den Partner selbstlos zu lieben, aber aus Unachtsamkeit,
Dummheit oder Infantilität ihn dennoch in seine Vorstellungskategorien
einordnen will und so versklavt. Und hier wird der versklavte Partner die
existentielle Frage stellen, stumm oder laut: „Wer macht mich frei von mei-
nem Befreier?“ 

Wie gesagt! Es gibt ein richtiges und ein falsches Verständnis von Liebe.
Richtige Liebe ist selbstlos, durch keine Nebenabsichten besetzt ; sie mani-
puliert nicht und liebt den anderen um seiner selbst willen. Liebe lässt den
Geliebten frei. Falsche Liebe ist nicht selbstlos, sondern egoistisch, daher
wählerisch und weil wählerisch, nie ohne Nebenabsichten. Falsche Liebe
flattert wie ein Schmetterling von einer Blume zur anderen. Sie will nicht
die Blume, sondern den Nektar. Die Liebe ist nur dann echt, wenn sie frei ist
und frei gibt. Wie oft erfährt nun der Mensch, dass ihm heuchlerische Liebe
die Freiheit verspricht, ihn jedoch in Wirklichkeit versklavt? Dann wird der
von falscher Liebe Besetzte sagen: Wer befreit mich von meinem Befreier?
So ist die existentielle Frage nach der Liebe die nach der Freiheit, und die
nach der Freiheit zugleich die nach der Freiheit vom Befreier. 

b) Die Eucharistiefeier und die eucharistischen Gaben 
sind von gemeinschaftlicher Wirklichkeit

(1) Die Eucharistiefeier als gemeinschaftliche Wirklichkeit: Fest
Die Eucharistiefeier ist ein Fest, zu dem alle Menschen geladen sind, die auf
den dreifaltigen Gott getauft sind und Kirche sein wollen. In dieser Feier
präsent sind nicht nur die Menschen in ihren vielschichtigen Lebenswelten,
Funktionen und Verantwortungen. In dieser Feier ist auch gegenwärtig der
dreifaltige Gott: Vater, Sohn und Heiliger Geist. Der Heilige Geist will in
Christus aus allen Menschen eine Gemeinschaft machen, damit alle eins
sind in einer Einheit, wie Christus sie erbeten hatte: „Alle sollen eins sein:
Wie du, Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen auch sie in uns sein, da-
mit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast. Und ich habe ihnen die Herr-
lichkeit gegeben, die du mir gegeben hast; denn sie sollen eins sein, wie wir
eins sind, ich in ihnen und du in mir. So sollen sie vollendet sein in der Ein-
heit, damit die Welt erkennt, dass du mich gesandt hast und die Meinen
ebenso geliebt hast wie mich“ (Joh 17,21-23).

Es ist also ein Fest der Einheit, die aus der selbstlosen Liebe entspringt,
wie sie im himmlischen Vater und in Christus ist und wie sie der Geist allen
mitteilt. Vater und Sohn geben im Heiligen Geist den Menschen Raum, Le-
bensraum, Zukunft, und die Menschen geben im Heiligen Geist dem Vater
und dem Sohn in sich Lebensraum. Dieses Fest der Einheit und des gegen-
seitigen Gewährens von Lebensraum ist Fest der Erinnerung an das Unheil,

Lothar Lies 218



das die Menschen an sich tragen, und zugleich an das Heil, das Christus mit
seinem Kreuz in diese Unheilsgeschichte eingestiftet hat. Es ist ein Fest, das
der Freiheit und der Befreiung der Menschen von Schuld, Versklavung, Tod
und Einsamkeit durch den dreifaltigen Gott gedenkt. Und alle denken daran,
die Menschen gehen die Geschichte von Heil und Unheil ab; und in ihrem
Gedenken gedenkt der dreifaltige Gott seiner Heilstaten. Es ist ein Gedächt-
nis, eine Feier, eine Gemeinschaft. 

In dieser festlich feiernden Gemeinschaft beantwortet der dreifaltige Gott
die existentielle Frage des Menschen nach Freiheit: „Wer macht mich frei?“.
Der dreifaltige Gott befreit zunächst den in sich und mit sich selbst besetz-
ten Menschen: „Damit wir nicht mehr uns selber leben, sondern ihm, der für
uns gestorben und auferstanden ist, hat er von dir, Vater, als erste Gabe für
alle, die glauben, den Heiligen Geist gesandt, der das Werk deines Sohnes
auf Erden weiterführt und alle Heiligung vollendet“ (IV. Hochgebet). Der
himmlische Vater befreit in der Messfeier im Heiligen Geist den Menschen
von seiner selbstverschuldeten Unfreiheit, die dem Bußgericht unterworfen
werden muss. Was den Menschen an seine Vergangenheit bindet, ihm kei-
nen Lebensraum, keinen Atem und keine Zukunft lässt, verbrennt der selbst-
lose Gott in seiner Liebe. Das Fest hat für alle, für den dreifaltigen Gott und
für die Menschen, einen einzigen Grund hat: die selbstlose Liebe. Der
himmlische Vater beweist seine Selbstlosigkeit gegenüber den Menschen,
dass er seinen Sohn gesandt hat in ihre gottlose Finsternis (Joh 1). Der Sohn
beweist seine Selbstlosigkeit, dass er trotz der Ablehnung (Tod) durch die
Menschen bei uns bleibt (Gegenwart nach der Auferstehung). Der Geist be-
weist seine selbstlose Liebe, insofern er im Verweis auf unsere leeren Hän-
de beim Vater für uns eintritt.

In einer solchen Feier, in der die Liebe des dreifaltigen Gottes und die Be-
freiung des Menschen durch den Tod Jesu der festliche Grund sind, ver-
stummt die andere Frage: „Wer macht mich frei von meinem Befreier?“ Gott
liebt absichtslos und grundlos und gewissermaßen ohne Ansehen der Per-
son.
(2) Die gemeinschaftsstiftenden eucharistischen Gaben
In der eucharistischen Begegnungsfeier von Gott und Mensch symbolisie-
ren die Gaben von Brot und Wein die existentielle Frage des Menschen „Wer
macht mich frei, auch von meinem Befreier?“ Sie werden zum Leib und Blut
Christi gewandelt. Die Gaben besagen dann, dass die dort ansichtige Liebe
Gottes selbstlos ist. Denn in der Anwesenheit des gestorbenen und aufer-
standenen leibhaften Christus wird auch der Akt der selbstlosen Liebe, die
den Tod nicht scheut, befreit. Diese anwesende Liebe ermöglicht es dem
Menschen, seine Angst vor täuschender Liebe zu vergessen. Es gibt also ei-
ne Gemeinschaft, besonders dann in der eucharistischen Kommunion, in der

Anthropologische Zugänge zur Eucharistie 219



die Selbstlosigkeit der Liebe den Menschen frei macht und nicht besetzt: die
Gemeinschaft mit Gott, der in Christus Mensch geworden ist. 

4. Die von der Hingabe bestimmte Existenz des Menschen 
und die Eucharistie als Opfer oder die existentielle Frage: 
Wer macht mich mir eine Ewigkeit lang zum Geschenk?

a) Der Mensch lebt aus der Hingabe
Wir Menschen suchen nach anderen Menschen, um bei ihnen geborgen zu
sein. Die höchste Geborgenheit suchen wir dort, wo wir uns einer anderen
Person restlos anvertrauen können. Nun wissen wir aber alle, dass der
Mensch dem Menschen diese höchste Geborgenheit nicht bieten kann. Man
kann auf dem Hintergrund dieser Erfahrung unsere Suche nach Geborgen-
heit auch so formulieren: Wir suchen nach einer Person, der wir uns gänz-
lich überantworten und hingeben können, weil diese Person uns nicht
zerstört, sondern uns eine Ewigkeit uns selbst zum Geschenk macht. Wir
suchen nach einer Person, der wir unser Leben opfern können, ohne dass
dieses Leben ins Nichts versinkt. Wir suchen nach einer Person, die unser
Leben gewissermaßen eine Ewigkeit für uns auffängt und uns birgt. 

b) Die Eucharistiefeier und die eucharistischen Gaben 
sind Wirklichkeiten der Hingabe und des Opfers.

(1) Die Eucharistiefeier als Opfer und Selbstgewinn des Menschen 
Die Eucharistiefeier ist einerseits geprägt von der Hingabe Christi an seinen
himmlischen Vater (Opfer und Kreuz). Andererseits begeht sie zugleich
Christi Auferstehung. In dieser Auferstehung schenkt der himmlische Vater
seinem Sohn bis in alle Ewigkeit dessen gestorbenes Menschsein verklärt
zurück (Auferstehung). Die Eucharistiefeier nimmt also einerseits die Su-
che des Menschen nach liebender und selbstverschenkender Hingabe auf,
indem sie den Menschen im Heiligen Geist mit dem Tod Christi verbindet.
Zugleich verbindet sie aber den Menschen auch mit dem Ereignis der Auf-
erstehung Christi. Die Eucharistiefeier gliedert den Menschen in das ver-
klärte Menschsein Christi ein und lässt ihn an dessen Auferstehung teilha-
ben. Man kann das auch so formulieren: In der Eucharistiefeier nimmt Gott
im Heiligen Geist den nach beglückender Hingabe suchenden Menschen ei-
nerseits in die Hingabe Christi an Gott und die Menschen hinein; anderer-
seits macht der himmlische Vater den in der gleichen Feier mit Christus auf-
erstandenen Menschen diesem eine Ewigkeit lang zum Geschenk. Die Ver-
herrlichung Gottes ist Lebens-Hingabe und Opfer bis zum Tod, wobei aber
die Annahme dieses Opfers durch Gott zugleich der Gewinn unseres eige-
nen (ewigen) Lebens ist. 

Lothar Lies 220



(2) Die eucharistischen Gaben als Zeichen des Opfers 
und des Selbstgewinns Christi und der Menschen

Die eucharistischen Gaben von Brot und Wein sind nach der Wandlung Leib
und Blut des gestorbenen und auferstandenen Christus. Sie zeigen als Leib
und Blut Christi an, dass Hingabe an Gott und die Menschen letztlich immer
Hingabe des ganzen Lebens sein muss. Sie zeigen aber auch an, dass der
himmlische Vater dieses Opfer angenommen hat und der Sohn Gottes sein
Menschsein nicht mehr verliert. Wer also den Leib und das Blut Christi
empfängt, schwingt lebendig in das Opfer Christi ein bis in seinen Tod, ver-
herrlicht in dieser Todesgemeinschaft mit Christus den Vater im Himmel,
und erhält in der Kommunion Anteil an der Auferstehungswirklichkeit
Christi. Wir erkennen in der eucharistischen Kommunion, dass das Gott
verherrlichende, bis zur Selbsthingabe reichende Opfer des Menschen in,
mit und durch Christus zugleich der Erhalt der Früchte der Hingabe Christi
ist: ewiges Leben. Es bestätigt sich so der Opfercharakter der Messe, wie es
das Konzil von Trient deutlich zum Ausdruck gebracht hat: „Die Früchte je-
ner blutigen Darbringung (oblatio: des Kreuzes) werden überreich durch
diese unblutige Darbringung (der Messe) empfangen“ (DH 1743). Die Mes-
se ist nicht nur Gedächtnis und Gegenwart des Opfers Christi, sondern auch
die Austeilung der Früchte dieses Opfers (DH 1740). In der selbstlosen und
selbstverlustigen Hingabe an den himmlischen Vater in eucharistischer Ver-
einigung mit Christus macht Gott im Heiligen Geist den Menschen in, mit
und durch die Teilhabe am auferstandenen Christus dem Menschen eine
Ewigkeit lang zum Geschenk. Was wie Verlust aussieht, ist in Wirklichkeit
ewig begnadeter Gewinn.    

Anthropologische Zugänge zur Eucharistie 221


