
1 Vortrag, gehalten am 28.8.2002 vor den Mauritzer Franziskanerinnen, Münster / Westf. 

IM SPIEGEL DER ZEIT

Von der Kostbarkeit des Alters
Das Alter als Lebensphase1

Über das Alter, das Älter-Werden, positiv zu sprechen ist nicht leicht. Die meisten
Zeitgenossen hören heute viel lieber etwas über das Jung-Sein, über Anstrengun-
gen, jung zu bleiben, vielleicht sogar über Versuche, wieder jünger zu werden,
wenigstens jünger zu wirken. Beim Durchblättern so mancher Illustrierten stößt
man beinahe auf jeder 3. bis 4. Seite auf moderne Wellness-Angebote. Willkürlich
eine solche Illustrierte aufgeschlagen, liest man da: „Wellness liegt voll im Trend“
oder „Ein neues Bewusstsein durch Wellness schaffen“ oder „Wellness und im Fol-
getrend Forever young“, „Frohmedizin und Gesundheits-Trendsetter stellen hohe
Anforderungen“, oder „Wir für Ihre Gesundheit und Ihr Wohlbefinden“, u.s.w.

Das liest sich leicht. Natürlich haben diese Anstrengungen und Mühen um eine
stabile Gesundheit ihre gute und wichtige Seite. Aber bisweilen erweckt der heutige
Trend, um jeden Preis jung, fit und vital, dynamisch, energie-erfüllt und bio-orien-
tiert sein zu wollen, den Eindruck einer Ideologie. Das Jung- und Fit-Sein wird nicht
mehr nur als Wert gehandelt, sondern nahezu als alleiniger Wert, ja als Lebensziel
ausgegeben. Die meisten sind da in gewisser Weise für die Werte, die so angepriesen
werden, durchaus ansprechbar: „O, Herr Schmitz, oder, Frau Meier, Sie sehen aber
mindestens 10 Jahre jünger aus!“ Das tut den meisten derjenigen, denen man solche
Komplimente anträgt, außerordentlich gut. „Älter-werden“ möchte schließlich jeder,
„alt-sein“ keiner oder kaum einer. Hinter vielen Formen eines modernen „Wellness-
Kultes“, einer Vergöttlichung der jungen Haut und des jung wirkenden Leibes, steht
häufig die Angst, dann, wenn wir älter oder alt geworden sind, nicht mehr zu zählen,
nichts mehr zu gelten, nichts mehr zu sein. Die Angst, wenn eine gewisse sportliche
Attraktivität, eine Ausstrahlung von Fitness und Dynamik nicht mehr da seien, könn-
ten wir vielleicht nicht mehr anziehend wirken, hörten dann auch bald auf, wirklich
anziehend zu sein, diese Angst beherrscht insgeheim viele von uns. Der für absolut
gehaltene Wert „Gesundheit“ (bzw. Wohlbefinden) zeigt sich bis hin in Wünsche
oder Grüße, mit denen wir uns verabschieden: Bleib’ gesund! oder Hauptsache: ge-
sund bleiben! Solche Redewendungen machen deutlich, wie unsere Zeit die Werte
setzt, was den meisten von uns vor allem anderen wichtig ist. 

I. Zur Situation

Gleichzeitig können wir nicht übersehen, dass unsere westliche Zivilisation und der
Großteil ihrer Bevölkerung überaltert ist. Einerseits sind die Lebenserwartungen in



Im Spiegel der Zeit 225

den vergangenen Jahren außerordentlich gestiegen, für Männer im Schnitt auf et-
wa 75 Jahre, für Frauen im Schnitt bei 79 oder sogar 80 Jahren, – andererseits ha-
ben die heutigen Ehen, ebenfalls im Durchschnitt, nur noch 1,5 Kinder, dies vor-
wiegend in Mitteleuropa, zumal in Deutschland. Epidemien, wie wir sie früher in
ihren verheerenden Auswirkungen kannten, (Cholera, Ruhr, Pest oder Tuberkulo-
se) sind nahezu ausgerottet – sieht man von der Immunschwäche Aids einmal ab.
Die Kindersterblichkeit hat mit Hilfe medizinischer Vorsorge und begleitender Hil-
fe nahezu die Null-Marke erreicht. Gleichzeitig wachsen die sogenannten jungen
Völker rasch, nimmt die Weltbevölkerung insgesamt aus oben genannten Gründen
ständig zu, nähert sich im Augenblick der Marke von 7 Milliarden Menschen.

Zur Situation in den Orden 

In den meisten Orden Westeuropas, besonders in den „Apostolischen Gemeinschaf-
ten“ und in den Gründungen des 19. Jahrhunderts ist die Struktur alter Menschen
ähnlich wie in der übrigen Bevölkerung. Vielfach liegt das Durchschnittsalter um
65 Jahre, manchmal darüber, seltener darunter. So wie es aussieht, muss man be-
fürchten, dass eine Reihe geistlicher Gemeinschaften in Kürze in eine Existenzkri-
se geraten wird, ja aussterben könnte. Zusammenlegungen, Straffung, Aufgeben
liebgewordener Arbeiten und das Schließen von Häusern und Schulen, die z.T.
200–300 Jahre in geistlicher Trägerschaft waren, all dies ist zu einer fast normalen
Situation geworden. Solches zu sehen, zuzugeben und Konsequenzen daraus zu zie-
hen, schmerzt alle Betroffenen, lässt viele resigniert zurück. Geistliche Berufe, so
wie wir den Begriff früher verstanden, also eher im engeren Sinne, kamen meist aus
intakten Familienverhältnissen. Das ist im gleichen Maße heute nicht mehr der Fall.
Zudem entsteht der Eindruck, dass bei den Kandidatinnen und Kandidaten, die noch
kommen, auch die psychische und spirituelle Belastbarkeit geringer geworden ist
als früher. So z.B. die Fähigkeit zum Alleinsein, der Umgang und das Durchtragen
von Belastungen, Konflikten und Verwundungen. Manche der Kandidatinnen und
Kandidaten suchen auch nur ein „Nest“, wo es warm ist und sie sich gut aufgehoben
glauben. Wie gesagt: das sind Eindrücke, die man haben kann. Andererseits gibt es
Umbrüche und Veränderungen im heutigen Ordensleben, die junge Leute viel bes-
ser verkraften als ältere. Das Argument „Früher war alles anders“, das man bei Äl-
teren gelegentlich zu hören bekommt, kann keineswegs bedeuten, früher sei alles
besser gewesen. Ganz sicher ist aber richtig, was die CDU-Vorsitzende Angela
Merkel kürzlich einmal, natürlich in einem anderem Zusammenhang, bemerkte:
„Wir müssen lernen zu lernen“. Lernen zu lernen bezieht sich auf eine Reihe ganz
neuer Gegebenheiten, auch in den Orden, nicht zuletzt auch auf neue Berufsbilder
und Kommunikationsformen in unseren Gemeinschaften. Dieses Lernen ist schwie-
rig, nichtsdestoweniger aber unerlässlich. – Einige der folgenden Andeutungen mö-
gen genügen. Sie wollen keine Systematik sein und erst recht keine Vollständigkeit
beanspruchen. Es stellt sich die Frage: Welche Lernprozesse deuten sich an, sind
uns in Zukunft aufgegeben?



Im Spiegel der Zeit 226

1) Es gibt geschichtliche Prozesse und Aufgaben, die ein Orden in der Zeit seiner
Gründung wahrnahm, die wichtig und unverzichtbar für die Menschen und Epochen
jener Zeit waren. Sie werden sich nicht automatisch als überholt darstellen, nur weil
jene Gründungszeit lange zurückliegt, doch gibt es auch Umstände, die anzeigen
können, dass jener geschichtliche „Kairos“ sich ganz erfüllt hat und der einmalige
Auftrag jetzt am Auslaufen ist. Jedenfalls, dass diese Aufgabe so, wie sie einmal
war, nicht mehr sinnvoll und lebbar erscheint, dass man eventuell andere Formen
oder auch Inhalte suchen muss, um den Menschen einer veränderten Zeit auch ver-
änderte Antworten geben zu können. Dass dies in Übereinstimmung mit den betref-
fenden Ordenskonstitutionen und -satzungen geschehen müsste, versteht sich von
selbst. 

2) Abschiednehmen von einem bloßen Nützlichkeits- und Leistungsdenken. Fra-
gen wie „Was bringt das? Was kann man damit anfangen? Was wird aus mir wer-
den, wie darf ich mich selbst begreifen, wenn ich meine frühere Aufgabe nicht mehr
erfüllen kann? Werde ich auch dann noch geachtet sein? Was wird man mit mir an-
fangen, wenn ich nichts mehr leiste? Wie erlebe ich mich selbst – ohne feste Arbeit?
Worin gründet mein Selbstwertbewußtsein? Bin ich nur vollwertig und wichtig,
wenn ich etwas leiste und so viel, wie ich leiste? Oder kann der Einzelne (die Ein-
zelne) dem Bewußtsein in sich Raum geben: Ich bin von Gott geliebt – gänzlich un-
abhängig von dem, was ich leiste und bringe?“ Das Nachdenken über solche Fra-
gen, (die ja, weiß Gott, nicht nur für Ordensleute gelten), verlangt, vielleicht gerade
in den Orden, eine große Ehrlichkeit. Man sollte nicht versuchen, die Antwort allzu
rasch zu geben.

3) Älterwerden und Altsein bedeutet auch Verzicht auf Einfluss – etwas, was vie-
len gewaltig zu schaffen macht. Wie könnte sich das auswirken? Auch hier mögen
einige Andeutungen genügen. – Bei Vorüberlegungen, Planungen, Entscheidungen
entdecken wir eines Tages, dass wir nicht mehr zu Rate gezogen, nicht mehr gefragt
werden. „Nicht mehr gefragt zu sein“ erweckt in den Augen Außenstehender und
bei den meisten älteren Menschen überhaupt den Eindruck, an Bedeutsamkeit ver-
loren zu haben. Ein Beispiel, wie es sich kürzlich in einem Kloster abspielte: Ein
eben emeritierter Bischof verabschiedete sich von einer Priestergruppe seines
Bistums. Auf die Frage eines Priesters, er habe doch jetzt sicher nicht mehr so viele
schwierige Situationen zu bedenken und zu entscheiden, antwortete der Bischof
sehr freimütig: „Das Schwierigste für mich ist etwas ganz anderes.“ Der Priester
fragte nochmals, was er damit wohl meine. Darauf der Bischof „Wissen Sie, das
Schwierigste für mich ist, ich werde nicht mehr gefragt, ich habe nichts mehr zu sa-
gen!“ – Ein anderes Beispiel: Ein Ordensmann in Norddeutschland, der früher in
vielen Ausschüssen und Gremien zu tun und auch mitzuentscheiden hatte, der gute
Kontakte zu manchen Bischöfen pflegte, äußerte kürzlich einmal auf die Frage, ob
er mit einem bestimmten süddeutschen Bischof denn noch Kontakte habe: „Wissen
Sie, der Bischof fragt mich schon längst nichts mehr.“ In solchen Äußerungen ist
die Enttäuschung kaum zu überhören. Der Verzicht auf einen früheren Einfluss, der
Gedanke, vielleicht nicht mehr so wichtig zu sein bzw. nicht mehr wie früher ge-
fragt zu werden, will bei jedem, der ein gewisses Alter erreicht hat, aufgearbeitet



Im Spiegel der Zeit 227

2 Th. Hauser, Zeit inneren Wachstums, Die späteren Jahre. München 1997, 98.

werden. Dies ohne bitteren Beigeschmack bejahen zu lernen, ohne den Eindruck ei-
nes unaufgearbeiteten „Rückzugs“, ist sicher eine Aufgabe, in die wir beim Älter-
werden hineinwachsen müssen. Auf Anhieb dürfte dies kaum gelingen. Dann und
wann kann man immer wieder hören: „Die jetzige Leitung braucht ja niemanden
mehr“...“sollen doch machen, was sie wollen, die wissen doch so wie so alles bes-
ser“ In solchen oder ähnlichen Bemerkungen zeigt sich meist ein unaufrichtiger
Verzicht. Die neue Freiheit ist keine wirkliche Freiheit geworden. Wer nicht wirk-
lich loszulassen lernt, wird nicht wirklich frei. „Frei werden durch Loslassen“ – das
hört sich vielleicht patent an, ist aber sicherlich ein schwieriger Prozess. 

4) Miteinander alt werden! Auch dies ist für geistliche Kommunitäten eine un-
verzichtbare Aufgabe: Wie kann dies, wie könnte dies vor sich gehen? In wieweit
können für Ordensleute die Gelübde dabei eine Hilfe sein? Gibt es bei ihnen so et-
was wie eine „Kultur des Zusammenlebens im Alter“?2 Wächst so etwas wie ein
miteinander Lasten tragen, wie Paulus einmal sagt: „Einer trage des anderen Last;
so werdet ihr das Gesetz Christi erfüllen“ (Gal 6,2) ?

Viele Ordensfrauen haben über Jahre den guten Brauch gepflegt, miteinander Fe-
rien zu machen, sei es zu zweit, zu dritt, zu mehreren. Vor dem Eintritt in den Orden
war es die berufliche oder die familiäre Rolle, die Ansehen gab, die Zugehörigkeit
zu einer Gruppe. Da durfte und konnte jeder in seiner Weise besorgt sein, „sich
selbst zu verwirklichen“, anerkannt zu werden. Im Alter bekommt das Zusammen-
leben und der Umstand, dass sie in einer ganz neuen Weise aufeinander angewiesen
sind, ein anderes Gesicht. Da gilt es nicht nur während der wenigen Stunden des
Gottesdienstes oder des gemeinsamen Gebetes miteinander auszukommen. Dort er-
lebt man den Mitbruder, die Mitschwester, hautnah und manchmal stündlich, mit
allen Gewohnheiten und Gewöhnlichkeiten. Aber gerade dies muss nicht nur Auf-
gabe werden, es kann auch einmalige Chance sein: gemeinsam ein Fest vorzuberei-
ten und zu feiern, gemeinsam eine Reise zu unternehmen, gemeinsam Freud und
Leid zu teilen – und darüber glücklich zu sein. Sich mitfreuen, mitfeiern, mit ande-
ren mitleiden schafft neue Beziehungen, vermutlich sogar tieferer Art als dies an-
ders je möglich gewesen wäre.

5) Neuen Umgang mit Muße und Kreativität lernen. – Wenn wir aus dem aktiven
Berufsleben, aus aktiver, verantwortlicher Tätigkeit ausgeschieden sind, kann es in
der Folgezeit passieren, dass jemand wie in ein Loch abrutscht oder er das Gefühl
hat, die Decke fiele ihm auf den Kopf. Die herkömmliche Arbeit fehlt, eine neue ist
noch nicht gefunden. In der Situation der Verheirateten sind dann oft Enkelkinder
zu betreuen oder vor dem Haus wartet ein Garten auf Pflege. Die Situation der Ver-
heirateten lässt sich nur zum Teil auf Ordensleute übertragen. Wichtig scheint jetzt
jedoch, dass man einer ganz neuen Pflege der Muße im Alltag Raum geben lernt, da-
mit viele ungenutzte kreativen Veranlagungen und Begabungen nicht verkümmern.
Es gäbe viele Möglichkeiten: Kindern von Ausländern oder auch deren Eltern be-
hilflich sein beim Erlernen der deutschen Sprache, einen Kurs beginnen zum Um-
gang mit dem PC, mit anderen Schwestern oder Brüdern eine neue, den eigenen



Im Spiegel der Zeit 228

3 Dekrete der 31.–34. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu. München 1997,  Nr. 190,
191, passim. 

Kräften entsprechende Arbeit anfangen, liegengebliebene Interessen von früher
wieder aufgreifen, und anderes mehr. Nachdenklich machen uns heute Erkenntnis-
se der Lernpsychologie, wonach bei den meisten Menschen nur etwa 20% (!) der
Begabungen und Fähigkeiten im Laufe des Lebens angesprochen und ausgeübt wer-
den, die übrigen 80% aber brach liegen und ungenutzt bleiben. So manches Großar-
tige und Schöne bleibt verschüttet, unentdeckt, darum auch unerfüllt!

6) Älter – werden – das Eröffnen eines neuen Weges. Im Dekret der 34. General-
kongregation der Gesellschaft Jesu „Der Jesuit als Priester“ heißt es – und diese
Überlegungen gelten nicht nur für Priester, sondern auch für Ordensbrüder und si-
cher in ähnlicher Weise auch für Ordensfrauen – in einem Kapitel über die „Statio-
nen des Dienstes“: Die Bereitschaft, „auf Verlangen der Oberen im Dienst des
Evangeliums auch anderswo hinzugehen“, sei „eine Bereitschaft, die mit zuneh-
mendem Alter nicht leichter wird. Das sind die Jahre, in denen allein eine vertiefte
Liebe zu Christus den Druck der Arbeit ausgleichen kann.“ Wenig später wird zur
Haltung in diesem Dienst angefügt: „Obwohl der typische Jesuit seine apostolische
Arbeit als Priester auch deutlich in die Zeit des Ruhestandes hinein fortsetzt, kommt
doch im allgemeinen eine Zeit, in der solch äußere Tätigkeit aufhören muß. Wenn
dies geschieht, kann er versucht sein zu denken, sein Leben hätte sein ursprüngli-
ches Ziel verloren; er soll vom Herrn lernen, daß ihm vielmehr umgekehrt ein neu-
er Weg eröffnet worden ist, seine apostolische Sendung als Jesuit zu verwirkli-
chen.“3 In diesem Dekret wird deutlich, dass der neue Weg anders sein muss als es
der Weg in der früheren Tätigkeit war. „Anders“ heißt nicht: weniger gut, weniger
effektiv, weniger zielorientiert oder gar schlechter. „Apostolisch wirksam bleiben“
hängt nicht vom Alter oder der Vitalität ab. Man denke hier nur an das stellvertre-
tende Gebet für jene, die noch in aktiver Tätigkeit begriffen sind. Jeder kennt hier
unzählige Beispiele, die dies deutlich machen und erhellen.

7) Die Weisheit des alten Menschen. Je älter wir werden, um so mehr sind wir ge-
neigt, Lebensmaßstäbe anders, vielleicht sogar neu zu setzen: Was früher wichtig
schien, ist plötzlich unwichtig geworden und umgekehrt: unwichtig Eingeschätztes
erweist sich mehr und mehr als hilfreich und bedeutsam. Von dort rührt der
Wunsch, bei Alten Rat zu holen. Ältere Menschen gelten als lebenserprobt, eher ab-
geklärt, eher als weise. Nicht zufällig haben Kinder, deren beide Eltern berufstätig
sind und die oft nur wenig Zeit für die nötige Zuwendung den Kindern gegenüber
erübrigen können, ein ganz besonderes Verhältnis zu den Großeltern. Nicht nur, um
von ihnen Geschichten zu hören, Märchen vorgelesen zu bekommen, oft auch, weil
die Großeltern mehr Zeit finden, weil sie häufig die ersten sind, die die Enkel zum
Beten anleiten, ihre Fragen nach Warum? und Wieso? auch unverdrossen bereit sind
zu beantworten. Die Vielfalt und der Reichtum gemachter Erfahrungen im Leben äl-
terer Menschen, ihr Glaubenszeugnis und eine gewachsene Ausgeglichenheit hel-
fen auch jüngeren, ihren Weg zu finden, Krisen zu meistern. Dass für eine wirkliche
Orientierung dabei vor allem das erlebte Beispiel Hilfe ist und kaum der moralische
Zeigefinger, dürfte zur Genüge bekannt sein. 



Im Spiegel der Zeit 229

4 Th. Hauser, Zeit inneren Wachstums, ebd., 19 f.

8) Dankbarkeit. – Zu den Lernprozessen, die einen wesentlichen Reichtum, eine
wesentliche Kostbarkeit des älteren Menschen ausmachen, gehört zweifelsohne die
Fähigkeit, für Empfangenes zu danken. – Dankbarkeit lernt sich nicht von selbst, sie
entwickelt sich nicht automatisch. Dankbarkeit verlangt aufmerksame und lernbe-
reite Einübung in den Geschenkcharakter des Lebens. Dankbarkeit verlangt auch
das bewusste Schauen und Anschauen der unscheinbaren Dinge, die im Alltag be-
gegnen: Sie werden uns Tag für Tag geschenkt, sind immer anders, immer wieder
neu. Jüngere Leute meinen da häufig, sich alles durch Anstrengung und Leistung
aneignen und verdienen zu können. Irgendwann wird vermutlich jeder entdecken
und einsehen müssen, dass dies ein Trugschluss bleibt. Danken lernt man nur, wenn
man sich immer wieder bewusst macht, dass das Geschenkte ungeschuldet ist, dass
wir keinen Anspruch darauf haben: Liebe und Treue eines langen Lebens, sich ver-
söhnen lassen und vergeben können, die reiche Erfahrung vieler Jahre, diese und
tausend andere Dinge sind in unserem Leben nicht einklagbar, sie sind nie Forde-
rungen, sondern letztlich freies Geschenk – trotz aller menschlichen Mühe, sich für
das Beschenktwerden fähig zu machen. Ein Mensch, der  im Blick auf den nicht ein-
sehbaren Plan Gottes mit dem eigenen Leben danken kann, wird irgendwann viel-
leicht auch fähig werden für das zu danken, was ihm scheinbar vorenthalten wurde,
was dunkel und unbegreiflich war, wird schließlich sogar dankbar sein können für
das, was er nie begriffen, was sich wie eine dunkle Wolke über seinem Leben aus-
gebreitet hat. 

II. Haltungen und geistliche Suchbewegungen

„Nicht nur die Jahre bestimmen das Alter“, sagt Theresia Hauser einmal4, das heißt,
ältere Menschen werden immer wieder die Erfahrung machen, dass ihr Leben durch
Vieles geprägt war, nicht nur (nicht einmal in 1. Linie) durch die Zahl der Jahre. Es
gibt junge Alte, es gibt auch alte Junge, eine bekannte Tatsache. Ein erfülltes Leben,
ein die Menschen in vielerlei Hinsicht erfüllendes Tun spielt dabei eine wichtige
Rolle. Auch wenn weiter oben bereits einige Haltungen erwähnt waren, hier
nochmals Momente, Suchbewegungen, die helfen könnten, die älteren Jahre frucht-
bar zu gestalten. 

Der geduldige Umgang mit sich selbst. 

Das lateinische „patientia“, das wir gewöhnlich mit Geduld übersetzen, könnte auch
heißen „Fähigkeit, an sich selbst zu leiden“. An der eigenen Unvollkommenheit und
Grenze leiden, ist da wohl gemeint. In der Hl. Schrift heißt es einmal: „In patientia
vestra possidebitis animas vestras“, „Wenn ihr standhaft bleibt, werdet ihr euer Le-
ben gewinnen“. („In eurer Ausdauer werdet ihr euer Leben gewinnen“, übersetzen
andere). Die Geduld, die Ausdauer, nicht nur mit den anderen, sondern vor allem



Im Spiegel der Zeit 230

5 Vgl. „Unsre Tage zu zählen lehre uns!“ Ordensbrief von Bernd Franke SJ an die Mitbrüder
des Jesuitenordens in Süddeutschland. München 1995.

mit sich selbst, ist aktive Tugend, eine Haltung, in der es gilt, etwas auszuhalten,
durchzustehen, nicht nur Umstände, sondern Menschen. Vor allem sich selbst, mit
all den Einseitigkeiten, die wir uns nur ungern eingestehen. Zu unseren Einseitig-
keiten von innen gesellen sich mehr und mehr die Einschränkungen von außen. So
kommt es häufig dazu, dass ein älterer Mensch immer wieder um sich selbst kreist,
dass die eigenen Krankheiten zum Dauerthema und unerschöpflichen Gesprächs-
stoff mit anderen werden. Geduld hat auch mit Tapferkeit zu tun, Tapferkeit aber
setzt Verwundbarkeit voraus. Unsere Haut, unsere Nerven, unsere Zukunftserwar-
tungen, die zugefügten Verletzungen in der Kindheit oder im Erwachsenenalter, die
Angst vor einer plötzlich auftretenden Krankheit, einem baldigen Sterben, alles
wird plötzlich verwundbar. Die meisten Menschen werden heute älter, als ihre Vor-
fahren es waren. Wenn ältere Menschen es dann lernen, auch mit zugefügten Ver-
wundungen zu leben, so, dass diese einerseits nicht einfach ignoriert werden, dass
sie andererseits aber auch heilen dürfen, und dies im Wissen, dass man den Rest sei-
nes Lebens nicht daran „hängen bleiben“ muss, dann kann ein solcher Prozess auch
zu einer neuen Zuversicht verhelfen. „In einer Wunde kratzt man nicht!“ ist nicht
nur Rat eines klugen Arztes, es ist mehr. Die Biologie vermag zu heilen und alle Ge-
sundheitspflege setzt zunächst einmal auf die Selbstheilungskräfte der eigenen Na-
tur. Eine ähnliche Gesetzlichkeit gilt auch im psychischen Bereich. Auch mit Ver-
wundungen zu leben, dann, wenn man sie nicht (oder nicht mehr) ändern kann,
gehört zur Ganzheit menschlicher Erfahrung. Gilt dies von körperlichen Verwun-
dungen bis hin zu Amputationen, so mag dies sicherlich auch bei seelischen Verlet-
zungen in vielerlei Hinsicht zutreffen. 

Abgabe von Verantwortung 

Das Tabu der „Abgabe von Verantwortung“ wird, hinsichtlich seiner Konsequen-
zen, bisweilen jahrelang kaum angesprochen. Es gab Zeiten, da schien es normal zu
sein, dass, wenn jemand einmal Oberin eines Hauses war, sie als Oberin, wenn auch
an anderen Orten, immer wieder ernannt wurde, 4 mal, 5 mal hintereinander. Es gab
auch Zeiten, da glaubte man es durchaus vertreten zu können, eine 70-jährige Or-
densfrau als Internatsleiterin für 12–15-jährige Mädchen bestellen zu dürfen. Sol-
che Beispiele sind keinesfalls erfunden, sie ließen sich vermehren. Mag sein, dass
sich dies in Männerklöstern, männlichen Ordensgemeinschaften ein wenig anders
darstellt, aber auch dort verführt der spärlicher werdende Nachwuchs oft genug da-
zu, einmal bewährte Leute sich immer von neuem bewähren zu lassen. Die gestufte
Rücknahme aus einer Vollzeittätigkeit kann und darf nicht als Verurteilung aufge-
faßt werden, es stellt sich schließlich für alle Ruheständler die Frage: Welche Tätig-
keiten bleiben denkbar? Und: Gibt es gute Beispiele aus anderen Kommunitäten?
Was könnten wir übernehmen? Gibt es diese oder jene Tätigkeit ohne verpflichten-
den Zeit- und Termindruck, ohne volle Verantwortung?5 Natürlich werden Krisen



Im Spiegel der Zeit 231

kommen, die durch neue Gegebenheiten, z.B. bei Versetzungen, entstehen. Ent-
scheidend ist jedoch dabei, dass nicht jede Veränderung als persönliche Bedrohung
aufgefasst werden darf. Viele Ordensleute tun sich in diesem Punkt sicherlich
schwer. 

Liegen gebliebene Wünsche aus früherer Zeit. 

Manches wurde bereits oben angedeutet. Es ist gut, wenn man sich mit beginnen-
dem Rentenalter fragt: Wo gibt es von früher her Liegengebliebenes? Was und wo
waren damals die Dinge, die man gern getan hätte, zu denen man aber vor lauter Ar-
beit nicht kam? So etwa Hobbys, künstlerische oder musische Fähigkeiten, die je-
mand gern neu aufgreifen möchte, die „gepflegt“ werden sollten? „Pflegen“ lautet
im Lateinischen „colere“. Vom lateinischen Ursprung wurde später unser Wort
„Kultur“ entwickelt. Die Dinge, die wir zu unsrer Kultur zählen, wollen (immer
neu) auch „gepflegt“ sein. Könnte man nicht noch mehr kleine Orchester bilden als
Hilfe für Feste und Feiern? Ist Muße in vielen Gemeinschaften eher ein Schimpf-
wort, etwa im Sinne: Du hast wohl jetzt nichts zu tun? Eine Vielzahl von Chancen
täte sich hier auf: Malen, Fotografieren, ein entsprechendes Album gestalten und
vieles andere mehr. 

Die Zeichen der Zeit wahrnehmen!

Einige Möglichkeiten seien kurz genannt: Es ließe sich an so manche Gruppe von
Einwanderern aus östlichen Ländern denken, man könnte hier Sprachunterricht an-
bieten, Nachhilfe-Stunden für Ausländer-Kinder in der Erlernung der deutschen
Sprache, aber auch in anderen Fächern. Die Vorbereitung von Konvertiten auf die
Taufe anbieten, ökumenische Gebets- und Gesprächskreise bilden oder wenigstens
in ihnen mitarbeiten, die Zusammenarbeit mit anderen Ordensgemeinschaften in
Stadt oder Bistum suchen. In vielen Klöstern sammeln ältere Ordensmitglieder
Briefe und Dokumente, Zeugnisse und alte Fotos für Dokumentationen im Hausar-
chiv, in der Provinz- oder der Ordensgeschichte, stellen so auch Chroniken für spä-
tere Zeiten zusammen. Das alles sind hilfreiche Dienste für die größere Gemein-
schaft, die wie selbstverständlich durch Ältere erbracht werden können, Dienste, die
bei den Betroffenen auch ein Gefühl der größeren Solidarität wachsen lassen – und
zu großer innerer Befriedigung verhelfen. 

Die eigene Spiritualität vertiefen

Spiritualität, das ist die Art, wie jemand aus der Kraft des Glaubens sein Leben ge-
staltet. Natürlich hatte jeder Einzelne, wenn er einmal reflektierend zurückblickt,
während seines Lebens ein anderes Umfeld, andere Aufgaben, andere Begabungen
– und versuchte wohl auch in seinen tiefsten Überzeugungen anders als andere zu
leben. Mit zunehmendem Alter pflegen Menschen auch mehr und mehr zurück zu



Im Spiegel der Zeit 232

schauen: sich zu erinnern, woher sie kamen, wie sie und was sie begonnen haben
und was daraus geworden ist. Verkürzt gesagt: In der Rückschau entdecken wir das,
was unsere eigene Spiritualität ausmachte. Spiritualität, das war die ganze Realität
meines oder unseres Lebens, besonders in Situationen, in denen wir versuchten, die-
ses Leben aus der Kraft des Glaubens zu meistern. Antoine de Saint-Exupéry meint
einmal: „Wenn ich einmal sterben werde, Herr, dann komme ich zu Dir. In Deinem
Namen habe ich den Acker bestellt. Doch dein ist die Saat. – Ich habe die Kerze ge-
bildet. An Dir ist es, sie anzuzünden. – Ich habe diesen Tempel gebaut. An Dir ist es,
sein Schweigen zu bewohnen.“ – Die Jahre des sich Zurückziehens könnten anlei-
ten, der „Vorbereitung auf das große Fest“ mehr und mehr eingedenk zu sein. In der
Suche und Bewahrung eines „Einverstandenseins“ mit dem geheimnisvollen Plan,
den der Schöpfer des Lebens uns oft genug hat spüren lassen und bis zum gegen-
wärtigen Tag spüren lässt, im Ja zum Frieden mit allen Menschen, in ungekünstel-
ter Freundlichkeit anderen gegenüber: In all jenen Versuchen wächst eine stille
Kraft, die uns mit dem letzten Geheimnis unsres Lebens täglich vertrauter macht,
unserem Heimgang, dem Sterben. Mehr als Angst und Sorge über das, was kommt
(obwohl wir diese Ängste durchaus spüren), wachsen Freude und Sehnsucht dar-
über, einmal endgültig in jene Gestalt hineinwachsen zu dürfen, als die wir gedacht
sind. Es wächst in uns auch eine neue Art des Betens. Dieses Beten besteht eher in
der Gewissheit und dem Gespür für die bleibende Gegenwart Gottes, ist mehr ein
Verweilen denn ein Reden, ist eher Stille und Ausruhen als Aktivität und eigenes
Handeln. Es ist vermutlich ein Beten, das uns auf einer Woge trägt, auf der wir ru-
hig atmen und gleiten. Viele ältere Menschen dürften zu einer solchen Form einfa-
chen und stillen Verweilens ohne allzu große Schwierigkeiten hinfinden, eine Form
des Bei-Gott-Seins, die wenig tut, aber immer mehr lebt und einfach ist. Warum
sollte es nicht möglich sein, auch für scheinbar Ungeübte, in diesem verweilenden
Gebet täglich eine Stunde innezuhalten, zu meditieren? Diese Stunde wird für jene,
die sie suchen und pflegen, vermutlich schon nach kurzer Zeit zur liebsten und kost-
barsten Stunde des Tages werden, sie wird, nach einigem Einüben, zu einer Stunde
werden, die jene, die es ernsthaft angehen, nie mehr missen möchten. 

Einüben des Abschiednehmens

Zur „gelebten Spiritualität“ gehört sicherlich auch, uns auf das eigene Sterben vor-
zubereiten. „Kostbar ist in den Augen des Herrn das Sterben seiner Frommen“. Ein
geistlich lebendiger Mensch entdeckt, je älter er wird, vermutlich immer mehr, dass
das letzte und „eigentliche“ Sterben eingeübt sein will durch ein vorausgehendes
tägliches Loslassen, in einem täglichen Prozess des Sich-Lösens, des Abschiedneh-
mens. Wir entdecken dies dann, wenn wir anfangen müssen, mit einer Krankheit zu
leben; wenn wir uns gezwungen sehen, uns helfen zu lassen, weil wir vieles allein
nicht mehr schaffen; vielleicht auch, wenn wir schließlich sogar damit „einverstan-
den“ sein können, anderen eine Last zu werden. – All dies könnten Schritte werden
in eine letzte Ergebung hinein, die uns nicht kleiner macht, sondern uns wachsen
lässt, die eine tiefe Angleichung an die Gestalt Jesu, des Herrn bewirkt. Ihm haben



wir einmal in der Taufe versprochen, mit ihm sterben und auferstehen zu wollen
(vgl. Röm 6, 3-11), waren bereit, uns ganz von ihm umgestalten zu lassen. Ignatius
von Loyola lädt in seinen Exerzitien ein, sich das eigene Sterben einmal ruhig vor
Augen zu führen, nicht, um darüber zu erschrecken oder in panische Angst auszu-
brechen, sondern dass der einzelne sich vorstelle, was er in seiner letzten Stunde
wohl wünschen würde, dass er es getan hätte. Er ist überzeugt, dass von dieser Vor-
stellung ein mildes und ruhiges Licht auf die Entscheidung des gegenwärtigen Au-
genblickes fällt.6

Dieses „Wachsen“ ist etwas Kostbares. Um dieses letzte Wachsen geht es in ei-
nem Gebet, das im Gotteslob (Seite 30, Nr. 6) aufgezeichnet ist. Dort heißt es:
„Wachse, Jesus, wachse in mir“... „Wachse in mir mit deiner Gnade, deinem Licht
und deinem Frieden. Wachse in mir zur Verherrlichung deines Vaters, zur größeren
Ehre Gottes.“ (Pierre Olivaint) 

Josef Bill, Aachen

Benutzte Literatur

34. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu. München 1997.
R. Guardini, Die Lebensalter, ihre ethische und pädagogische Bedeutung. Mainz 1986.
Th. Hauser, Zeit inneren Wachstums. Die späteren Jahre. München 1997.
I. Hauser-Schöner, Kinder brauchen ihre Großeltern. München 1994.
Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (mit erläuternden Texten) übersetzt und erklärt von
P. Knauer. Leipzig 1978.
E. Lukas, Alles fügt sich und erfüllt sich. Die Sinnfrage im Alter. Stuttgart 1995.
H. Rotter, Rast oder Unrast der apostolischen Berufung im Alter, in: GuL 2000, 324 – 335.
Chr. Swientek, Mit vierzig depressiv, mit siebzig um die Welt. Wie Frauen älter werden. Frei-
burg 1991.
E. J. Thouet, Menschlich und sinnvoll sterben, in: Christ in der Gegenwart 1986, Nr. 43.
A. Vetter, Das Alter in psychologischer Sicht. Zur Psychologie der Lebenskrisen. Stuttgart
1962.

Im Spiegel der Zeit 233

6 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, (Übertragung u. Erklärung von Adolf Haas). Frei-
burg 1981, 66, Nr. 186.


