BUCHBESPRECHUNGEN

Kirche und interreligiose Mystik

Rahner, Karl: Einheit in Vielfalt. Schrif-
ten zur 6kumenischen Theologie. Bear-
beitet von Karl Kardinal Lehmann und
Albert Raffelt (Samtliche Werke,
Bd.27). Freiburg: Herder 2002. 531 S.,
geb., € 80,00

,.Die letzte Voraussetzung der dkumenischen
Theologie ist die in Hoffnung ergriffene Ein-
heit eines schon auf beiden Seiten bestehen-
den selben, aber der Theologie samt dem be-
grifflich ausgesagten Bekenntnis noch
vorgingigen Glaubens in der rechtfertigen-
den Gnade* (66). Dieses Zitat aus einem Bei-
trag von Karl Rahner ,,Zur Theologie des
Okumenischen Gesprichs* belegt eine
Grundiiberzeugung des Verfassers, die er in
Einzelargumentationen immer wieder erin-
nert hat: Die Einheit der Kirchen besteht be-
reits in verborgener Weise. Durch theologi-
sche Studien kann deren Gewissheit zwar
gefordert werden, ihr gottlicher Grund ist je-
doch eine Vorgabe, angesichts derer die Kir-
chenleitungen vor Gott und den Menschen
Rechenschaft dariiber ablegen miissen, ob
die verbliebenen Differenzen noch kirchen-
trennend wirken miissen oder ob auf dem
Weg einer erkenntnistheoretischen Toleranz
nicht gegenwirtig bereits die sichtbare Ein-
heit festgestellt werden konnte.

Der vorliegende Sammelband vereinigt
Aufsitze und Monographien Rahners zu Fra-
gen der 6kumenischen Hermeneutik in weit-
hin chronologischer Folge. Deutlich wird da-
bei, dass Rahner von den 60er Jahren an
nicht nur (wie zuvor auch schon) einzelne
theologische Sachfragen im okumenischen
Horizont behandelte, vielmehr mit rasch
wachsender Ungeduld die seines Erachtens
bestehenden ,,Scheinprobleme in der oku-
menischen Diskussion® (173—-188) entlarvte
und eine ,,Okumenische Theologie der Zu-
kunft (105-118) entwarf. Die ihn bedrén-
gende Frage, ,.Ist Kircheneinigung dogma-
tisch moglich? (119-134), beantwortete er
immer entschiedener mit Ja und gab seinem
Unmut tiber die von ihm beklagte Zogerlich-
keit der Kirchenleitungen in der 6kumeni-

schen Frage zunehmend enttiduscht und
schlieBlich fast resigniert Ausdruck. In den
frithen 70er Jahren zeigte Rahner bereits die
nicht-fachtheologischen Hindernisse auf
dem Weg zur Einheit der Kirchen auf und
zog sich aus der Gremienarbeit mehr und
mehr zuriick. Kurz vor seinem Tod verof-
fentlichte Rahner zusammen mit Heinrich
Fries eine kommentierte Thesenreihe, die die
,Einigung der Kirchen* als ,,reale Moglich-
keit“ erweisen sollte. Dieser — selbst als
,Notschrei betrachtete — Appell an das Ge-
wissen der Verantwortlichen in den Kirchen
16ste eine weitgeficherte und kontroverse
Rezeption aus.

Die editorische Gestaltung dieses thema-
tisch konzentrierten Bandes in der Reihe der
wdamtlichen Werke®”, in dem auch das jii-
disch-christliche Gesprich zwischen Pinchas
Lapide und Karl Rahner dokumentiert ist
(398-453), gibt viele Hilfen an die Hand, die
Gedanken Rahners zur Hermeneutik der 6ku-
menischen Theologie lebens- und werkge-
schichtlich einordnen zu konnen. Der Editi-
onsbericht (IX-XXV) verweist zudem auf
viele weitere Beitrige zu inhaltlichen Einzel-
fragen (insbesondere in der Theologie des
Amtes). Im Anhang werden in Form ,,Edito-
rischer Anmerkungen® (487-517) die ur-
spriinglichen  Entstehungszusammenhénge
und Fortentwicklungen der Ausfiihrungen
bestimmt. Dariiber hinaus werden Verweise
auf historische Ereignisse oder theologische
Schriften anderer Autoren nachgetragen, die
Rahner als damals bekannt vorausgesetzt hat.
Ein Namen- und Sachregister beschliefit den
Band. Zu wiinschen wiire, dass vom Kreis der
Editoren ein Registerband zum Gesamtwerk
Rahners geplant wird. Im Blick auf Rahners
okumenische Beitrige konnte auf diese
Weise die Erkenntnis der Verbindungen zwi-
schen formalen Uberlegungen und materia-
len Aussagen, die weithin in den anderen
Binden prisentiert sind, erleichtert werden.

Bescheidenheit, Anfechtung und Be-
dringnis kennzeichnen nicht nur Rahners
Sicht der okumenischen Theologie, denn:
LWir ,wissen‘ alle im Geiste Gottes mehr,



Buchbesprechungen

Einfacheres, Wahreres und Wirklicheres, als

wir in der Dimension unserer theologischen

Begriffe wissen und sagen konnen* (70).
Dorothea Sattler

Schulte-Herbriiggen, Anno. Ekklesiolo-
gie im Blick auf Okumene. Eine trinita-
risch-christologische Sicht (ITS 60).
Innsbruck: Tyrolia 2002. 404 S., kart.,
€ 36,00

,Alle sollen eins sein.” — Mit diesem Wort
aus Joh 17,21 ist fiir S.-H. Anspruch und
Schwierigkeit des 6kumenischen Gesprichs
formuliert: Zwar hat die 6kumenische Bewe-
gung zu Beginn des 20. Jahrhunderts (Kap. I)
wichtige Denkanstofe geliefert, die durch
die Aussagen des II. Vatikanum und die
nachfolgenden offiziellen Erkldarungen der
Kirchen und der Theologie (am Beispiel von
K. Rahner und J. Ratzinger exemplifiziert)
weitergefiihrt wurden (Kap. II). Das oku-
menische Gesprich aber leidet an einer Un-
schirfe des Einheits- und Vielheitsbegriffs.

Ausgehend von diesem Problem greift S.-
H. auf ein personales, biblisch fundiertes
Kirchenverstiandnis zuriick, welches er mit
dem in der Viterzeit im Rahmen von Chris-
tologie und Trinitdtslehre entwickelten Pe-
richoresemodell vertieft (Kap. III). So wie in
Christus von einer Perichorese, d.h. einer
Einheit in Differenz von gottlicher und
menschlicher Natur, und in dem einen Gott
von einer Relationsbestimmung der drei in-
nertrinitarischen Personen gesprochen wird,
lasst sich Analoges auch von der Kirche
Christi sagen (Kap. IV): Von allen Christen
wird bekannt, dass im Heiligen Geist die
eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche Christi als personale Gemeinschaft
unaufloslich an Christus gebunden ist, ohne
aber mit ihm identifiziert werden zu konnen,
wobei die so charakterisierte (ideale) Kirche
Christi innergeschichtlich in konkreten per-
sonalen Gemeinschaften subsistiert — auf
Grund der Endlichkeit der Welt aber immer
nur fragmentarisch und vorldufig.

Hier nun liegt der Beitrag des Pericho-
rese-Modells fiir den 6kumenischen Dialog,
da es eine Anerkennung der Vorldufigkeit
und Begrenztheit der jeweiligen Kirchen er-
moglicht und somit den Dialog mit anderen
Kirchen eroffnet, ohne hierbei in eine Belie-

235

bigkeit des Kirchenverstidndnisses zu verfal-
len: Einheit bedeutet nicht so sehr organisa-
torische Einheit, sondern eine in der einen
Kirche Christi bzw. Christus selbst wur-
zelnde personale Einheit, welche die Viel-
heit der einzelnen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften nicht ausloscht, sondern
von Christus her anerkennt und zugleich in
aller Differenz geeint weil3.

Es gelingt S.-H. in iiberzeugender Weise,
die durch das II. Vatikanum in LG 8 formu-
lierte Subsistenz der einen Kirche Jesu
Christi in der rom.-kath. Kirche auf andere
Kirchen auszuweiten und sie — orientiert an
den allgemein anerkannten vier notae eccle-
siae — als zentrale Wesenseigenschaft jeder
wahrhaft christlichen Kirche aufzuweisen.
Damit ist eine Entspannung des okumeni-
schen Dialogs angezeigt, welcher die Legiti-
mitit der jeweils eigenen Position anerkennt
und diese zugleich mit der Vielheit der (legi-
timen) Traditionen in ein Gesprich bringt.
Trotz einiger Anfragen im Detail — wie z.B.
die durchgingige Rede von einer Kirchen-
stiftung durch Christus, den Versuch einer
nachtrdglichen Legitimierung der Vorrang-
stellung der rom.-kath. Kirche (vgl. S. 380)
und die Frage der konkreten praktischen Fol-
gen des vorgelegten Ansatzes — stellt die klar
strukturierte Untersuchung von S.-H. einen
bedenkenswerten Beitrag zum Okumeni-
schen Dialog dar, da sie sowohl menschli-
ches wie gottliches Tun, Vielheit wie Einheit
vom Christusereignis als der Mitte christli-
chen Glaubens her ernst nimmt und reflek-
tierend weiterdenkt.

Thomas Ervens

Heimbach-Steins, Marianne: Einmi-
schung und Anwaltschaft. Fiir eine
diakonische und prophetische Kirche.
Ostfildern: Schwabenverlag 2001. 227
S., kart., € 14,50

Das aus Vorarbeiten hervorgegangene Buch
versteht sich als Antwort auf die Kirchenkri-
se der Gegenwart und pladiert fiir eine
,.selbstbewusste Einmischung in die Suchbe-
wegungen und Konflikte der Gegenwart und
die entschlossene Anwaltschaft fiir diejeni-
gen, die 6konomisch, sozial, kulturell oder
religios abgehingt und ausgegrenzt werden*
(9). Dieses Programm 16st die Autorin, Pro-



Buchbesprechungen

fessorin fiir Christliche Soziallehre in Bam-
berg, auf dreifache Weise ein. Zunichst ski-
zziert sie im Riickgriff auf das II. Vatikanum
die theologischen und sozialethischen
Grundlagen, wobei sie die Bestimmungen
der Kirche als Volk Gottes und als Sakra-
ment zum Ausgangspunkt nimmt und mit der
Leitidee der fortgesetzten Inkarnation, wie
Chenu sie entworfen hat, verbindet. Sodann
stellt sie unter dem Stichwort der Sozialver-
kiindigung den sachlichen Inhalt und den
konsultativen Prozess des okumenischen
Wortes der Kirchen zur wirtschaftlichen und
sozialen Lage in Deutschland (1997) dar. Da
sie dabei selbst beteiligt war, bietet dieser
Teil einen wertvollen Bericht iiber den Kon-
sultationsprozess und die Methode (Sehen-
Urteilen-Handeln), aber auch iiber die Re-
zeption und die Okumenische Bedeutung
sozialethischen Redens der Kirchen ,,mit ei-
ner Stimme*. Ein abschlieBender dritter Teil
erortert die Auswirkungen der Sozialverkiin-
digung auf die Sozialgestalt der Kirche an-
hand von drei exemplarischen Feldern, ein
., Versuch, zentrale sozialethische Gehalte
der Konzilsekklesiologie an konkreten Bei-
spielen auszuleuchten (143f). Diese Bei-
spiele sind die Grundaufgabe der Diakonie,
die kirchliche Kommunikation (Streitkultur)
und das Verhiltnis von Ortskirche und Welt-
kirche nach dem Modell des ,,Netzwerkes*.
Das Buch gewihrt einen guten Einblick in
die Werkstatt der christlichen Soziallehre
und ihre Versuche, der Kirche in der gegen-
wirtigen Situation den Zusammenhang jener
Dimensionen in Erinnerung zu rufen, den das
Sozialwort der Kirche als Verhiltnis von
Mystik und Politik beschreibt (Nr. 46) und
den die Autorin affirmativ aufgreift. Auch
wird damit die pastorale und spirituelle Be-
deutung der sozialethischen Reflexion deut-
lich, welche die gesellschaftliche, politische
und prophetische Kompetenz der Kirche in
den Blick nimmt. Denn wie die Bezeugung
des Evangeliums und die liturgische Feier
mit dem Eintreten fiir Gerechtigkeit und So-
lidaritdt einhergehen, so bedarf auch die Dia-
konie der Riickbindung an die Verkiindigung
des Evangeliums und die unverzweckbare li-
turgische Feier. Das Buch empfiehlt sich als
sozialethische Schirfung einer Spiritualitt,
in der Mystik und Politik ungetrennt, aber
auch unvermischt aufeinander bezogen sind.

Michael Sievernich SJ

236

Gierlichs, Karl-Josef: Zeitansage. Ka-
tholizitdt zwischen Anpassung und Mo-
derne. Bonn: Borengisser 2002. 312 S.,
kart., € 19,80.

Der langjihrige Pfarrer der Essener Jesuiten-
pfarrei St. Ignatius legt in diesem Buch eine
Auswahl von ,,Informationen — Meditationen
— Auseinandersetzungen® vor, die er ur-
spriinglich fiir die Angehorigen seiner Ge-
meinde abgefasst und verdffentlicht hatte.
Die manchmal knappen, manchmal umfang-
reichen Texte leuchten ein breites Spektrum
von Themen ab. Sie reichen von Analysen
zur gegenwirtigen Kirchenlage — ,,I. Die ka-
tholische Kirche in der Zeitenwende* — iiber
Stellungnahmen zu ethischen und politischen
Fragen — ,I1. Christliche Ethik* und ,,III. Ge-
sellschaftliche Probleme heute® — und {iiber
Darstellungen der Religionen und der Oku-
mene — ,,IV. Weltreligionen®, ,,V. Mission*
und ,,VI. Okumene* — bis hin zu Besinnun-
gen iiber das katholische Leben — ,,VII. Kir-
chenjahr®, ,,VIII. Sakramente* und ,,IX.Ge-
stalten”. Alle Texte entstammen dem
Bestreben des Autors als eines Seelsorgers,
der die Menschen in seiner Pfarrei in den
kirchlichen und offentlichen Fragen unserer
Zeit zur Miindigkeit im Sehen und Urteilen
und Handeln fiihren mochte. Er tut dies zum
einen, indem er viel verlidssliche Information
ausbreitet, und zum anderen, indem er in kla-
rer und doch behutsamer Weise eigene Stel-
lungnahmen erkennbar werden ldsst. Dies al-
les vollzieht sich in einer einfachen und
klaren und wohlwollenden Sprache. Der
Verfasser verdeutlicht, was er im Sinn hat,
indem er immer wieder an erhellende Ereig-
nisse erinnert und auf verdeutlichende Texte
anderer verweist. So zeigt er, welche Wege
Christen heute in der Bewertung der Proble-
me der Zeit und in der Gestaltung ihres Le-
bens gehen konnten.

Es ist stidndig zu spiiren, dass in den vor-
liegenden Texten ein Pfarrer zu den Men-
schen in seiner Gemeinde spricht. Er ist sen-
sibel fiir die Situation der heutigen Men-
schen, fiir das Erbe und den Auftrag der Kir-
che in unserer Zeit, fiir die Last und die Lust
des Christseins unter den Bedingungen der
modernen Zivilisation. Er kennt und schitzt
die Tradition in der Kirche, er ist aber auch
offen fiir die allerorten notwendige Innova-
tion. Das Buch mit seinen zahlreichen Tex-



Buchbesprechungen

ten gehort in den Bereich einer recht an-
spruchsvollen kirchlichen Seelsorge. Das ist
sein besonderes Profil, und damit ist auch
klar, welche Leser es nun finden mochte:
moglichst viele Christen, die auf den unter-
schiedlichsten Feldern eine gut fundierte In-
formation und auch Orientierung aus einer
katholisch-gldubigen Sicht suchen. In seinen
Positionen reprisentiert das Buch eine im
besten Sinn ,,mittlere Linie* christlichen und
kirchlichen Empfindens und Urteilens. Wer
seinen Erkenntnisstand in vielen Fragen des
Glaubens und der sich aus ihm ergebenden
Sicht der Welt und des Menschen iiberpriifen
und gegebenenfalls anreichern mochte, tut
gut daran, nach dieser ,,Zeitansage* zu grei-
fen.

Werner Loser SJ

Sudbrack, Josef: Mystik. Sinnsuche und
die Erfahrung des Absoluten. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 2002. 184 S., kart., € 19.90.

Was J. Sudbrack schon seit mehr als drei
Jahrzehnten zum Thema Mystik als ,,Eins-
werden mit Gott™ in zahllosen Publikationen
reflektiert hat, wird in diesem Buch noch
einmal in konzentrierter Form zusammenge-
fasst. Einerseits bestitigt S. die Suche nach
Geborgenheit, Gotteserfahrung und Urver-
trauen in allen Religionen. Zwar wird die
heute weit verbreitete pluralistische Sicht der
religiosen Mystik zunéchst schroff abgelehnt
und doch wird andererseits betont, dass sich
in dieser Vorstellung eine tiefe Wahrheit ver-
berge (17). Bei aller Unterscheidung miisse
sich ein Christ zumindest fragen: Was habe
ich von der Unendlichkeitsmystik zu lernen?
(31). AusschlieBlichkeit (statt Ordnung) fiih-
re zur Arroganz der Macht, die den Glauben
auflose in ein Ergriinden-Wollen des gottli-
chen Geheimnisses (75).

S. entfaltet seine komplexe Vision in zehn
grofen Schritten, die aber durch anschauli-
che Beispiele und Zitate auch fiir diejenigen
nachvollziehbar sind, die sich bisher nur we-
nig mit den Problemen der Einheitsmystik
auseinandergesetzt haben. Herzstiick des
Synthese-Versuchs ist das VII. Kapitel:
,» Vermittelte Unmittelbarkeit”. Darin geht es
um Gott selbst und die Einheitserfahrung der
Liebe, die nicht verschmilzt, sondern die

237

Partner in sich bestirkt; um Gottes Schop-
fungsimmanenz, die seine Transzendenz
nicht aufhebt, sondern in ihr wurzelt; um die
Wahrheit des Kreuzes in seiner Dunkelheit,
die der Welt Licht bringt (85). Gott, der in al-
len Dingen gefunden und erfahren werden
kann, ist zugleich iiber aller Erfahrung (92).
Infolgedessen macht S. auf bleibende Cha-
rakteristika der Ostlichen Mystik aufmerk-
sam, die beim interreligiosen Dialog auf kei-
nen Fall vernachlissigt werden diirfen. Er zi-
tiert z. B. E. Lassalle, der stets gemahnt
habe: Zen kann zwar den Menschen in die
Einheit mit sich selbst fithren und ihm perso-
nale Stidrke schenken, doch deren lebendiger
Einsatz fiir Gut statt Bose bleibt ohne Moral
bzw. Religion offen (27). Oder er erinnert an
den beriihmten Aufsatz Suzukis ,,Kreuzi-
gung und Erleuchtung®: Buddha sei —im Ge-
gensatz zum Kreuz Jesu — lichelnd in die an-
dere Dimension hineingeschlafen (76).

Es versteht sich von selbst, dass S. sein
Mystik-Verstdandnis nicht zuletzt mit bibli-
schen Texten erldutert und untermauert. Die
Areopag-Rede des Paulus wird gleich zwei-
mal als Zeugnis vorgestellt (38 und 165).
Uberhaupt werden zentrale Einsichten
manchmal wiederholt, um den eigenen
Standpunkt zu verdeutlichen. Bestimmte
Autoren kommen hdufiger zu Wort als an-
dere, z. B. M. Buber, der sogenannte Pseudo-
Dionysios, Meister Eckhart, A. Haas, Igna-
tius von Loyola, Johannes vom Kreuz, H. de
Lubac, K. Rahner und Teilhard de Chardin.
Die Gliederung des Gedankengangs spiegelt
offensichtlich das personliche Ringen des
Autors mit seinem Thema und hitte viel-
leicht systematischer aufgebaut werden kon-
nen. Bibelstellen, Literaturverzeichnis und
Personenregister wurden nicht vom Verf.,
sondern vom Verlag fehlerhaft angefiigt.
Insgesamt aber bietet das Buch eine enga-
gierte und interessante Einfiihrung in die ak-
tuellen theologischen Fragen zur interreli-
giosen Mystik, deren Lektiire man nur emp-
fehlen kann. Franz-Josef Steinmetz SJ

Vechtel, Klaus: Trinitit und Zukunft.
Zum Verhiltnis von Philosophie und
Trinitdtstheologie im Denken Wolthart
Pannenbergs. Frankfurt a.M.: Knecht
2001.293 S., brosch., € 37,—



Buchbesprechungen

P. Klaus Vechtel SJ, inzwischen Spiritual am
romischen Germanikum, hat mit seiner Dok-
torarbeit ein Buch vorgelegt, das sich an ei-
nem wahren Giganten der spekulativen
Theologie, Wolfhart Pannenberg, hocharbei-
tet zu den Gipfeln des christlichen Gottden-
kens. Wer ihm dorthin folgt — und fiir diese
Bergtour ist erhebliche Vorbildung erforder-
lich —, dem erschlief3t sich ein Panoramablick
von atemberaubender Weite. Er erkennt, wie
bestimmte Auffassungen von Endlichkeit
und Unendlichkeit, von Gegenwart und Zu-
kunft, von Denken und Wirklichkeit, von
Fraglichkeit und Gewissheit, von biblischem
Zeugnis und menschlicher Existenz, von
gottlichen Personen und gottlichem Wesen
untereinander zusammenhéngen und sich ge-
genseitig bedingen. Dabei ist der Weg durch
dieses Gebirge (um weiter im Bild zu blei-
ben) stets gut markiert. Jeder Abschnitt be-
ginnt mit einer Vorschau auf die Fragestel-
lungen und sichert das Erreichte mit einem
,Fazit“ ab. Mag der Stil an diesen Stellen
auch holzern wirken, ist der Leser doch um
diese Treppenabsitze heilfroh.

Obwohl eine Inhaltsangabe in diesem Fall
noch weniger als sonst das Selbstlesen (und
Selbstdenken) erspart, sei der Hauptgedanke
kurz skizziert. Zunichst Pannenbergs syste-
matische Theologie: Gerade der aus der
Heilsgeschichte  erhobene trinitarische
christliche Gott vermag im modernen Den-
ken die Stelle des wahren Gottes (der alles
bestimmenden unendlichen Wirklichkeit)
einzunehmen, da er der geschichtlichen und
zukunftsoffenen Welt zugleich immanent
und transzendent ist. Alle Bestimmungen der
menschlichen Person, der menschlichen Er-
kenntnis und der menschlichen Geschichte
haben den Charakter der Antizipation und
deuten auf das unendliche Ganze hin. Als
tiefsten Grund fiir diese Zukunftsperspektive
zeigt Pannenberg die Wirklichkeit Gottes
auf, der in seiner Dreifaltigkeit selbst dieser
Struktur folgt und bis zum ,Risiko einer
Selbstvernichtung® (216) in die Geschicht-
lichkeit eingegangen ist. Wir glauben an ei-
nen Gott, der sich in der Geschichte offen-
bart und durch deren Vollendung seine Gott-
lichkeit erweist. Schlieflich erweitert und
modifiziert Vechtel diese Systematik der Zu-
kunftsperspektive durch einen Gesichts-
punkt, den er mit vielen katholischen Ansit-
zen von Rahner bis zu den jiingsten Studien

238

von Schulz, Greshake und Werbick teilt:
Gott hat sich im Fragment ganz als der offen-
bart, der er ist. Meines Erachtens kann man
es mit der klassischen Kontroverse in Sachen
Gnade auf den Punkt bringen: Die Gnade der
Selbstmitteilung Gottes gilt nicht erst ,,fo-
rensisch®, wenn die Zukunft ins jiingste Ge-
richt miindet, sondern kommt schon jetzt
effektiv beim Menschen an und befdhigt
ihn, das Geschopf, Gott im Denken, Beten
und Lieben tatsdchlich zu entsprechen.
Franz Joseph Baur

Philipp, Thomas: Schlange, Angst und
Selbsterfahrung. Eine Psychologie der
Siinde. St. Ottilien: Eos Verlag 2000.
374 S., kart., € 20,—

Das Buch sucht das Gesprich zwischen
Christentum und Psychotherapie zu vertie-
fen, weil die ,,Vorstellungen von lebenswer-
tem und versdumtem Leben” sowie die ,,iib-
lichen kirchlichen Vorstellungen von Siinde”
(5) nicht zusammenpassen. So begriindet der
Verf., ein promovierter Theologe, sein Buch,
das in der Tat ein groes und immer wichti-
geres Thema anschneidet. Denn iiber die in-
nertheologische Kldrung des Siindenbegriffs
hinaus bedarf es auch einer interdiszipli-
nidren Erhellung, bei der die Humanwissen-
schaften eine bedeutende Rolle spielen. Aus
diesem weiten Feld greift der Autor die
,Psychologie” heraus, die er umgangs-
sprachlich und therapeutisch als innere Lo-
gik menschlicher Gefiihle versteht (204f).
Dabei bezieht er sich meist auf die Psycho-
analyse, mit deren Hilfe er einen neuen Fra-
gehorizont erdffnen mochte und sich die
Aufgabe stellt, ,,von Siinde in psychologi-
scher Sprache zu reden” (338f). In prakti-
scher Ausrichtung will er eine Siindenlehre
vorschlagen, ,,die den Christen ein freundli-
cheres Verhiltnis zu sich selbst ermoglicht.”
(335). Der originelle Anfang des Buches, ei-
ne Gerichtsverhandlung gegen die Schlange
aus dem biblischen Schopfungsbericht, geht
schnell tiber in philosophische Betrachtun-
gen dieser ,,Siindenfallgeschichte” in Auf-
klarung und Psychoanalyse sowie in einen
Seitenblick auf den ,,nationalsozialistischen
Abgrund” und die Gegenwartsliteratur (Bo-
tho Strauf). Sodann folgt neben bibelwissen-
schaftlichen Exkursen eine Auslegung des



Buchbesprechungen

zentralen paulinischen Siindenkapitels (Rom
7, 13-24). Ein kleines Kapitel zur ,,Metho-
de” greift merkwiirdigerweise auf die sozio-
logische Bestimmung der Gegenwart (G.
Schulz, Erlebnisgesellschaft) und die kirchli-
che Lehre von der Siinde zuriick. Auf diesem
Hintergrund entfaltet der Autor zum einen in
kritischer Auseinandersetzung mit Augusti-
nus und psychotherapeutischen Beitrigen (E.
Drewermann) die Erbsiindenlehre und zum
anderen die Lehre von der ,,Tatsiinde” (bes-
ser personliche Siinde, weil Siinde nicht auf
Tat einzugrenzen ist), die er als ,,verweiger-
tes Wagnis des Ichseins” (265) bestimmt,
wobei freilich auch die Verweigerung ge-
geniiber Anderen und Gott gegeniiber hinzu-
fligen wire. Das Buch stellt einen anregen-
den und in vielen Einzelheiten diskutierens-
werten Beitrag zu ,,Psychologie der Siinde”
dar, der sich durch Erfahrungsnihe auszeich-
net und neue Perspektiven erdffnet, indem es
die psychologische Implikationen der Siin-
denlehre entfaltet, sich an der menschlichen
Freiheit orientiert und die Differenzierungen
der Siindenlehre (Erbsiinde, personliche
Siinde, soziale Siinde) positiv aufgreift. Da-
bei spart das Buch nicht an harscher Kritik,
die aber nicht selten iiberzeichnet, wenn sie
die Deutung von Gen 3 als ,,Fall” aufgeben
und das Verstidndnis der Siinde als Ungehor-
sam eliminieren will oder gar behauptet, die
Geschichte des abendldndischen Christen-
tums sei eine ,,Geschichte der Gewalt nach
auflen”, die in den beiden Weltkriegen ihren
Gipfelpunkt gefunden habe (288). Wenn der
interdisziplindre Dialog gelingen soll, dann
kann es nicht asymmetrisch um eine ,,Psy-
chologisierung der Siindenlehre” (197) ge-
hen, vielmehr muss auch die theologische
Kritik an Selbsterfahrungskonzepten oder
der Psychologisierung ernst genommen wer-
den. Die Vielfalt der angesprochenen The-
men (die moraltheologische Dimension
bleibt leider unterbelichtet) und ihre dispara-
te Aufarbeitung machen es dem Leser und
der Leserin schwer, die behauptete Kon-
vergenz von therapeutischen, exegetischen
und systematischen Argumenten” (341)
wahrzunehmen, wenngleich eine integrale
Siindelehre, die intradisziplindr systemati-
siert, interdisziplindre Beitrdge integriert und
die Erfahrung der heutigen Lebenswelt im
Blick hat , nach wie vor ein Desiderat bleibt.

Michael Sievernich SJ

239

Greshake, Gisbert: Spiritualitit der
Wiiste. Innsbruck: Tyrolia-Verlag 2002.
205 S. (24 farb. Abbildungen im Text),
geb., € 21,90.

Die Wiiste ist en vogue. Die Titel zum The-
menbereich mehren sich. Auch Gisbert Gres-
hakes neuestes Buch nimmt den Trend auf
und bietet einen an Quellen reichen Spazier-
gang querbeet durch das Thema. Das im
letzten Jahr erschienene Buch vermittelt in
sieben Kapiteln eine Ahnung von der unge-
heuren Erfahrungsbandbreite der verschiede-
nen Landschaftsformen, die mit dem Begriff
Wiiste bezeichnet werden, und von ihrer
Aus- und -einwirkung auf Mensch, Ge-
schichte. Die Wiiste in der Heiligen Schrift,
ein Abriss der ,Wiisten‘ — Spiritualitdt bei
den dgyptischen Einsiedlern, der Deutschen
Mystik, im Karmel bis hin zu Charles de
Foucauld, dazu Wiistentage und Kirche in
der Wiiste — Greshakes Blick als Theologe,
kombiniert mit seiner Erfahrung aus vielen
Wiistenreisen, bringt das Faszinosum gut zur
Sprache. Wie bei Greshake iiblich, alles in
einem leicht lesbaren und gut verstindlichen
Ton, hier zudem angereichert mit personli-
chen Erfahrungen. Jedes Kapitel bietet Tage-
buchaufzeichnungen oder Erlebnisberichte
von den verschiedenen Fahrten, Anekdoten
von Mitreisenden und Wiistenlyrik von Ril-
ke, den Tuaregs und zum Schluss ein Wort
von Alfred Delp. Und immer wieder hervor-
ragende Fotos, die beides, Lebensraum und
Todeszone, den Text unterstiitzend verdeut-
lichen.

Eine Gesamtschau der Spiritualitdt der
Wiiste, wie es im Verlagstext heifit, diirfte
das Buch allerdings nicht bieten. Als Ver-
stdndnishilfe fiir suchende Menschen heute
in den ,Wiistenzeiten® von Kirche und Ge-
sellschaft geeignet, kann das Buch aber si-
cher wichtige AnstoBe geben, sich mit der
Wiiste im eigenen Leben einmal auseinander
zu setzen. Vor allem das letzte Kapitel tiber
JKirche in der Wiiste® ist hier anregend.
Greshake bezieht sich auf das Wort des Pro-
pheten Jesaja ,,Seht her, ich mache etwas
Neues. Schon kommt es zum Vorschein,
merkt ihr es nicht? (Jes 42,9), wenn er die
Situation ,,angesichts der Erosion der Ge-
meinden* nicht absolut negativ sieht. Sein
Vorbild der neuen Kirchenstruktur sind die
Oasen, deren Uberlebensnotwendigkeit erin



Buchbesprechungen

der Wiiste am eigenen Leib erfahren haben
diirfte. So schlussfolgert er: ,...Kirche
(kann) in den Oasen neu erblithen und von
solchen Oasen aus auf — buchstéblich! — an-
ziehende Weise in die Wiiste der Weltzeit
hinein wirken.” (193). Ein Vorschlag, der,
sorgsam bedacht, sicherlich bei vielen Gliu-
bigen dem Krampf und der vorauseilenden

240

ben nicht mehr in der Wohngemeinde ab-
spielt und die durch permanente Fluktuation
und grofBe Mobilitit gekennzeichnet sind.
Greshakes Buch konnte hier ein guter Im-
pulsgeber sein. AbschlieBend sei noch auf
die auffallend schone und sorgfiltige Gestal-
tung des Buches hingewiesen, die auf ein en-
gagiertes Lektorat schliefen ldsst.

Resignation die Wurzel kappen diirfte. Vor Maria Anna Leenen

allem in den Stadtgebieten, wo sich das Le-

In Geist und Leben 3—2003 schrieben:

Josef Bill SJ, geb. 1927, Ordenspriester, Ignatianische Spiritualitit, Exerzitien, geistliche Beglei-
tung, Beichtseelsorge. — Okumene, Mystik.

Wilhelm Bruners, geb. 1940, Dr. theol., Priester, Dozent, Leiter der Bibelpastoralen Arbeitsstelle in
Jerusalem. — Theologie, Lyrik, Literatur.

Eva-Maria Faber, geb. 1964, Dr. theol., Professorin fiir Dogmatik und Fundamental-Theologie in
Chur.

Joachim Kittel, geb. 1965, verh., Dipl. Verwaltungswirt, Dipl. theol. kirchlicher Assistent der GCL,
Religionslehrer am Gymnasium! — Theologie christl. Gemeinde (Promotion bei G. Greshake), Kir-
chenmusik.

Lothar Lies SJ, geb. 1940, lic. phil., Dr. theol., Univ.-Professor in Innsbruck, Dogmatik, Sakra-
mententheologie, Okumene. — Origenes-Forschung, Ignatiana.

Burkhard Neumann, geb. 1961, Dr. theol., Priester, z.Zt. Arbeit an der Habilitation und Seelsorge
im Pastoralverbund Bad-Lippspringe-Schlangen. — Dogmatik, Okumene.

Dorothea Sattler, geb. 1961, verh., Dr. theol. habil., Univ.-Professorin, Direktorin des 6kumeni-
schen Instituts der kath.-theol. Fakultit in Miinster. — Soteriologie, Religionspiddagogik.



