
Rahner, Karl: Einheit in Vielfalt. Schrif-
ten zur ökumenischen Theologie. Bear-
beitet von Karl Kardinal Lehmann und
Albert Raffelt (Sämtliche Werke,
Bd.27). Freiburg: Herder 2002. 531 S.,
geb., e 80,00

„Die letzte Voraussetzung der ökumenischen
Theologie ist die in Hoffnung ergriffene Ein-
heit eines schon auf beiden Seiten bestehen-
den selben, aber der Theologie samt dem be-
grifflich ausgesagten Bekenntnis noch
vorgängigen Glaubens in der rechtfertigen-
den Gnade“ (66). Dieses Zitat aus einem Bei-
trag von Karl Rahner „Zur Theologie des
Ökumenischen Gesprächs“ belegt eine
Grundüberzeugung des Verfassers, die er in
Einzelargumentationen immer wieder erin-
nert hat: Die Einheit der Kirchen besteht be-
reits in verborgener Weise. Durch theologi-
sche Studien kann deren Gewissheit zwar
gefördert werden, ihr göttlicher Grund ist je-
doch eine Vorgabe, angesichts derer die Kir-
chenleitungen vor Gott und den Menschen
Rechenschaft darüber ablegen müssen, ob
die verbliebenen Differenzen noch kirchen-
trennend wirken müssen oder ob auf dem
Weg einer erkenntnistheoretischen Toleranz
nicht gegenwärtig bereits die sichtbare Ein-
heit festgestellt werden könnte.

Der vorliegende Sammelband vereinigt
Aufsätze und Monographien Rahners zu Fra-
gen der ökumenischen Hermeneutik in weit-
hin chronologischer Folge. Deutlich wird da-
bei, dass Rahner von den 60er Jahren an
nicht nur (wie zuvor auch schon) einzelne
theologische Sachfragen im ökumenischen
Horizont behandelte, vielmehr mit rasch
wachsender Ungeduld die seines Erachtens
bestehenden „Scheinprobleme in der öku-
menischen Diskussion“ (173–188) entlarvte
und eine „Ökumenische Theologie der Zu-
kunft“ (105–118) entwarf. Die ihn bedrän-
gende Frage, „Ist Kircheneinigung dogma-
tisch möglich?“ (119–134), beantwortete er
immer entschiedener mit Ja und gab seinem
Unmut über die von ihm beklagte Zögerlich-
keit der Kirchenleitungen in der ökumeni-

schen Frage zunehmend enttäuscht und
schließlich fast resigniert Ausdruck. In den
frühen 70er Jahren zeigte Rahner bereits die
nicht-fachtheologischen Hindernisse auf
dem Weg zur Einheit der Kirchen auf und
zog sich aus der Gremienarbeit mehr und
mehr zurück. Kurz vor seinem Tod veröf-
fentlichte Rahner zusammen mit Heinrich
Fries eine kommentierte Thesenreihe, die die
„Einigung der Kirchen“ als „reale Möglich-
keit“ erweisen sollte. Dieser – selbst als
„Notschrei“ betrachtete – Appell an das Ge-
wissen der Verantwortlichen in den Kirchen
löste eine weitgefächerte und kontroverse
Rezeption aus.

Die editorische Gestaltung dieses thema-
tisch konzentrierten Bandes in der Reihe der
„Sämtlichen Werke“, in dem auch das jü-
disch-christliche Gespräch zwischen Pinchas
Lapide und Karl Rahner dokumentiert ist
(398–453), gibt viele Hilfen an die Hand, die
Gedanken Rahners zur Hermeneutik der öku-
menischen Theologie lebens- und werkge-
schichtlich einordnen zu können. Der Editi-
onsbericht (IX–XXV) verweist zudem auf
viele weitere Beiträge zu inhaltlichen Einzel-
fragen (insbesondere in der Theologie des
Amtes). Im Anhang werden in Form „Edito-
rischer Anmerkungen“ (487–517) die ur-
sprünglichen Entstehungszusammenhänge
und Fortentwicklungen der Ausführungen
bestimmt. Darüber hinaus werden Verweise
auf historische Ereignisse oder theologische
Schriften anderer Autoren nachgetragen, die
Rahner als damals bekannt vorausgesetzt hat.
Ein Namen- und Sachregister beschließt den
Band. Zu wünschen wäre, dass vom Kreis der
Editoren ein Registerband zum Gesamtwerk
Rahners geplant wird. Im Blick auf Rahners
ökumenische Beiträge könnte auf diese
Weise die Erkenntnis der Verbindungen zwi-
schen formalen Überlegungen und materia-
len Aussagen, die weithin in den anderen
Bänden präsentiert sind, erleichtert werden.

Bescheidenheit, Anfechtung und Be-
drängnis kennzeichnen nicht nur Rahners
Sicht der ökumenischen Theologie, denn:
„Wir ,wissen‘ alle im Geiste Gottes mehr,

Buchbesprechungen 234Buchbesprechungen 234Buchbesprechungen 234

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Kirche und interreligiöse Mystik



Einfacheres, Wahreres und Wirklicheres, als
wir in der Dimension unserer theologischen
Begriffe wissen und sagen können“ (70).

Dorothea Sattler 

Schulte-Herbrüggen, Anno: Ekklesiolo-
gie im Blick auf Ökumene. Eine trinita-
risch-christologische Sicht (ITS 60).
Innsbruck: Tyrolia 2002. 404 S., kart.,
e 36,00

„Alle sollen eins sein.“ – Mit diesem Wort
aus Joh 17,21 ist für S.-H. Anspruch und
Schwierigkeit des ökumenischen Gesprächs
formuliert: Zwar hat die ökumenische Bewe-
gung zu Beginn des 20. Jahrhunderts (Kap. I)
wichtige Denkanstöße geliefert, die durch
die Aussagen des II. Vatikanum und die
nachfolgenden offiziellen Erklärungen der
Kirchen und der Theologie (am Beispiel von
K. Rahner und J. Ratzinger exemplifiziert)
weitergeführt wurden (Kap. II). Das öku-
menische Gespräch aber leidet an einer Un-
schärfe des Einheits- und Vielheitsbegriffs.

Ausgehend von diesem Problem greift S.-
H. auf ein personales, biblisch fundiertes
Kirchenverständnis zurück, welches er mit
dem in der Väterzeit im Rahmen von Chris-
tologie und Trinitätslehre entwickelten Pe-
richoresemodell vertieft (Kap. III). So wie in
Christus von einer Perichorese, d.h. einer
Einheit in Differenz von göttlicher und
menschlicher Natur, und in dem einen Gott
von einer Relationsbestimmung der drei in-
nertrinitarischen Personen gesprochen wird,
lässt sich Analoges auch von der Kirche
Christi sagen (Kap. IV): Von allen Christen
wird bekannt, dass im Heiligen Geist die
eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche Christi als personale Gemeinschaft
unauflöslich an Christus gebunden ist, ohne
aber mit ihm identifiziert werden zu können,
wobei die so charakterisierte (ideale) Kirche
Christi innergeschichtlich in konkreten per-
sonalen Gemeinschaften subsistiert – auf
Grund der Endlichkeit der Welt aber immer
nur fragmentarisch und vorläufig. 

Hier nun liegt der Beitrag des Pericho-
rese-Modells für den ökumenischen Dialog,
da es eine Anerkennung der Vorläufigkeit
und Begrenztheit der jeweiligen Kirchen er-
möglicht und somit den Dialog mit anderen
Kirchen eröffnet, ohne hierbei in eine Belie-

bigkeit des Kirchenverständnisses zu verfal-
len: Einheit bedeutet nicht so sehr organisa-
torische Einheit, sondern eine in der einen
Kirche Christi bzw. Christus selbst wur-
zelnde personale Einheit, welche die Viel-
heit der einzelnen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften nicht auslöscht, sondern
von Christus her anerkennt und zugleich in
aller Differenz geeint weiß.

Es gelingt S.-H. in überzeugender Weise,
die durch das II. Vatikanum in LG 8 formu-
lierte Subsistenz der einen Kirche Jesu
Christi in der röm.-kath. Kirche auf andere
Kirchen auszuweiten und sie – orientiert an
den allgemein anerkannten vier notae eccle-
siae – als zentrale Wesenseigenschaft jeder
wahrhaft christlichen Kirche aufzuweisen.
Damit ist eine Entspannung des ökumeni-
schen Dialogs angezeigt, welcher die Legiti-
mität der jeweils eigenen Position anerkennt
und diese zugleich mit der Vielheit der (legi-
timen) Traditionen in ein Gespräch bringt.
Trotz einiger Anfragen im Detail – wie z.B.
die durchgängige Rede von einer Kirchen-
stiftung durch Christus, den Versuch einer
nachträglichen Legitimierung der Vorrang-
stellung der röm.-kath. Kirche (vgl. S. 380)
und die Frage der konkreten praktischen Fol-
gen des vorgelegten Ansatzes – stellt die klar
strukturierte Untersuchung von S.-H. einen
bedenkenswerten Beitrag zum ökumeni-
schen Dialog dar, da sie sowohl menschli-
ches wie göttliches Tun, Vielheit wie Einheit
vom Christusereignis als der Mitte christli-
chen Glaubens her ernst nimmt und reflek-
tierend weiterdenkt.

Thomas Ervens

Heimbach-Steins, Marianne: Einmi-
schung und Anwaltschaft. Für eine
diakonische und prophetische Kirche.
Ostfildern: Schwabenverlag 2001. 227
S., kart., e 14,50

Das aus Vorarbeiten hervorgegangene Buch
versteht sich als Antwort auf die Kirchenkri-
se der Gegenwart und plädiert für eine
„selbstbewusste Einmischung in die Suchbe-
wegungen und Konflikte der Gegenwart und
die entschlossene Anwaltschaft für diejeni-
gen, die ökonomisch, sozial, kulturell oder
religiös abgehängt und ausgegrenzt werden“
(9). Dieses Programm löst die Autorin, Pro-

Buchbesprechungen 235



fessorin für Christliche Soziallehre in Bam-
berg, auf dreifache Weise ein. Zunächst ski-
zziert sie im Rückgriff auf das II. Vatikanum
die theologischen und sozialethischen
Grundlagen, wobei sie die Bestimmungen
der Kirche als Volk Gottes und als Sakra-
ment zum Ausgangspunkt nimmt und mit der
Leitidee der fortgesetzten Inkarnation, wie
Chenu sie entworfen hat, verbindet. Sodann
stellt sie unter dem Stichwort der Sozialver-
kündigung den sachlichen Inhalt und den
konsultativen Prozess des ökumenischen
Wortes der Kirchen zur wirtschaftlichen und
sozialen Lage in Deutschland (1997) dar. Da
sie dabei selbst beteiligt war, bietet dieser
Teil einen wertvollen Bericht über den Kon-
sultationsprozess und die Methode (Sehen-
Urteilen-Handeln), aber auch über die Re-
zeption und die ökumenische Bedeutung
sozialethischen Redens der Kirchen „mit ei-
ner Stimme“. Ein abschließender dritter Teil
erörtert die Auswirkungen der Sozialverkün-
digung auf die Sozialgestalt der Kirche an-
hand von drei exemplarischen Feldern, ein
„Versuch, zentrale sozialethische Gehalte
der Konzilsekklesiologie an konkreten Bei-
spielen auszuleuchten“ (143f). Diese Bei-
spiele sind die Grundaufgabe der Diakonie,
die kirchliche Kommunikation (Streitkultur)
und das Verhältnis von Ortskirche und Welt-
kirche nach dem Modell des „Netzwerkes“.
Das Buch gewährt einen guten Einblick in
die Werkstatt der christlichen Soziallehre
und ihre Versuche, der Kirche in der gegen-
wärtigen Situation den Zusammenhang jener
Dimensionen in Erinnerung zu rufen, den das
Sozialwort der Kirche als Verhältnis von
Mystik und Politik beschreibt (Nr. 46) und
den die Autorin affirmativ aufgreift. Auch
wird damit die pastorale und spirituelle Be-
deutung der sozialethischen Reflexion deut-
lich, welche die gesellschaftliche, politische
und prophetische Kompetenz der Kirche in
den Blick nimmt. Denn wie die Bezeugung
des Evangeliums und die liturgische Feier
mit dem Eintreten für Gerechtigkeit und So-
lidarität einhergehen, so bedarf auch die Dia-
konie der Rückbindung an die Verkündigung
des Evangeliums und die unverzweckbare li-
turgische Feier. Das Buch empfiehlt sich als
sozialethische Schärfung einer Spiritualität,
in der Mystik und Politik ungetrennt, aber
auch unvermischt aufeinander bezogen sind. 

Michael Sievernich SJ

Gierlichs, Karl-Josef: Zeitansage. Ka-
tholizität zwischen Anpassung und Mo-
derne. Bonn: Borengässer 2002. 312 S.,
kart., e 19,80.

Der langjährige Pfarrer der Essener Jesuiten-
pfarrei St. Ignatius legt in diesem Buch eine
Auswahl von „Informationen – Meditationen
– Auseinandersetzungen“ vor, die er ur-
sprünglich für die Angehörigen seiner Ge-
meinde abgefasst und veröffentlicht hatte.
Die manchmal knappen, manchmal umfang-
reichen Texte leuchten ein breites Spektrum
von Themen ab. Sie reichen von Analysen
zur gegenwärtigen Kirchenlage – „I. Die ka-
tholische Kirche in der Zeitenwende“ – über
Stellungnahmen zu ethischen und politischen
Fragen – „II. Christliche Ethik“ und „III. Ge-
sellschaftliche Probleme heute“ – und über
Darstellungen der Religionen und der Öku-
mene – „IV. Weltreligionen“, „V. Mission“
und „VI. Ökumene“ – bis hin zu Besinnun-
gen über das katholische Leben – „VII. Kir-
chenjahr“, „VIII. Sakramente“ und „IX.Ge-
stalten“. Alle Texte entstammen dem
Bestreben des Autors als eines Seelsorgers,
der die Menschen in seiner Pfarrei in den
kirchlichen und öffentlichen Fragen unserer
Zeit zur Mündigkeit im Sehen und Urteilen
und Handeln führen möchte. Er tut dies zum
einen, indem er viel verlässliche Information
ausbreitet, und zum anderen, indem er in kla-
rer und doch behutsamer Weise eigene Stel-
lungnahmen erkennbar werden lässt. Dies al-
les vollzieht sich in einer einfachen und
klaren und wohlwollenden Sprache. Der
Verfasser verdeutlicht, was er im Sinn hat,
indem er immer wieder an erhellende Ereig-
nisse erinnert und auf verdeutlichende Texte
anderer verweist. So zeigt er, welche Wege
Christen heute in der Bewertung der Proble-
me der Zeit und in der Gestaltung ihres Le-
bens gehen könnten. 

Es ist ständig zu spüren, dass in den vor-
liegenden Texten ein Pfarrer zu den Men-
schen in seiner Gemeinde spricht. Er ist sen-
sibel für die Situation der heutigen Men-
schen, für das Erbe und den Auftrag der Kir-
che in unserer Zeit, für die Last und die Lust
des Christseins unter den Bedingungen der
modernen Zivilisation. Er kennt und schätzt
die Tradition in der Kirche, er ist aber auch
offen für die allerorten notwendige Innova-
tion. Das Buch mit seinen zahlreichen Tex-

Buchbesprechungen 236



Buchbesprechungen 237

ten gehört in den Bereich einer recht an-
spruchsvollen kirchlichen Seelsorge. Das ist
sein besonderes Profil, und damit ist auch
klar, welche Leser es nun finden möchte:
möglichst viele Christen, die auf den unter-
schiedlichsten Feldern eine gut fundierte In-
formation und auch Orientierung aus einer
katholisch-gläubigen Sicht suchen. In seinen
Positionen repräsentiert das Buch eine im
besten Sinn „mittlere Linie“ christlichen und
kirchlichen Empfindens und Urteilens. Wer
seinen Erkenntnisstand in vielen Fragen des
Glaubens und der sich aus ihm ergebenden
Sicht der Welt und des Menschen überprüfen
und gegebenenfalls anreichern möchte, tut
gut daran, nach dieser „Zeitansage“ zu grei-
fen.

Werner Löser SJ

Sudbrack, Josef: Mystik. Sinnsuche und
die Erfahrung des Absoluten. Darm-
stadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft 2002. 184 S., kart., e 19.90.

Was J. Sudbrack schon seit mehr als drei
Jahrzehnten zum Thema Mystik als „Eins-
werden mit Gott“ in zahllosen Publikationen
reflektiert hat, wird in diesem Buch noch
einmal in konzentrierter Form zusammenge-
fasst. Einerseits bestätigt S. die Suche nach
Geborgenheit, Gotteserfahrung und Urver-
trauen in allen Religionen. Zwar wird die
heute weit verbreitete pluralistische Sicht der
religiösen Mystik zunächst schroff abgelehnt
und doch wird andererseits betont, dass sich
in dieser Vorstellung eine tiefe Wahrheit ver-
berge (17). Bei aller Unterscheidung müsse
sich ein Christ zumindest fragen: Was habe
ich von der Unendlichkeitsmystik zu lernen?
(31). Ausschließlichkeit (statt Ordnung) füh-
re zur Arroganz der Macht, die den Glauben
auflöse in ein Ergründen-Wollen des göttli-
chen Geheimnisses (75).

S. entfaltet seine komplexe Vision in zehn
großen Schritten, die aber durch anschauli-
che Beispiele und Zitate auch für diejenigen
nachvollziehbar sind, die sich bisher nur we-
nig mit den Problemen der Einheitsmystik
auseinandergesetzt haben. Herzstück des
Synthese-Versuchs ist das VII. Kapitel:
„Vermittelte Unmittelbarkeit“. Darin geht es
um Gott selbst und die Einheitserfahrung der
Liebe, die nicht verschmilzt, sondern die

Partner in sich bestärkt; um Gottes Schöp-
fungsimmanenz, die seine Transzendenz
nicht aufhebt, sondern in ihr wurzelt; um die
Wahrheit des Kreuzes in seiner Dunkelheit,
die der Welt Licht bringt (85). Gott, der in al-
len Dingen gefunden und erfahren werden
kann, ist zugleich über aller Erfahrung (92).
Infolgedessen macht S. auf bleibende Cha-
rakteristika der östlichen Mystik aufmerk-
sam, die beim interreligiösen Dialog auf kei-
nen Fall vernachlässigt werden dürfen. Er zi-
tiert z. B. E. Lassalle, der stets gemahnt
habe: Zen kann zwar den Menschen in die
Einheit mit sich selbst führen und ihm perso-
nale Stärke schenken¸ doch deren lebendiger
Einsatz für Gut statt Böse bleibt ohne Moral
bzw. Religion offen (27). Oder er erinnert an
den berühmten Aufsatz Suzukis „Kreuzi-
gung und Erleuchtung“: Buddha sei – im Ge-
gensatz zum Kreuz Jesu – lächelnd in die an-
dere Dimension hineingeschlafen (76).

Es versteht sich von selbst, dass S. sein
Mystik-Verständnis nicht zuletzt mit bibli-
schen Texten erläutert und untermauert. Die
Areopag-Rede des Paulus wird gleich zwei-
mal als Zeugnis vorgestellt (38 und 165).
Überhaupt werden zentrale Einsichten
manchmal wiederholt, um den eigenen
Standpunkt zu verdeutlichen. Bestimmte
Autoren kommen häufiger zu Wort als an-
dere, z. B. M. Buber, der sogenannte Pseudo-
Dionysios, Meister Eckhart, A. Haas, Igna-
tius von Loyola, Johannes vom Kreuz, H. de
Lubac, K. Rahner und Teilhard de Chardin.
Die Gliederung des Gedankengangs spiegelt
offensichtlich das persönliche Ringen des
Autors mit seinem Thema und hätte viel-
leicht systematischer aufgebaut werden kön-
nen. Bibelstellen, Literaturverzeichnis und
Personenregister wurden nicht vom Verf.,
sondern vom Verlag fehlerhaft angefügt.
Insgesamt aber bietet das Buch eine enga-
gierte und interessante Einführung in die ak-
tuellen theologischen Fragen zur interreli-
giösen Mystik, deren Lektüre man nur emp-
fehlen kann. Franz-Josef Steinmetz SJ

Vechtel, Klaus: Trinität und Zukunft.
Zum Verhältnis von Philosophie und
Trinitätstheologie im Denken Wolfhart
Pannenbergs. Frankfurt a.M.: Knecht
2001. 293 S., brosch., e 37,–



Buchbesprechungen 238

P. Klaus Vechtel SJ, inzwischen Spiritual am
römischen Germanikum, hat mit seiner Dok-
torarbeit ein Buch vorgelegt, das sich an ei-
nem wahren Giganten der spekulativen
Theologie, Wolfhart Pannenberg, hocharbei-
tet zu den Gipfeln des christlichen Gottden-
kens. Wer ihm dorthin folgt – und für diese
Bergtour ist erhebliche Vorbildung erforder-
lich –, dem erschließt sich ein Panoramablick
von atemberaubender Weite. Er erkennt, wie
bestimmte Auffassungen von Endlichkeit
und Unendlichkeit, von Gegenwart und Zu-
kunft, von Denken und Wirklichkeit, von
Fraglichkeit und Gewissheit, von biblischem
Zeugnis und menschlicher Existenz, von
göttlichen Personen und göttlichem Wesen
untereinander zusammenhängen und sich ge-
genseitig bedingen. Dabei ist der Weg durch
dieses Gebirge (um weiter im Bild zu blei-
ben) stets gut markiert. Jeder Abschnitt be-
ginnt mit einer Vorschau auf die Fragestel-
lungen und sichert das Erreichte mit einem
„Fazit“ ab. Mag der Stil an diesen Stellen
auch hölzern wirken, ist der Leser doch um
diese Treppenabsätze heilfroh.

Obwohl eine Inhaltsangabe in diesem Fall
noch weniger als sonst das Selbstlesen (und
Selbstdenken) erspart, sei der Hauptgedanke
kurz skizziert. Zunächst Pannenbergs syste-
matische Theologie: Gerade der aus der
Heilsgeschichte erhobene trinitarische
christliche Gott vermag im modernen Den-
ken die Stelle des wahren Gottes (der alles
bestimmenden unendlichen Wirklichkeit)
einzunehmen, da er der geschichtlichen und
zukunftsoffenen Welt zugleich immanent
und transzendent ist. Alle Bestimmungen der
menschlichen Person, der menschlichen Er-
kenntnis und der menschlichen Geschichte
haben den Charakter der Antizipation und
deuten auf das unendliche Ganze hin. Als
tiefsten Grund für diese Zukunftsperspektive
zeigt Pannenberg die Wirklichkeit Gottes
auf, der in seiner Dreifaltigkeit selbst dieser
Struktur folgt und bis zum „Risiko einer
Selbstvernichtung“ (216) in die Geschicht-
lichkeit eingegangen ist. Wir glauben an ei-
nen Gott, der sich in der Geschichte offen-
bart und durch deren Vollendung seine Gött-
lichkeit erweist. Schließlich erweitert und
modifiziert Vechtel diese Systematik der Zu-
kunftsperspektive durch einen Gesichts-
punkt, den er mit vielen katholischen Ansät-
zen von Rahner bis zu den jüngsten Studien

von Schulz, Greshake und Werbick teilt:
Gott hat sich im Fragment ganz als der offen-
bart, der er ist. Meines Erachtens kann man
es mit der klassischen Kontroverse in Sachen
Gnade auf den Punkt bringen: Die Gnade der
Selbstmitteilung Gottes gilt nicht erst „fo-
rensisch“, wenn die Zukunft ins jüngste Ge-
richt mündet, sondern kommt schon jetzt
„effektiv“ beim Menschen an und befähigt
ihn, das Geschöpf, Gott im Denken, Beten
und Lieben tatsächlich zu entsprechen.

Franz Joseph Baur

Philipp, Thomas: Schlange, Angst und
Selbsterfahrung. Eine Psychologie der
Sünde. St. Ottilien: Eos Verlag 2000.
374 S., kart., e 20,–

Das Buch sucht das Gespräch zwischen
Christentum und Psychotherapie zu vertie-
fen, weil die „Vorstellungen von lebenswer-
tem und versäumtem Leben” sowie die „üb-
lichen kirchlichen Vorstellungen von Sünde”
(5) nicht zusammenpassen. So begründet der
Verf., ein promovierter Theologe, sein Buch,
das in der Tat ein großes und immer wichti-
geres Thema anschneidet. Denn über die in-
nertheologische Klärung des Sündenbegriffs
hinaus bedarf es auch einer interdiszipli-
nären Erhellung, bei der die Humanwissen-
schaften eine bedeutende Rolle spielen. Aus
diesem weiten Feld greift der Autor die
„Psychologie” heraus, die er umgangs-
sprachlich und therapeutisch als innere Lo-
gik menschlicher Gefühle versteht (204f).
Dabei bezieht er sich meist auf die Psycho-
analyse, mit deren Hilfe er einen neuen Fra-
gehorizont eröffnen möchte und sich die
Aufgabe stellt, „von Sünde in psychologi-
scher Sprache zu reden” (338f). In prakti-
scher Ausrichtung will er eine Sündenlehre
vorschlagen, „die den Christen ein freundli-
cheres Verhältnis zu sich selbst ermöglicht.”
(335).  Der originelle Anfang des Buches, ei-
ne Gerichtsverhandlung gegen die Schlange
aus dem biblischen Schöpfungsbericht, geht
schnell über in philosophische Betrachtun-
gen dieser „Sündenfallgeschichte” in Auf-
klärung und Psychoanalyse sowie in einen
Seitenblick auf den „nationalsozialistischen
Abgrund” und die Gegenwartsliteratur (Bo-
tho Strauß). Sodann folgt neben bibelwissen-
schaftlichen Exkursen eine Auslegung des



Buchbesprechungen 239

zentralen paulinischen Sündenkapitels (Röm
7, 13–24). Ein kleines Kapitel zur „Metho-
de” greift merkwürdigerweise auf die sozio-
logische Bestimmung der Gegenwart (G.
Schulz, Erlebnisgesellschaft) und die kirchli-
che Lehre von der Sünde zurück. Auf diesem
Hintergrund entfaltet der Autor zum einen in
kritischer Auseinandersetzung mit Augusti-
nus und psychotherapeutischen Beiträgen (E.
Drewermann) die Erbsündenlehre und zum
anderen die Lehre von der „Tatsünde” (bes-
ser persönliche Sünde, weil Sünde nicht auf
Tat einzugrenzen ist), die er als „verweiger-
tes Wagnis des Ichseins” (265) bestimmt,
wobei freilich auch die Verweigerung ge-
genüber Anderen und Gott gegenüber hinzu-
fügen wäre. Das Buch stellt einen anregen-
den und in vielen Einzelheiten diskutierens-
werten Beitrag zu „Psychologie der Sünde”
dar, der sich durch Erfahrungsnähe auszeich-
net und neue Perspektiven eröffnet, indem es
die psychologische Implikationen der Sün-
denlehre entfaltet, sich an der menschlichen
Freiheit orientiert und die Differenzierungen
der Sündenlehre (Erbsünde, persönliche
Sünde, soziale Sünde) positiv aufgreift. Da-
bei spart das Buch nicht an harscher Kritik,
die aber nicht selten überzeichnet, wenn sie
die Deutung von Gen 3 als „Fall” aufgeben
und das Verständnis der Sünde als Ungehor-
sam eliminieren will oder gar behauptet, die
Geschichte des abendländischen Christen-
tums sei eine „Geschichte der Gewalt nach
außen”, die in den beiden Weltkriegen ihren
Gipfelpunkt gefunden habe (288). Wenn der
interdisziplinäre Dialog gelingen soll, dann
kann es nicht asymmetrisch um eine „Psy-
chologisierung der Sündenlehre” (197) ge-
hen, vielmehr muss auch die theologische
Kritik an Selbsterfahrungskonzepten oder
der Psychologisierung ernst genommen wer-
den. Die Vielfalt der angesprochenen The-
men (die moraltheologische Dimension
bleibt leider unterbelichtet) und ihre dispara-
te Aufarbeitung machen es dem Leser und
der Leserin schwer, die behauptete       Kon-
vergenz von therapeutischen, exegetischen
und systematischen Argumenten” (341)
wahrzunehmen, wenngleich eine integrale
Sündelehre, die intradisziplinär systemati-
siert, interdisziplinäre Beiträge integriert und
die Erfahrung der heutigen Lebenswelt im
Blick hat , nach wie vor ein Desiderat bleibt.

Michael Sievernich SJ

Greshake, Gisbert: Spiritualität der
Wüste. Innsbruck: Tyrolia-Verlag 2002.
205 S. (24 farb. Abbildungen im Text),
geb., e 21,90.

Die Wüste ist en vogue. Die Titel zum The-
menbereich mehren sich. Auch Gisbert Gres-
hakes neuestes Buch nimmt den Trend auf
und bietet einen an Quellen reichen Spazier-
gang querbeet durch das Thema. Das im
letzten Jahr erschienene Buch vermittelt in
sieben Kapiteln eine Ahnung von der unge-
heuren Erfahrungsbandbreite der verschiede-
nen Landschaftsformen, die mit dem Begriff
Wüste bezeichnet werden, und von ihrer
Aus- und -einwirkung auf Mensch, Ge-
schichte. Die Wüste in der Heiligen Schrift,
ein Abriss der ,Wüsten‘ – Spiritualität bei
den ägyptischen Einsiedlern, der Deutschen
Mystik, im Karmel bis hin zu Charles de
Foucauld, dazu Wüstentage und Kirche in
der Wüste – Greshakes Blick als Theologe,
kombiniert mit seiner Erfahrung aus vielen
Wüstenreisen, bringt das Faszinosum gut zur
Sprache. Wie bei Greshake üblich, alles in
einem leicht lesbaren und gut verständlichen
Ton, hier zudem angereichert mit persönli-
chen Erfahrungen. Jedes Kapitel bietet Tage-
buchaufzeichnungen oder Erlebnisberichte
von den verschiedenen Fahrten, Anekdoten
von Mitreisenden und Wüstenlyrik von Ril-
ke, den Tuaregs und zum Schluss ein Wort
von Alfred Delp. Und immer wieder hervor-
ragende Fotos, die beides, Lebensraum und
Todeszone, den Text unterstützend verdeut-
lichen. 

Eine Gesamtschau der Spiritualität der
Wüste, wie es im Verlagstext heißt, dürfte
das Buch allerdings nicht bieten. Als Ver-
ständnishilfe für suchende Menschen heute
in den ,Wüstenzeiten‘ von Kirche und Ge-
sellschaft geeignet, kann das Buch aber si-
cher wichtige Anstöße geben, sich mit der
Wüste im eigenen Leben einmal auseinander
zu setzen. Vor allem das letzte Kapitel über
,Kirche in der Wüste‘ ist hier anregend.
Greshake bezieht sich auf das Wort des Pro-
pheten Jesaja „Seht her, ich mache etwas
Neues. Schon kommt es zum Vorschein,
merkt ihr es nicht?“ (Jes 42,9), wenn er die
Situation „angesichts der Erosion der Ge-
meinden“ nicht absolut negativ sieht. Sein
Vorbild der neuen Kirchenstruktur sind die
Oasen, deren Überlebensnotwendigkeit er in



Buchbesprechungen 240

der Wüste am eigenen Leib erfahren haben
dürfte. So schlussfolgert er: „...Kirche
(kann) in den Oasen neu erblühen und von
solchen Oasen aus auf – buchstäblich! – an-
ziehende Weise in die Wüste der Weltzeit
hinein wirken.“ (193). Ein Vorschlag, der,
sorgsam bedacht, sicherlich bei vielen Gläu-
bigen dem Krampf und der vorauseilenden
Resignation die Wurzel kappen dürfte. Vor
allem in den Stadtgebieten, wo sich das Le-

ben nicht mehr in der Wohngemeinde ab-
spielt und die durch permanente Fluktuation
und große Mobilität gekennzeichnet sind.
Greshakes Buch könnte hier ein guter Im-
pulsgeber sein. Abschließend sei noch auf
die auffallend schöne und sorgfältige Gestal-
tung des Buches hingewiesen, die auf ein en-
gagiertes Lektorat schließen lässt. 

Maria Anna Leenen

In Geist und Leben 3–2003 schrieben:
Josef Bill SJ, geb. 1927, Ordenspriester, Ignatianische Spiritualität, Exerzitien, geistliche Beglei-
tung, Beichtseelsorge. – Ökumene, Mystik.
Wilhelm Bruners, geb. 1940, Dr. theol., Priester, Dozent, Leiter der Bibelpastoralen Arbeitsstelle in
Jerusalem. – Theologie, Lyrik, Literatur.
Eva-Maria Faber, geb. 1964, Dr. theol., Professorin für Dogmatik und Fundamental-Theologie in
Chur.
Joachim Kittel, geb. 1965, verh., Dipl. Verwaltungswirt, Dipl. theol. kirchlicher Assistent der GCL,
Religionslehrer am Gymnasium! – Theologie christl. Gemeinde (Promotion bei G. Greshake), Kir-
chenmusik.
Lothar Lies SJ, geb. 1940, lic. phil., Dr. theol., Univ.-Professor in Innsbruck, Dogmatik, Sakra-
mententheologie, Ökumene. – Origenes-Forschung, Ignatiana.
Burkhard Neumann, geb. 1961, Dr. theol., Priester, z.Zt. Arbeit an der Habilitation und Seelsorge
im Pastoralverbund Bad-Lippspringe-Schlangen. – Dogmatik, Ökumene.
Dorothea Sattler, geb. 1961, verh., Dr. theol. habil., Univ.-Professorin, Direktorin des ökumeni-
schen Instituts der kath.-theol. Fakultät in Münster. – Soteriologie, Religionspädagogik.


