
Aus der Gottessehnsucht leben – 
Ordenstheologie in Zeiten des Übergangs
Mirjam Schambeck, Aiterhofen

1. Ordensleben und Ordenstheologie in „Zwischenzeiten“

Gehören Ordensleute einer Elite an, die mit asketischer Verbissenheit durch-
halten muss, bis ihr schließlich das ewige Leben zuteil wird, über das niemand
so recht Bescheid weiß? Sind Ordensleute Überreste einer aussterbenden Spe-
zies, die eher ins Museum gehört und dort Befremden oder bestenfalls noch
Staunen auslöst? Wer sind die Ordensleute, die die Medien als Werbeträger
und zuschauerwirksame TV-HeldInnen entdeckt haben? Was macht die Or-
densleute aus? Was veranlasst Menschen heute (noch), sich einer religiösen
Gemeinschaft anzuschließen, in der Hoffnung, hier einen Weg zu finden, um
glücklich zu werden? Welche Motive lassen sich ausfindig machen und welche
sind tragfähig, um in eine geistliche Gemeinschaft einzutreten und in ihr auch
zu bleiben?

Ordensleben, das auch in der Theologie zumindest aufgrund der abnehmen-
den Zahl von Ordensleuten immer weniger diskussionswürdig zu sein scheint,
ist dennoch ein Weg, der nach wie vor fragwürdig ist, nicht nur für die, die sich
selbst als Ordensleute bezeichnen.

Es war das Verdienst des Zweiten Vaticanums, eine Theologie des Ordens-
lebens abgelöst zu haben, die das Ordensleben als „Stand der Vollkommen-
heit“ charakterisierte und die Ordensleute damit in einen überspannten Erwar-
tungsdruck versetzte bzw. den anderen ChristInnen das Gefühl vermittelte,
Gläubige zweiter Klasse zu sein. Positiv formulierte das Zweite Vaticanum
ebenfalls erstmals in LG 43, dass das Ordensleben unaufgebbar zur Struktur
der Kirche gehört und eine von Gott gegebene Gabe ist. Neben der obigen Aus-
sage, die verdeutlicht, was Ordensleben nicht ist, und der Andeutung, dass die
Ordensleute zur charismatischen Struktur der Kirche gehören, ist es dem Zwei-
ten Vaticanum aber nicht gelungen, positiv, also affirmierend zu sagen, was Or-
densleben ist. Diese Lücke ist im deutschsprachigen Raum bis heute nicht ge-
füllt worden, auch wenn es immer wieder Ansätze dafür gab. Vielleicht ist das
einer der Gründe, warum das Ordensleben in die Krise gekommen ist. Es ist
nicht klar, was Ordensleben theologisch gesprochen meint und will.

Dieses Vakuum ist zwar schwer zu ertragen und letztlich muss es in der Or-
denstheologie auch darum gehen, wieder Wege anzubahnen, wie Ordensleben
gedacht werden kann. Das Vakuum darf man aber auch nicht vorschnell zu-

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 243



decken. Diese theologische Leerstelle birgt auch die Möglichkeit, Altes ster-
ben und Neues wachsen zu lassen, das den heutigen Menschen besser hilft zu
verstehen, was Ordensleben meint und wie es gehen kann. Der folgende Bei-
trag ist von dieser Paradoxie gekennzeichnet. Zum einen will er die Lücke, die
durchaus auch als produktiv verstanden wird, offen halten, zum anderen will er
einen Vorschlag machen, wie Ordensleben heute gedacht werden kann.

So sind diese Skizzen einer Ordenstheologie als Entwurf in Zeiten des Über-
gangs zu verstehen. Auch wenn es hier nicht darum gehen kann, alle Facetten
dieses Themas oder auch nur genügend viele anzusprechen, so dass ein hieb-
und stichfester Entwurf zu Tage tritt,1 soll zumindest zweierlei zur Diskussion
gestellt werden.

Zum einen geht diese Skizze davon aus, dass der Mensch ein schon immer
von Gott Angesprochener ist, dass Gott ihn „angerührt“ hat, und dass es nun
am Menschen liegt, auf diese „Gotteswunde“ zu antworten. Das Ordensleben,
oder theologisch gesprochen der Weg des Gelübdes,2 scheint hier als eine mög-
liche Gestalt auf, für die zwar ein subjektiver Imperativ gelten kann, die aber
keinesfalls im Sinne eines „mehr“ oder „besser“ zu verstehen ist. Ordensleben
wird damit auf der Basis allgemeinen Christseins konturiert. Zum anderen liegt
diesem Entwurf nicht die Dreizahl der Evangelischen Räte als Strukturprinzip
zu Grunde. Aufgrund einer Phänomenologie des Ordenslebens, wie es sich
heute zeigt, und wie es in der Geschichte aufschien, sowie einer theologischen
Reflexion menschlicher Existenz, die andernorts durchgeführt wurde,3 werden
die Contemplatio, die Compassio und die Communio als Dimensionen vorge-
stellt, in denen sich das Ordensleben entfaltet. Warum das so ist, soll zunächst
aufgezeigt werden.

2. Die Evangelischen Räte – langzeitige Kurzformel der Ordenstheologie
und zugleich nicht alleiniger Weg

Im Laufe der Geschichte, genauer gesagt seit 1148, als zum ersten Mal in einer
Professformel in Paris die Dreizahl der evangelischen Räte auftauchte, kam es
immer mehr zu einer Absolutsetzung der evangelischen Räte der Jungfräulich-

Mirjam Schambeck 244

1 Vgl. dazu M. Schambeck, Buchstabierungen der Sehnsucht – Skizzen zu einer Theologie des
Ordenslebens, in: G. Augustin/G. Riße, Die eine Sendung – in vielen Diensten. Gelingende Seel-
sorge als gemeinsame Aufgabe in der Kirche. Paderborn 2003 i. E. 
2 Die Formulierung im Singular mag zwar verwundern, ist aber die theologisch angemessenere.
Sie kann deutlicher zum Ausdruck bringen als die Rede im Plural, dass der Mensch, der ein
Gelübde abgelegt hat, seine Sehnsucht bewusst auf Gott zurückbinden will, von dem sie ausgeht.
Allerdings hat sich im Deutschen der Plural so sehr eingebürgert, dass er im Folgenden gleich-
bedeutend gebraucht wird.
3 Vgl. Anm. 1.

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 244



keit, der Armut und des Gehorsams. In ihnen wurde gleichsam so etwas wie ei-
ne „Kurzformel der Ordenstheologie“ ausgemacht.4

Obwohl dadurch viel gewonnen wurde und auch Entwürfe einer nachkonzi-
liaren Ordenstheologie dahingehend übereinstimmen, in der Trias der evange-
lischen Räte ein unaufgebbares Element von Ordenstheologie auszumachen,5

versucht die folgende Skizze ernst zu nehmen, dass diese in der Theologie nie
der allein gültige Weg  war, über das Ordensleben nachzudenken. Weder das
Mönchtum kannte die Eingrenzung auf die evangelischen Räte, noch wurde die
Dreizahl als letztverbindliches Kriterium angesehen.6 Auch rang die nach-
konziliare Ordenstheologie um die Frage, ob die Praxis der evangelischen Rä-
te schlechthin das Unterscheidungsmerkmal des Ordenslebens ist oder viel-
mehr als Ausdruck der Ausrichtung auf Gott verstanden werden muss.7

Mit diesen wenigen Anmerkungen deutet sich schon an, dass vor allem seit
dem Zweiten Vaticanum der Weg, Ordenstheologie allein von den evangeli-
schen Räten her zu buchstabieren, brüchig geworden ist. Alle theologischen
Ansätze, die diese zum Strukturprinzip ihrer Ausführungen machten, müssen
sich letztendlich die Frage gefallen lassen, was das Spezifische des Ordens-
christseins ist, da die evangelischen Räte allen ChristInnen durch Taufe und
Firmung zukommen. Und um diese Frage muss es schließlich auch gehen,
selbst wenn damit nicht intendiert wird, eine „Ideologie des Unterschiedes“ zu
proklamieren.8

Im Folgenden soll nun das Augenmerk darauf gerichtet werden, das Cha-
rakteristische des Weges der Gelübde herauszuarbeiten und damit gleichsam
die Konturen einer möglichen Theologie des Ordenslebens zu skizzieren. Dies
wird anhand der Dimensionen der Contemplatio, der Compassio und der Com-
munio und ihres Bedingungsverhältnisses versucht.

Aus der Gottessehnsucht leben  245

4 Vgl. dazu die Rede Thomas’ von Aquin vom „triplex votum“. STh II–II, q. 186a.2–5; Contra
impugnantes c. 1. Thomas weiß zwar um die Vielzahl der Räte im Evangelium, streicht aber für
das Ordensleben als charakteristisch und damit gleichsam als unaufgebbar heraus: die paupertas,
die perpetua continentia und die oboedientia. Vgl. dazu auch: A. Herzig, „Ordens-Christen“.
Theologie des Ordenslebens in der Zeit nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil. Würzburg
1991, 11.
5 Vgl. A. Herzig, „Ordens-Christen“, 117.
6 Das Institutum Mariae Beatae Virginis kennt z. B. in Anlehnung an die jesuitische Tradition ein
viertes Gelübde. Die Jesuiten selbst haben außer den vier öffentlichen noch fünf „Zusatzgelüb-
de“; auch manche andere Orden kennen neben den drei klassischen noch ein oder mehrere Zu-
satzgelübde.
7 Vgl. Anm. 5, 116f.
8 Vgl. Anm. 5, 113.

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 245



3. Dimensionen, in denen sich das Leben als OrdenschristIn entfaltet: 
Die Contemplatio – die Compassio – die Communio

3.1. Die Contemplatio – Aus der Gottesbegegnung leben

Wenn zuerst von der Contemplatio9 als Dimension des Ordenslebens geredet
wird, dann ist dabei festzuhalten, dass die Contemplatio so etwas wie die „We-
sentlichkeit“ des Menschen bezeichnet.10 Sie ist eine Dimension, die nicht nur
einer bestimmten Gruppe von Menschen zukommt, hier den Ordensleuten,
sondern allen Menschen. Wenn also im Folgenden von der Contemplatio ge-
sprochen wird, ist das stets mitzudenken. Hier soll aber vor allem überlegt wer-
den, welche Bedeutung der Contemplatio in der konkreten Gestalt des Weges
der Gelübde zukommt bzw. wie sie gelebt werden kann.

Die Gottesbegegnung als Wurzel des Ordenslebens
Ordensleben vollzieht sich als Leben aus der „Gotteswunde“ und versucht, die-
ser im alltäglichen Leben Raum und Zeit zu geben. Das Schweigen als Raum
für das Du Gottes, die liturgische Feier, die Herausforderungen des Alltags, in
denen es die Spur zu entdecken gilt, die über das Vorfindliche hinausweist,
kurz der Rückbezug auf Gott, der im Beten und im Tun seinen Ausdruck fin-
det, sind die Wurzel, aus der sich das Ordensleben speist und gestaltet. 

Die Gotteserfahrung wird vom Menschen einerseits als Fülle und Erfüllung
im „Schon jetzt“ erlebt, hinterlässt aber auch das Empfinden einer „Lücke“ im
Sinne des „Noch nicht“. Gott zu erfahren, wird deshalb auch als Aushalten der
Gotteswunde erlebt, weil der Mensch spürt, dass er Gott immer hinterherhinkt,
dass die Contemplatio auch vom zeitlichen Aspekt her gesehen sich verändert
und immer wieder abbricht, dass sekundäre Güter nie genügen, um die Gottes-
sehnsucht zu stillen. Der Weg der Gelübde, der in der Contemplatio eine
grundsätzliche Dimension hat, ist deshalb immer auch von dieser Spannung
geprägt.

Von einer „privatisierten“ zu einer „kommunikativen Spiritualität“ – Wie eine
Spiritualität in apostolischen Gemeinschaften heute aussehen kann
Selbst wenn es  kein Thema mehr ist, die Gottesbegegnung als Wurzel des Or-
denslebens zu verstehen, stellt sich die grundsätzliche Frage, wie  überhaupt ei-

Mirjam Schambeck 246

9 Contemplatio meint im Folgenden anderes als die vita contemplativa im Gegensatz zur vita ac-
tiva oder das Gebet im Gegensatz zum Tun. Contemplatio steht für die Wesentlichkeit des Men-
schen, die sich in der Gottesbegegnung ereignet. Actio und Gebet sind Konkretisierungen der
Contemplatio. Vgl. dazu: M. Schambeck, Contemplatio als Missio. Zu einem Schlüsselphäno-
men bei Gregor dem Großen. Würzburg 1999, v. a. 335f.354f.448–451.
10 Vgl. Anm. 9, 335f.

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 246



ne Spiritualität aussehen und wie sie gelebt werden kann, die die Contemplatio
als Dimension des Ordenslebens unter den Bedingungen heutigen Lebens ernst
nimmt, und zwar im Hinblick auf apostolische Gemeinschaften.

Abgrenzung von einer „privatisierten“ Spiritualität
Auch in dieser Richtung hat das Zweite Vaticanum eine Bewusstseinsbildung
angestoßen, die immer noch nicht zu Ende gedacht ist. Ein wichtiger Impuls
der Konstitution über die Liturgie war, dass Liturgie nie privatisiert werden
darf, sondern eine Gemeinschaft braucht, um gefeiert zu werden.11 Damit zog
das Zweite Vaticanum einen Schlussstrich unter eine Verstehensweise von Spi-
ritualität, die sich vor allem im 19. Jahrhundert ausgeprägt hatte und in der For-
mel „Rette deine Seele!“ ihre Zuspitzung fand. 

Diese Spiritualität, die in den Ordensgemeinschaften als Gebetsgemein-
schaften par excellence wiederum verschärft anzutreffen war, kann in zweifa-
cher Hinsicht charakterisiert werden: Zum einen war sie sehr stark privatisiert,
zum andern in hohem Maß leistungsorientiert. 

Konkret gab sich dies daran zu erkennen, dass die Feier der Messe, des Stun-
dengebetes und des Gebetslebens überhaupt privatisiert ablief. Auch in großen
Gemeinschaften war es nicht unüblich, dass jedes einzelne Ordensmitglied das
Stundengebet für sich betete, wie es überhaupt an der Tagesordnung war,
während der Messe andere Gebetsweisen zu pflegen, die nur zur Wandlung
und zum Kommuniongang unterbrochen wurden. Ebenso spielte die Quantität
der gesprochenen Gebete eine große Rolle. Außer den Horen gehörten in den
meisten Kongregationen andere Frömmigkeitsübungen zum „Officium“, das
als Pflichtprogramm absolviert werden musste: meist tägliche Kreuzwegan-
dachten, Rosenkranz, Litaneien, Orationen, Novenen etc.

Selbst wenn miteinander gebetet wurde, hieß das, vorgegebene Texte zu re-
zitieren und Rituale genau einzuhalten. Wie die/der Einzelne in diesen Texten
und Gepflogenheiten vorkam, wie sie sie/ihn auf ihrem/seinem Weg des Glau-
bens unterstützten, lag außerhalb des Fragehorizontes. Von daher wundert es
nicht, wenn OrdenschristInnen, die noch in diesem Geist ausgebildet wurden,
es heute sehr mühevoll lernen müssen, Glauben nicht nur „privatissime“ zu
vollziehen, sondern ihn auch miteinander zu teilen und über ihn zu sprechen. 

Eine Spiritualität von heute, nimmt sie die Impulse des Zweiten Vaticanums
ernst, kann sich aber nicht mehr als „privatisierte“, sondern nur noch als „kom-
munikative Spiritualität“ entfalten. Was ist damit gemeint?

Aus der Gottessehnsucht leben  247

11 Vgl. SC 26.

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 247



Konturen einer „kommunikativen“ Spiritualität
Es geht darum, Formen des Betens und liturgischen Feierns, der Verkündigung
und des Dienstes sowie der Gemeinschaft zu entwickeln, in denen die/der Ein-
zelne mit ihrer/seiner Glaubens- und Unglaubensgeschichte vorkommt. Diese
eigenen Gottes(nicht-)erfahrungen sollen zur Möglichkeit werden, über den
Glauben zu kommunizieren und Wege für die Gottesbegegnung zu eröffnen
(Dimension der Liturgie). 

Was hier abstrakt gesagt wurde, könnte sich konkretisieren in Formen des
Betens, wie sie z. B. im Bibelteilen praktiziert werden. Das kann heißen, dass
ein Psalm versweise reihum gelesen wird. Nach einer Zeit der Stille, in der die
Worte des Psalms in der eigenen Lebensgeschichte nachklingen können, wer-
den Verse wiederholt, so dass der alttestamentliche Text durch die Wiederho-
lungen sozusagen neu sortiert und damit in das eigene Leben hereingeholt
wird. Es kann ermutigen, wie der biblische Text von jeder/m anders gelesen,
oder wenn deutlich wird, wie ein Vers für mehrere ein Wort ist, das die eigenen
Gottes(nicht-)erfahrungen ausdrückt. Die geronnenen Erfahrungen, wie sie in
den Texten der Tradition ihren Niederschlag gefunden haben, können so zum
Weg werden, füreinander Gott auszusagen, wie er in den eigenen Lebensge-
schichten im Heute vorkommt. 

Kommunikative Spiritualität meint also eine Weise des Betens und Gotter-
fahrens, die Wege sucht, die eigenen Glaubenserfahrungen ins Wort, in die Ge-
ste, ins Symbol oder in den Tanz zu heben und ihnen damit einen heutigen Aus-
druck  zu verleihen. Sie ist kommunikativ in dem Sinn, dass Glaube geteilt und
mitgeteilt wird (Dimension der Martyria, der Verkündigung). Sie ist damit
auch in dem Sinn kommunikativ, dass hier nach Ausdrucksweisen gesucht
wird, die von den Menschen heute verstanden werden. Hier ist eine „Sprache“
gefragt, die sich nicht damit zufrieden gibt, theologische Binnensprache zu tra-
dieren, sondern die vielmehr darauf bedacht ist, den Gott des Lebens so auszu-
sagen, dass seine Lebendigkeit ansteckend und trostvoll wirkt. 

Kommunikative Spiritualität setzt weiterhin auf Formen des Gebetes, die ei-
nen Resonanzraum für die Kommunikation schaffen. Die Möglichkeit des
Wortes ist nur dort gegeben, wo es auch gehört werden kann, wo es die Stille
gibt, wo das Schweigen einen Raum eröffnet, in den hinein das Wort  klingen
kann. Das Schweigen ist aber nicht nur zu suchen, weil es  das Wort ermög-
licht, sondern auch, weil es wie sonst nichts – außer der Passio und diese steht
in engem Zusammenhang mit dem Schweigen – erkennen lässt , dass Got-
teserfahrung bedeutet, sich in die Ohnmacht der Nichtmachbarkeit auszulie-
fern und sich zu bereiten, ohne etwas erzwingen zu können. Kommunikative
Spiritualität ist also auch kommunikativ in dem Sinn, dass sie die Regeln der
Kommunikation achtet und sich selbst durch diese konstituiert: durch das
Empfangen und Geben, das Hören und Antworten, das Schweigen und Aus-

Mirjam Schambeck 248

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 248



drücken. Kommunikative Spiritualität meint aber ebenso, dass sich die Einzel-
nen in ihrer Gotteserfahrung nicht auf einen Raum des Privaten zurückziehen –
sei es sprachlich, örtlich oder gedanklich –, sondern danach drängen, sich in
die Gemeinschaft der Kirche und in die konkret versammelten Menschen hin-
ein zu öffnen (Dimension der Koinonia, der Gemeinschaft). 

Kommunikative Spiritualität ist also auch kommunikativ in dem Sinn, dass
sie Auskunft gibt über die Verortung des Betens, dass es Vollzug der Gemein-
schaft mit Gott ist, von ihm her kommt und auf ihn hin geht.  Als solche sucht
eine kommunikative Spiritualität nach einem Ausdruck, wie sie die erfahrene
Gottesbeziehung auch in den Beziehungen zur Schöpfung, zum Mitmenschen,
zu sich selbst Gestalt annehmen lassen kann. Was im Gebet erfahren wurde,
drängt danach, diese Welt besser zu machen.

Insgesamt ist also die kommunikative Spiritualität in einen Horizont gestellt,
der die grundsätzliche Beziehung von Gott und Mensch meint. Mit anderen
Worten heißt das auch, dass Spiritualität nicht nur verkürzt werden darf auf das
Beten und die Formen des Betens, sondern den Vollzug des Menschseins
meint. Spiritualität wird in diesem Sinne verstehbar als Weise, wie die/der Ein-
zelne ihr/sein Leben im Horizont Gottes gestaltet. Denken, Reden, Handeln,
Lieben gehören dazu.

Ordensleute als „ExpertInnen und InterpretInnen“ von Contemplatio oder:
Über die mystagogische Aufgabe der Ordensleute
Contemplatio als Dimension des Ordenslebens, die sich in einer kommunikati-
ven Spiritualität verwirklicht, kann zeigen, wo Ordensleute heute in ihrer Ei-
gentlichkeit gefragt sind. Ordensleute verstanden als „ExpertInnen von Con-
templatio“ sind aufgefordert, in der Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden
die Contemplatio zu akzentuieren. 

Konkret kann sich daraus der Appell formulieren, in der jeweiligen Umge-
bung, Räume und Zeiten zu ermöglichen, die den Menschen helfen, sich der
Gottesbegegnung zu stellen. Das kann heißen, Kurse zu initiieren, in denen das
kontemplative Gebet eingeübt wird, die das Schweigen als Raum akzentuieren,
der offen macht für die Gottesbegegnung, die helfen, in die eigene Tiefe zu
steigen und nach Gott Ausschau zu halten. Das kann auch bedeuten, dass Or-
densleute ihre gemeinsamen Gebetszeiten und -räume für die Menschen aus
der Stadt und der Umgebung öffnen, um im gemeinsamen Gebet zu erfahren,
wie die Not des einen vom anderen getragen wird. Daraus wiederum kann sich
für  Ordensleute die Aufgabe ergeben, für Menschen zu BegleiterInnen zu wer-
den, um ihnen zu helfen, ihre Gotteserfahrungen zu deuten. In einem verdich-
teten Sinn heißt das, dass sie zu „InterpretInnen von Contemplatio“ werden. In-
dem sich die Ordensleute immer wieder der Aufgabe stellen, den unaussprech-
lichen Gott auszusagen, und gleichzeitig das Scheitern daran erfahren, können

Aus der Gottessehnsucht leben  249

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 249



sie Menschen helfen, denen selbst die „Sprache“ abhanden gekommen ist für
das, was über das Vorfindliche hinausgeht, nämlich für ihre Gotteserfahrungen
und Gottes (nicht) – erfahrungen. 

Weil die Ordensleute selbst die biblischen Schriften und die Texte der Tradi-
tion daraufhin durchforsten, wo und wie sich Gott den Menschen gezeigt hat
und wie die Menschen diese Erfahrungen ausgedrückt haben, können sie den
Menschen von heute ein Sprachpotenzial erschließen für ihre eigenen Erfah-
rungen mit dem Unaussprechlichen, der sich als gegenwärtig und verborgen
zeigt, so dass Glaube nicht mehr in das Verstummen abgedrängt zu werden
braucht. Als Frauen und Männer, die die Spuren Gottes, wie sie sich in unserer
Welt finden, immer neu zu lesen suchen, können sie deshalb auch mithelfen,
aufmerksam zu werden für das, was ist, um in der Wirklichkeit Gottes Gleich-
nis zu entziffern. Ordensleute, die selbst diesen Gott in ihrem Leben erfahren
haben und seine Abwesenheit und Verborgenheit aushalten, können andere
Menschen inspirieren, in der eigenen Lebensgeschichte Gott zu entdecken. 

Insgesamt zeigt sich damit, dass den Ordensleuten als ExpertInnen und In-
terpretInnen von Contemplatio eine mystagogische Aufgabe zukommt, die
sich in den oben genannten Richtungen entfalten kann. Zudem zeichnet sich
ab, dass sich die Contemplatio als Compassio akzentuiert, indem sie sich als
Bewegung nach unten, hin zu den Benachteiligten und Geschundenen voll-
zieht. Die Contemplatio konkretisiert sich damit als Compassio, wie sich diese
umgekehrt aus der Gottesbegegnung ergibt.

3.2. Die Compassio – Von den Benachteiligten her die Welt gestalten

Die Compassio – Die Areopage der Sendung sind durch den Weg Jesu, der
nach unten geht, definiert

Die Compassio ist damit neben der Contemplatio eine zweite Dimension,
die das Ordensleben ausmacht. Wie oben schon deutlich wurde, stehen beide in
einem gegenseitigen produktiven Wechselverhältnis. Die Dimension der Com-
passio macht in Bezug auf das Ordensleben, zumindest wie es sich aus franzis-
kanisch-klareanischer Perspektive zeigt, deutlich, dass die Areopage der Sen-
dung durch den Weg Jesu festgelegt sind, der nach unten geht (vgl. Phil
2,6–11). Wer sich auf den Weg Jesu einlässt, muss diesen Weg nach unten mit-
gehen und das heißt entsprechend der Parusie-Rede (Mt 25), sich auf die Be-
nachteiligten und Geschundenen einlassen. Konkret heißt das, sich für Andere
zu engagieren, in die Bresche zu springen, auch wenn das bedeutet, Nachteile
in Kauf zu nehmen. 

Verwirklicht sich in der Contemplatio der Aspekt einer intensiven Gottesbe-
ziehung, weist die Compassio die Beziehung zu den Armen als vornehmlichen
Ort der Gottesbegegnung aus. Die Compassio fordert den Menschen total, sie

Mirjam Schambeck 250

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 250



braucht die ganze Vitalität des Menschen mit dem Ziel, dass dadurch ein „Mehr
an Leben“ für alle möglich wird, auch wenn das weh tut und viel kostet. In der
herkömmlichen theologischen Sprache gesprochen, verwirklicht sich in der
Compassio der horizontale Gehorsam, das Horchen auf den Anderen, ja den
Geringeren und Geringsten. Was im evangelischen Rat der Armut verwirklicht
wird, scheint in der Dimension der Compassio in einem weiteren Horizont auf.

Ordensleute als „SympathisantInnen der Benachteiligten“ oder: ProphetIn zu
sein ist gefährlich 
An der Compassio lässt sich ablesen, wo heute Betätigungsfelder von Ordens-
leuten sein können und müssen. Ordensleute können gleichsam als „Sympathi-
santInnen“ der Benachteiligten definiert werden, die wiederum in der Gemein-
schaft der Glaubenden und in der Welt von heute den Einsatz für die Entrech-
teten und an den Rand Gestellten unterstreichen müssen. Den Ordensleuten
steht es demnach an, als Prophetinnen und Propheten aufzutreten, die überall
dort ihre Stimme erheben, wo ein Mensch geknechtet und Leben klein gehal-
ten wird. Das gilt im Hinblick auf die allgemeine Gesellschaft genauso wie auf
die Kirche. Der Bereich des Sozialen, der Bildungsbereich in seinen verschie-
denen Facetten sind deshalb nach wie vor hervorragende Areopage der Sen-
dung, auf denen Ordensleute gefragt und nötig sind. 

3.3. Contemplatio und Compassio als Dimensionen des Ordenslebens –
vergleichbar mit den beiden Brennpunkten einer Ellipse

Versucht man, das bisher Gesagte noch einmal zusammenzufassen, dann zeigt
sich, dass Contemplatio und Compassio in Bezug auf den Weg der Gelübde
gleichsam wie die beiden Brennpunkte einer Ellipse zu verstehen sind. Beide
bedingen einander, ja akzentuieren sich und ergeben erst in ihrem wechselsei-
tigen Bezug, woraus und woraufhin Ordensleben geht.

Zugleich ist in diesen beiden Dimensionen eine Herausforderung angespro-
chen, die allen Christinnen und Christen zukommt. Was also ist das Charakte-
ristische des Weges der Gelübde, wenn selbst die beiden Dimensionen, in de-
nen sich das Ordensleben entfaltet, allen ChristInnen gemeinsam ist?

Um wiederum an die eingangs gemachten Bemerkungen anzuknüpfen, zeigt
sich auch hier, dass der Weg des Ordenslebens eine konkrete Antwort auf die
Gottessehnsucht in einer konkreten Gestalt ist. Diese konkrete Gestalt verwirk-
licht sich als Contemplatio und Compassio. Wie Contemplatio und Compassio
nun gelebt werden, das gibt die gelebte Communio vor. Sie ist der Raum, in
dem Contemplatio und Compassio im Ordensleben aktualisiert werden und zu-
gleich auch ihr konkreter Ausdruck. Als Lebensgemeinschaft von Menschen,
die aus der Gotteswunde heraus und aus der Compassio in Gemeinschaft mit-

Aus der Gottessehnsucht leben  251

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 251



einander als Ehelose ihr Leben gestalten, ist die Communio Möglichkeit und
Grenze des Ordenslebens. Die Communio spezifiziert damit, was die Contem-
platio und die Compassio als Dimensionen christlicher Existenz eröffnen.

3.4. Die Communio – Verwirklichungsraum und konkreter Ausdruck von
Contemplatio und Compassio

Die Communio als Dimension, in der sich das Ordensleben entfaltet, scheint
aus dem bisher Gesagten als der Raum auf, in dem sich Contemplatio und
Compassio konkretisieren. Wurden Contemplatio und Compassio mit den bei-
den Brennpunkten einer Ellipse verglichen, dann ist die Communio in diesem
Bild sowohl der dadurch umschriebene Raum, als auch die Grenzlinie der El-
lipse. Erst in der konkret gelebten Communio gewinnt der Weg der Gelübde,
der als konkrete Antwort auf die Gotteswunde konturiert wurde, Gestalt.

Communio meint in diesem Kontext dann sowohl die konkrete „Ordensge-
meinschaft“ (also die konkrete Kongregation, das konkrete Institut, den kon-
kreten Orden, die konkrete Gemeinschaft apostolischen Lebens, das konkrete
Säkularinstitut etc.), in die jemand eintritt, um dort sein Leben zu gestalten, als
auch die konkrete Communitas verstanden als Lebensgemeinschaft, in der Or-
denschristInnen zusammenleben.

Das alltägliche Leben in Gemeinschaft (zumal als Ehelose) lässt konkret
werden, was Contemplatio und Compassio bedeuten. Die Relationalität, die in
der Contemplatio auf Gott geht und in der Compassio als Begegnung mit den
Geschundenen ausgewiesen wird, erfährt in der Praxis gelebten Lebens in der
jeweiligen Lebensgemeinschaft sowohl ihren Raum als auch ihre Grenze. In
der Communio wird konkret erfahrbar, dass der Mensch zwar einerseits ein
Wesen der Beziehung ist, andererseits aber erst werden muss. Das heißt, dass
die Communio, die im gemeinschaftlichen Leben erlebt wird, einerseits Gabe,
als auch Aufgabe für die einzelnen Mitglieder ist. Die Communio ist so etwas
wie der Erprobungsraum, in dem die Beziehungsfähigkeit der Einzelnen gelebt
und auch kultiviert werden kann. 

Ordensleute als „ExpertInnen von Gemeinschaft“ (VC 46 ) oder: Die thera-
peutische Aufgabe der Ordensleute
So wie die Communio gleichsam Ausweis des Ordenslebens ist, so können die
Ordensleute damit im eigentlichen und idealen Sinn als „ExpertInnen von Ge-
meinschaft“ gelten. Damit ist ein Thema angesprochen, das sich vor allem in
der heutigen Zeit, in der Narzissmus, Vereinzelung, Ichbezogenheit und Ver-
einsamung als schwerwiegende und immer häufiger anzutreffende psychische
Mängel erlebt werden, als schwierig erweist. Sowohl in den konkreten Le-
bensgemeinschaften als auch für die Menschen unserer Gesellschaft stellt sich

Mirjam Schambeck 252

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 252



das als Aufgabe. Die Ordensleute, die selbst immer wieder die Bruchstückhaf-
tigkeit und das Scheitern von Beziehungen und Gemeinschaft erleben, aber
auch das Gelingen, sind gefordert, gerade diese Erfahrungen fruchtbar für An-
dere zu machen. Ordensleute können so gesehen einen therapeutischen Dienst
an den Menschen leisten und helfen, dass Beziehungs- und Bindungsfähigkeit,
die für eine verantwortliche Beziehung konstitutiv sind, kultiviert werden.

4. Contemplatio – Compassio – Communio: 
Ein Modell zum Weiter-denken 

Versucht man die obigen Überlegungen zusammenzufassen, ergibt sich Fol-
gendes: Für den Weg der Gelübde als konkrete Antwort auf das Angerührtsein
des Menschen durch Gott, das in ihm die Sehnsucht nach Gott weckt, erwiesen
sich die Dimensionen der Contemplatio, Compassio und Communio als cha-
rakteristisch. Gottesbegegnung und Einsatz für die bzw. Solidarität mit den Be-
nachteiligten und Geschundenen erfahren in der konkret gelebten Communio
ihren Ausdruck, ihre Ermöglichung und ihre Grenze. Nun zeigt ein Blick in die
Geschichte als auch auf die gegenwärtigen Bewegungen in den „Ordensge-
meinschaften“, dass die tatsächlichen Wege dieser drei grundsätzlichen Di-
mensionen des Ordenslebens durchaus sehr unterschiedlich abliefen und -lau-
fen. Die Vielgestaltigkeit von möglichen Lebensstilen, die sich daraus ergibt,
ist Chance und zugleich Zeichen der Lebendigkeit des Ordenslebens.

Auch wenn in diesen Ausführungen der Gedanke leitend war, das Gemein-
same bei allem Verschiedenen herauszuarbeiten, ist dieses Gemeinsame nicht
ohne diese Vielgestaltigkeit zu denken. Die Einheit findet vielmehr ihren Aus-
druck in der Vielgestaltigkeit, wie auch die Pluralität von der Einheit her zu
verstehen ist.

Die Dimensionen der Contemplatio, der Compassio und Communio, die
hier als Modell vorgestellt wurden, Ordensleben zu buchstabieren, sind freilich
nur ein Weg, Ordensleben neu zu profilieren. Ob Ordensleben Zukunft hat, ob
Menschen auch in dieser Form einen Weg erkennen, auf dem sie glücklich wer-
den, das wird weithin davon abhängen, ob sich die Ordensleute aufmachen, aus
toten Buchstaben, Bräuchen und Gemäuern auszusteigen und nach angemes-
senen Formen zu suchen, wie Ordensleben heute gehen kann. Vielleicht hilft
das vorgestellte Modell, sich auf die Suche zu begeben.

Aus der Gottessehnsucht leben  253

243-253  04.06.2003 19:38 Uhr  Seite 253


