
Denken der Differenz – 
Leben in Achtung vor dem Anderen 
Anstöße heutiger Philosophie für das Leben in einer Gemeinschaft

Walter Schaupp, Freiburg; Melanie Wolfers, München

Der Eintritt in eine religiöse Gemeinschaft ist häufig bewusst oder unbewusst
von der Erwartung motiviert, eine Gemeinschaft zu finden, von der man sich
getragen, verstanden und in seinem Innersten anerkannt weiß. Die Suche nach
Vertrautheit und dem Erleben gemeinsamer Weggefährtenschaft ist nicht nur
etwas, was Menschen einen Lebenspartner suchen lässt, sondern brennt als zu-
tiefst menschliches Bedürfnis auch in denen, die ihren Weg in einer religiösen
Gemeinschaft gehen wollen. Gerade auf dem Hintergrund der hohen Gemein-
schaftsideale des Ordenslebens, die sich beispielsweise von der idealisiert ge-
zeichneten Jerusalemer Urgemeinde inspirieren lassen (Apg 4,32: „ein Herz
und eine Seele“), werden menschliche Enttäuschungen besonders schmerzlich
erlebt. Manche müssen inmitten einer Gemeinschaft, in der Gebet und Arbeit
geteilt werden, erfahren, dass sie das sie wirklich Bedrängende mit niemandem
teilen können. Trotz äußerlich geregelter Kommunität fehlt es an echter Kom-
munikation. Man lebt schon viele Jahre mit anderen, und doch bleiben sie
Fremde. Es gibt ein vorgeschriebenes geistliches Miteinander, aber der ge-
meinsame Geist ist kaum spürbar. 

Wie sind solche Erfahrungen zu beurteilen? Sind sie Zeichen von Versagen?
Rechtfertigen sie das Verlassen der Gemeinschaft? Gehört das Ertragen einer
bleibenden Fremdheit und mangelnden erlebbaren Einheit zu den Herausfor-
derungen, die menschlich und spirituell gedeutet und bestanden werden müs-
sen?

Unsere Gruppe „Theologie des Ordenslebens“ sieht es als eine ihrer Aufga-
ben, auch Anstöße aus der heutigen Philosophie aufzunehmen und für eine
Spiritualität des Ordenslebens fruchtbar zu machen. In diesem Beitrag möch-
ten wir an drei moderne Autoren anknüpfen, die alle in der einen oder anderen
Weise einem Denken der Andersheit oder Differenz verpflichtet sind – Motive,
die uns, wenn von Gemeinschaft und Beziehung die Rede ist, oft vergessen er-
scheinen und die doch ein erhellendes, wenn auch ungewohntes Licht auf die
genannte Problematik zu werfen versprechen.

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 254



Denken der Differenz – Leben in Achtung vor dem Anderen 255

1. Das Denken der Differenz

1.1 Die Andersheit des Anderen

Nach Emmanuel Lévinas, der als „Denker des Anderen“ bekannt ist, führt die
Begegnung mit dem Anderen1 in seiner Uneinholbarkeit und Einzigkeit zu ei-
ner Erschütterung der je eigenen Welt. Die Konfrontation mit der Fremdheit
des Anderen, die sich für Lévinas in der Situation des „Von-Angesicht-zu-An-
gesicht“ ereignet, deckt die Relativität des eigenen Ichs auf und stellt dessen
spontanes Sich-selbst-Entwerfen und –Entfalten in Frage. In dieser ursprüngli-
chen Erfahrung eröffnen sich nun für das Selbst zwei Wege: Auf dem ersten be-
wältigt man die Fremdheitserfahrung, indem man den Anderen den eigenen
Anschauungs- und Denkformen unterwirft und ihn in den eigenen Weltentwurf
einordnet. Hier hat der Andere als Anderer keinen Platz mehr. Auf dem ande-
ren Weg hingegen erkennt das Subjekt die Verantwortung an, dem Anderen als
ihm selbst zu antworten, und in der Anerkennung dieser Verantwortung muss
es bereit sein, die eigene Verfügungsgewalt einzuschränken.

Das Antlitz des Anderen hat zunächst den Charakter der Negativität. Mit
ihm tritt nämlich etwas auf, was die Einheit des eigenen Weltentwurfs negiert
und die subjektive, ich-zentrierte Welt immer wieder aufbricht. Der Mensch
begegnet einer fremden Freiheit, die nicht restlos in den eigenen Horizont ein-
geordnet werden kann. Vielmehr ereignet sich nach Lévinas die Absolutheit
des Antlitzes des Anderen als Ab-solution, als unaufhörliches Sich-Ablösen
von fixen Vorstellungen und Apriorismen, die das Ich vom Anderen haben
kann. So fordert jede echte Begegnung das Herausgehen aus sich selbst, das
Verlassen liebgewordener Vorstellungen, den Abschied von Bildern, in denen
sich das Ich seine Welt zurechtgelegt hat.

Das Antlitz des Anderen appelliert an das Subjekt, der Distanz des Anderen
Rechnung zu tragen und ihn in seiner Not nicht allein zu lassen. Angeblickt und
angegangen vom Anderen in seiner Bedürftigkeit und Unerreichbarkeit ist die-
sem gegenüber Indifferenz unmöglich. Dabei ist die Not des Anderen im Tief-
sten von dessen vielleicht unausgesprochenem Hilferuf geprägt: „Lass mich in
meiner Sterblichkeit nicht allein!“ Die Bedürftigkeit und Begrenztheit, die Ver-
wundbarkeit und die Not des Sterbenmüssens treten dem Subjekt als ethischer
Appell entgegen, der dessen Nähe, Geduld und Solidarität einfordert. In dieser
Nicht-Indifferenz, die Lévinas bestimmt als „eine Weise, durch die Differenz
be-un-ruhigt zu werden, ohne daß die Differenz aufhörte“,2 löst sich das Ich von

1 „Der Andere“ steht bei Lévinas für „der andere Mensch“. Wir verzichten im Text auf Schreib-
weisen, die eigens hervorheben, dass dieser Andere auch eine Frau sein kann. 
2 E. Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von Transzendenz.
München 21988, 124.

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 255



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 256

seiner Sorge um sich selbst. Das konkrete Engagement für das Leben und die
Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit und der
subjektiven Verschlossenheit. In der ethischen Situation, in der der Mensch dem
Anspruch des Anderen antwortet, sieht Lévinas das Geburtsereignis des Sub-
jekts und den Ursprung unbedingten Sinns. Das Sein-für-den-Anderen, die Pro-
existenz als neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende.

Dieses wesentliche Nichtbegreifen des Anderen entfaltet Lévinas in Anleh-
nung an das biblische Bilderverbot: Gott ist nicht von Angesicht zu Angesicht
erkennbar. Der Mensch als „imago Dei“ spiegelt daher Gott nicht in seinem
Antlitz wider, sondern ist Abbild Gottes gerade darin, dass er in seiner wesent-
lichen Fremdheit die Unbegreiflichkeit Gottes repräsentiert. So eröffnet sich in
der ethischen Begegnung zugleich das religiöse Verhältnis, in dem sich die
Nächstenliebe als Kriterium der Gottesliebe erweist. In diesem Sinn schreibt
Lévinas: „Ich nähere mich dem Unendlichen in dem Maße, indem ich mich für
meinen Nächsten, der mich ansieht, vergesse“.3

Auch im Denken des französischen Philosophen Jacque Derrida spielt der
Begriff der Andersheit eine entscheidende Rolle. Derrida baut sein ganzes
Denken auf dem Begriff der „Differenz“ (differance) auf, und will damit sagen,
dass die gesamte Wirklichkeit immer nur sie selbst ist, indem sie zugleich auch
das Andere dessen ist, was wir gerade von ihr empfinden, sehen oder über sie
denken. Derrida geht vom Verstehen eines Textes aus. Der Sinn einer Erzäh-
lung oder eines Gedichtes wird nie endgültig erkannt und kann auch nicht end-
gültig behauptet werden, sondern bestimmte Sichtweisen müssen sich immer
wieder durch andere, „differente“ Perspektiven in Frage stellen lassen. Ein
Text als Sinneinheit „ist“ nur in diesem Spiel  von Differenzen und man wird
ihm nur gerecht, wenn man sich auf dieses Spiel einlässt. Gleiches gilt für die
Anschauungen, die wir von uns, unserem Leben, von anderen und der Welt ha-
ben. Dieser Ontologie der Differenz, dieser prinzipiellen Nicht-Festlegbarkeit
der Wirklichkeit entspricht bei Derrida der Begriff der Dekonstruktion. Damit
ist die ständige Aufgabe gemeint, bislang selbstverständlich gültige Auffas-
sungen und Meinungen über die Welt zu de-konstruieren, sie als ein mögliches
Konstrukt über Wirklichkeit sehen zu lernen, sie wieder „auseinander zu neh-
men“ – dies meint ursprünglich das Wort „de – konstruieren“ – und so Platz zu
schaffen für das Andere, bislang nicht Gesehene. Derrida sieht es als vor-
nehmste Aufgabe der Philosophie an, immer wieder differente Sichtweisen ins
Spiel zu bringen und so gegen die Verfestigung und Monopolisierung der herr-
schenden Meinungen anzugehen.

3 Ders., Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozialphilosophie.
München 21987, 258. 

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 256



Denken der Differenz – Leben in Achtung vor dem Anderen 257

Es ist an dieser Stelle weder notwendig noch möglich, das Denken Derridas
zu kritisieren, vor allem dort, wo die Forderung nach Dekonstruktion radikali-
siert wird.4 Worum es geht, ist die Einsicht, dass die Wirklichkeit sich einfa-
chen Festlegungen entzieht, weil sie in sich immer auch das noch nicht gese-
hene Differente birgt; dass Menschen immer wieder dazu neigen, sich An-
schauungen von der Welt und vom Anderen zu „konstruieren“ und dass diese
„Konstrukte“ die Tendenz in sich haben, sich in unangreifbarer Weise zu ver-
festigen; und dass man sich daher schließlich immer wieder der schmerzhaften
Mühe einer Dekonstruktion unterziehen muss, also dem Prozess der Auflösung
von etwas bislang Gewohntem und Sicherem. Wiederum lässt sich von hier,
wie bei Lévinas, die Brücke zu Theologie und Anthropologie schlagen: Das
Differenzdenken betont eine letzte Nicht-Festlegbarkeit Gottes und des Ande-
ren, es legt den Akzent auf die Erfahrung eines uneinholbaren Nicht-Verste-
hens dieses Anderen und warnt vor der Versuchung, ihn nach eigenen Erwar-
tungen und Bildern zu formen. 

1.2 Die eigene Andersheit leben 

Bei der italienischen Philosophin Luisa Muraro, die sich als feministische
Denkerin profiliert hat, wird eine ganz andere Seite des Differenzdenkens
sichtbar. Muraro denkt primär über die eigene Andersheit, über die eigene,
nicht einholbare Differenz zu den anderen nach und spricht in diesem Zusam-
menhang von der Notwendigkeit eines „Von-sich-selbst-Ausgehens“ und
„Sich-nicht-finden-Lassens“.5 „Von-sich-selbst-Ausgehen“ bedeutet, die eige-
ne Differenz im Sinn der eigenen, unableitbaren Originalität zu entdecken und
zur Freiheit zu finden, diese Differenz positiv zu leben. Dies setzt voraus, sich
von herrschenden Meinungen und den Zwängen von Strukturen soweit wie
möglich unabhängig zu machen, zur eigenen Erfahrung von Welt und Selbst
zurückzukehren und im Ausgang von dieser Erfahrung das eigene Leben zu ge-
stalten. Das „Sich-nicht-finden-Lassen“ bedeutet anzunehmen, dass es in mir
etwas gibt, was dem Anderen immer unzugänglich bleiben wird. In diesem
Sinn werde ich von anderen, auch von einer Gemeinschaft, nie ganz „gefun-
den“, sondern bin zugleich immer mehr als deren Meinung über mich.

Muraro betont, dass die eigene Differenz zu leben nicht primär bedeutet, ge-
gen etwas anzukämpfen, sondern umgekehrt, sich selbst in ein neues Verhält-
nis zur Welt zu setzen, die Kraft zu besitzen, in der Differenz ihr gegenüber zu

4 Radikalisiert man das Denken von Derrida, dann gerät man in einen endlosen Kreislauf von
Konstruktion und Dekonstruktion und jeder Wahrheitsbezug geht verloren.
5 Titel eines Beitrags von L. Muraro in: Diotima u.a.: Die Welt zur Welt bringen. Politik, Ge-
schlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen. Hrsg. v. Antje Schrupp. Königstein/Ts.
1999, 18–37.

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 257



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 258

bleiben. Was wir zuerst und zunächst verändern können, sind nicht Welt und
Gesellschaft als solche, sondern unsere eigene Position in und unsere Bezie-
hung zur Welt. Es geht, wie Muraro formuliert, um eine „Veränderung meines
In-der-Welt-Seins“.6

Diana Sartori, ein weiteres Mitglied der sogenannten Diotima-Gruppe, ent-
faltet diese Idee am Beispiel der Hl. Theresa v. Avila und deren Klostergrün-
dungen. In ihr sieht sie eine Frau, die beispielhaft die Freiheit gefunden hat,
„ihren“ Ort in der Welt und „ihre“ ureigene Differenz zur Welt zu leben. In die-
ser Entdeckung wurzeln nach Sartori Theresas‘ Klostergründungen als kon-
krete Orte, an denen diese neue Sichtweise von Welt innerhalb der Welt selbst
Realität wird.7

2. Kultur der Differenz

Obwohl es auch in der christlichen Tradition viele Hinweise darauf gibt, klingt
es für christliche Ohren doch immer wieder ungewöhnlich, im Hinblick auf
den Anderen nicht zuerst von Verständnis, Einheit und Gemeinschaft zu spre-
chen, sondern von bleibender Verschiedenheit und von einer nicht einholbaren
Andersheit. Gerade deshalb wollen wir im Folgenden Möglichkeiten nachge-
hen, das Denken der Differenz als einen notwendigen und befruchtenden Im-
puls für das Leben christlicher Gemeinschaft zu verstehen. 

2.1 Die Unverfügbarkeit des Anderen achten

Wir begannen mit der Erfahrung, dass heute viele Ordensmitglieder nicht jene
Einheit, Intimität und Gemeinschaft finden, die sie sich ersehnten. Das Denken
der Differenz kann darauf aufmerksam machen, dass der Andere trotz viel-
leicht langer Gefährtenschaft immer auch ein Fremder bleibt, der seine eigene
Art, die Welt zu sehen und seinen Weg zu gehen, hat. Es verdeutlicht, dass wir
der Gefahr begegnen müssen, das Anderssein des Anderen durch unsere Bil-
der, die wir ihm überstülpen, zunichte zu machen; dass wir Ehrfurcht vor dem
Geheimnis des Anderen haben müssen, das in seiner je eigenen Gottebenbild-
lichkeit gründet.

Das Bilderverbot des Alten Testamentes ist Ausdruck für die religiöse Er-
fahrung, dass Gottes Geheimnis die endliche menschliche Erkenntnisfähigkeit
unendlich übersteigt. Jedes endgültige Bild, das sich der Mensch von Gott zu

6 Ebd. 21.
7 D. Sartori, Warum Theresa?, sowie dies.: Autorität stiften, Ordnung gestalten, in: Diotima u. a.,
Die Welt zur Welt bringen. Politik, Geschlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen.
Hrsg. v. A. Schrupp. Königstein/Ts. 1999, 87–118 u. 119–150.

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 258



Denken der Differenz – Leben in Achtung vor dem Anderen 259

machen versucht, ist eine Verhöhnung des wahren Gottes und Ausdruck von
Götzenverehrung. „Si comprehendis, non est Deus“, fasst der heilige Augusti-
nus diese theologische Einsicht treffend zusammen: „Wenn du ihn begriffen
hast, ist es nicht Gott.“ Es ist die Gottesbeziehung, die den Menschen zum
Menschen macht, indem sie ihn in einem Grund verankert, der jeglichem Zu-
griff entzogen ist. Weil der Mensch also nur von jenem Geheimnisvollen her zu
verstehen ist, der seinerseits aber alles Verstehen übersteigt, könnte man in Ab-
wandlung des Augustinuswortes auch vom Menschen sagen: „Wenn du ihn be-
griffen hast, ist es nicht wirklich der Andere“, denn als Abbild Gottes hat der
Mensch Anteil an Gottes Unbegreiflichkeit.

Die hier gemeinte Erfahrung der Unverfügbarkeit und des wesentlichen
Nicht-Begreifens des Anderen schmerzt. Die echte Differenz tut weh, da sie
immer wieder den eigenen Vorstellungshorizont sprengt. Das Leiden an der
Fremdheit des Anderen hat seinen tiefsten Grund aber nicht allein in der Sünd-
haftigkeit des Menschen, wie es vielleicht manche spirituelle (Fehl-)Deutung
nahe legt. Vielmehr kann das Denken der Andersheit verdeutlichen, dass die
schmerzliche Differenz des Nicht-Verstehens zugleich grundlegend zur „con-
ditio humana“ gehört und theologisch betrachtet in der Geschöpflichkeit und in
der Freiheit des Menschen wurzelt. Wer im Anderen und in sich selbst das Ge-
heimnis Gottes achtet, der kann die Fremdheit als Ausdruck der Unbegreif-
lichkeit des je größeren Gottes erfahren, und dessen Leiden an der Differenz
mündet dann in die Sehnsucht nach dem Gottesgeheimnis selber, in dem alle
Differenzen versöhnt sind. Die Fremdheit des Anderen zu respektieren, das
Aushalten der Differenz und ihr je neues Fruchtbarmachen werden so zu einer
Weise, in der Menschen gegenseitig ihre Würde wahren und Gott verehren. 

Von Derrida lässt sich lernen, dass dieser Prozess, der bleibenden Fremdheit
des Anderen gerecht zu werden und darin dessen eigentlicher Wahrheit immer
näher zu kommen, kein bruchloser Weg ist. Er verläuft vielmehr immer wieder
über eine notwendige „De-konstruktion“ bisheriger Vorstellungen, Bilder und
Erwartungen, die wir in uns tragen. Und in diesem Sinn muss immer wieder et-
was in uns „sterben“, damit der Andere als der, der er in Wahrheit ist, für uns
hervorzutreten vermag. Gleiches gilt wohl für die Beziehung des Einzelnen zur
Gemeinschaft als solcher. Sowohl bei Lévinas wie auch bei Derrida wird deut-
lich, dass man hier auf die Versuchung einer ganz sublimen Form von
Machtausübung stößt: wenn die festgesetzten Bilder und Erwartungen nicht
mehr de-konstruiert werden und der Andere und die Gemeinschaft so zu sein
haben, wie es dieser Erwartung entspricht.

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 259



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 260

2.2 Das Ausgehen von sich selbst

Leben in Gemeinschaft fordert nicht nur dazu heraus, sich der Alterität des An-
deren je neu zu öffnen, sondern ebenso, die eigene Differenz, d. h. das eigene
Anderssein zu leben. Muraro betont, dass dies nur gelingt, wenn man sich in
die Praxis des „Von-sich-selbst-Ausgehens“ sowie in ein „Sich-nicht-finden-
Lassen“ einübt. Gemeint ist, sich dem subtilen Druck widersetzen zu können,
der von den Meinungen anderer und von all den Erwartungen ausgeht, die in ei-
ner Gemeinschaft herrschen. Denn immer wieder stärkt das Bedürfnis nach
Anerkennung und Dazugehören die Tendenz zu Konformität. Das Ausgehen-
von-sich-Selbst ist das Einüben in die Fähigkeit, sich eine eigene Sicht der Din-
ge zu bewahren und aus dieser Einsicht heraus in Freiheit das eigene Leben zu
gestalten. Dabei geht es nicht um eine Kampfansage an andere und auch nicht
darum, wiederum umgekehrt die anderen der eigenen Sichtweise zu unterwer-
fen. Vielmehr geht es darum, in einem sehr qualifizierten Sinn „Ich“ sein zu
können neben und mit anderen. Zugleich ist dieses „Ausgehen“ immer ein Zu-
gehen von sich auf den Anderen hin. Die geforderte Treue zum „Ich“ richtet
sich dabei auf das, was ich dem Anderen in meinem Zugehen auf ihn immer
wieder anbiete. Und sie beinhaltet, sich im Sinn einer positiven Resignation
damit abzufinden, dass ich nie ganz von ihnen gefunden werde, d. h. verstan-
den werde in dem, wer ich selbst bin. 

Auch die christliche Theologie der Schöpfung und Berufung fordert die
Treue zur eigenen Originalität geradezu heraus. Dabei geht es nicht um eine
gekünstelte Extravaganz, sondern um die Achtung der eigenen Besonderheit,
in der sich die Schöpferkraft Gottes manifestiert. Wer sich nicht bemüht, das
„Eigene“ zu entdecken und zu entfalten, sondern in einer wie auch immer ge-
arteten Masse unterzugehen, negiert einen Schöpfungsgedanken Gottes. In
diesem Sinn wäre Selbstverleugnung Gottesverleugnung.

Aus dem Recht und der Pflicht, die eigene Differenz zu leben, folgt neben
der Herausforderung für den je persönlichen Reifungsweg für eine christliche
Gemeinschaft die Notwendigkeit, denjenigen eine besondere Aufmerksamkeit
zu widmen, die eine Tendenz zur Konformität und zum „Untertauchen“ haben.
Manchmal verbirgt sich hinter diesen Haltungen eine unerlöste Selbstableh-
nung, die im frommen Gewand der Demut einhergeht, an deren Wurzel aber ei-
ne Verachtung der eigenen Geschöpflichkeit und des Schöpfers selbst steht.
Wahre christliche Selbstverleugnung hingegen setzt eine tiefe Selbstannahme
voraus, die das eigene Selbst aus Liebe an Gott hingibt und nicht aus Verach-
tung wegwirft. Entsprechend  stellt sich für Ordensgemeinschaften die Aufga-
be, nicht aus Angst vor Stolz Talente klein zu machen und zu nivellieren, son-
dern ihre Mitglieder zu ermutigen, ihre Gaben, ihr Gewordensein, ihr Frau-
oder Mannsein mit ganzem Herzen für das Reich Gottes einzusetzen. Ob diese

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 260



Denken der Differenz – Leben in Achtung vor dem Anderen 261

sich dann auch darum bemühen, ihr Wirken nicht primär auf die Darstellung
ihrer selbst, sondern zunehmend auf Gott und das Wohl von Menschen hin zu
orientieren, zeigt dann konkret, ob und wie sie ihre Berufung leben.

2.3 Die Differenz zur Welt leben

Die eigene Differenz zu leben bedeutet für Christen und für christliche Ge-
meinschaften auch, eine Differenz zur Welt zu leben. Diese Nicht-Überein-
stimmung mit der „Welt“ ist die Voraussetzung dafür, überhaupt „Salz der Er-
de“ sein zu können, wie Jesus es seinen Jüngern und Jüngerinnen zumutet. Da-
bei geht es dem Christentum keineswegs um ein beliebiges oder weltentrück-
tes Anderssein, das in Abgeschlossenheit für sich gelebt wird, sondern um ei-
ne Differenz, die in der Lage ist, Illusionen abzubauen, Verkrustungen aufzu-
brechen und Wahrheit ans Licht zu bringen. Nun hat diese Differenz zur Welt
in jeder Zeit ihre besondere Gestalt, die je neu gefunden werden will, wenn sie
fruchtbar sein soll. Die hier gemeinte Differenz zur Welt erwächst aus einer tie-
fen Fähigkeit, auf die Welt zu hören und daraus das entscheidende Spannungs-
verhältnis zu entdecken, welches in der Lage ist, die Welt mehr zu sich selbst
zu bringen. Deshalb genügt es nicht, bestimmte Formen des christlichen Le-
bens einfachhin zu tradieren, denn es kann sein, dass eine neue Zeit nach einer
anderen Differenz verlangt, die gelebt werden will. Das Finden dieser frucht-
baren Differenz ist nicht nur um der Welt willen notwendig; auch das christli-
che Leben selbst gewinnt seine innere Lebendigkeit nur daraus, wenn dieses
hier und jetzt entscheidende Spannungsverhältnis zur Welt gefunden worden
ist.

Wie erwähnt legt Muraro, ohne sich ins Unpolitische zurückziehen zu wol-
len, im Unterschied zu manch anderen Entwürfen den Akzent darauf, dass die
Differenz zur Welt etwas ist, das man primär selbst zu leben hat. Das eigene Le-
ben, die eigenen Beziehungen und die eigene Gemeinschaft sind der Ort, an
dem diese Differenz ablesbar sein muss. Das Differenzdenken vertraut darauf,
dass die dadurch entstehende Spannung mit der Zeit die Welt selbst verändert.
Es baut darauf, dass eine neue Art und Weise, in der Welt zu leben, ihr gegen-
überzutreten und sie zu deuten, diese Welt selbst nicht unberührt lassen wird. 

2.4 Die bleibende Einsamkeit

Die Erfahrung, dass der Andere immer ein Fremder bleibt, verweist auf die ele-
mentare Einsamkeit des Menschen, aus der es kein Entrinnen gibt. Wenn diese
Einsamkeit aber nicht positiv bejaht wird, so entwickelt sie sich zu einem
heimlichen Störfaktor, der auf Dauer jedes Gemeinschaftsleben behindert.
Denn wer seine Einsamkeit nicht im Tiefsten anzunehmen versucht, unterliegt

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 261



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 262

der Versuchung, sich zu anderen zu flüchten und in der Gemeinschaft das „re-
medium solitudinis“, das Heilmittel gegen die Einsamkeit zu finden. Diese
Tendenz überfordert jedoch jeden Anderen und auch eine Gemeinschaft als
Ganze, und die Idealisierungen führen mit gesetzmäßiger Regelmäßigkeit zu
Frustrationen. Für Ordensgemeinschaften gilt daher ganz besonders die Not-
wendigkeit, Räume zu schaffen, in denen die Tradition des „Eremitendaseins“
gelebt und als geistlicher Reichtum erfahren werden kann. Das können bei-
spielsweise besondere Zeiten des Schweigens sein, Einkehrtage, Wüstenzeiten
oder Exerzitien. Es braucht eine Kultur des Alleinseins, das menschlich und
geistlich gestaltet werden will und wozu auch die Erfahrung gehört, mit sich
selber etwas anfangen zu können, sei es musisch, kreativ, in der Lektüre oder
Natur.

Vor allem das persönliche Gebet bietet den Raum, mit seinem Alleinsein vor
Gott zu stehen und in ihm allein jene Geborgenheit zu suchen, die menschliche
Gemeinschaft nie geben kann. Gebet ist der Ort, um sowohl die eigene Fremd-
heit, die Differenz des Anderen und die (gemeinsame) Differenz zur Welt nicht
nur auszuhalten, sondern sie Gott hinzuhalten. Nach einem Wort von R. Tago-
re besteht das Wesen der Freundschaft darin, über der Einsamkeit des Anderen
zu wachen. Könnten wir nicht im Glauben an den uns fremden und uns nahen
Gott es ihm anvertrauen, über unserer Einsamkeit zu wachen?

254-262  24.05.2003 13:48 Uhr  Seite 262


