Denken der Differenz —
Leben in Achtung vor dem Anderen

AnstofBe heutiger Philosophie fiir das Leben in einer Gemeinschaft

Walter Schaupp, Freiburg; Melanie Wolfers, Miinchen

Der Eintritt in eine religiose Gemeinschaft ist hdaufig bewusst oder unbewusst
von der Erwartung motiviert, eine Gemeinschaft zu finden, von der man sich
getragen, verstanden und in seinem Innersten anerkannt weil3. Die Suche nach
Vertrautheit und dem Erleben gemeinsamer Weggefihrtenschaft ist nicht nur
etwas, was Menschen einen Lebenspartner suchen ldsst, sondern brennt als zu-
tiefst menschliches Bediirfnis auch in denen, die ihren Weg in einer religidsen
Gemeinschaft gehen wollen. Gerade auf dem Hintergrund der hohen Gemein-
schaftsideale des Ordenslebens, die sich beispielsweise von der idealisiert ge-
zeichneten Jerusalemer Urgemeinde inspirieren lassen (Apg 4,32: ,.ein Herz
und eine Seele*), werden menschliche Enttduschungen besonders schmerzlich
erlebt. Manche miissen inmitten einer Gemeinschaft, in der Gebet und Arbeit
geteilt werden, erfahren, dass sie das sie wirklich Bedringende mit niemandem
teilen konnen. Trotz duBerlich geregelter Kommunitét fehlt es an echter Kom-
munikation. Man lebt schon viele Jahre mit anderen, und doch bleiben sie
Fremde. Es gibt ein vorgeschriebenes geistliches Miteinander, aber der ge-
meinsame Geist ist kaum spiirbar.

Wie sind solche Erfahrungen zu beurteilen? Sind sie Zeichen von Versagen?
Rechtfertigen sie das Verlassen der Gemeinschaft? Gehort das Ertragen einer
bleibenden Fremdheit und mangelnden erlebbaren Einheit zu den Herausfor-
derungen, die menschlich und spirituell gedeutet und bestanden werden miis-
sen?

Unsere Gruppe ,,Theologie des Ordenslebens‘ sieht es als eine ihrer Aufga-
ben, auch AnstdBe aus der heutigen Philosophie aufzunehmen und fiir eine
Spiritualitéit des Ordenslebens fruchtbar zu machen. In diesem Beitrag moch-
ten wir an drei moderne Autoren ankniipfen, die alle in der einen oder anderen
Weise einem Denken der Andersheit oder Differenz verpflichtet sind — Motive,
die uns, wenn von Gemeinschaft und Beziehung die Rede ist, oft vergessen er-
scheinen und die doch ein erhellendes, wenn auch ungewohntes Licht auf die
genannte Problematik zu werfen versprechen.



Denken der Differenz — Leben in Achtung vor dem Anderen 255

1. Das Denken der Differenz

1.1 Die Andersheit des Anderen

Nach Emmanuel Lévinas, der als ,,Denker des Anderen‘ bekannt ist, fiihrt die
Begegnung mit dem Anderen' in seiner Uneinholbarkeit und Einzigkeit zu ei-
ner Erschiitterung der je eigenen Welt. Die Konfrontation mit der Fremdheit
des Anderen, die sich fiir Lévinas in der Situation des ,,Von-Angesicht-zu-An-
gesicht ereignet, deckt die Relativitit des eigenen Ichs auf und stellt dessen
spontanes Sich-selbst-Entwerfen und —Entfalten in Frage. In dieser urspriingli-
chen Erfahrung eroffnen sich nun fiir das Selbst zwei Wege: Auf dem ersten be-
wiltigt man die Fremdheitserfahrung, indem man den Anderen den eigenen
Anschauungs- und Denkformen unterwirft und ihn in den eigenen Weltentwurf
einordnet. Hier hat der Andere als Anderer keinen Platz mehr. Auf dem ande-
ren Weg hingegen erkennt das Subjekt die Verantwortung an, dem Anderen als
ihm selbst zu antworten, und in der Anerkennung dieser Verantwortung muss
es bereit sein, die eigene Verfiigungsgewalt einzuschrianken.

Das Antlitz des Anderen hat zunédchst den Charakter der Negativitit. Mit
ihm tritt ndmlich etwas auf, was die Einheit des eigenen Weltentwurfs negiert
und die subjektive, ich-zentrierte Welt immer wieder aufbricht. Der Mensch
begegnet einer fremden Freiheit, die nicht restlos in den eigenen Horizont ein-
geordnet werden kann. Vielmehr ereignet sich nach Lévinas die Absolutheit
des Antlitzes des Anderen als Ab-solution, als unaufhorliches Sich-Ablosen
von fixen Vorstellungen und Apriorismen, die das Ich vom Anderen haben
kann. So fordert jede echte Begegnung das Herausgehen aus sich selbst, das
Verlassen liebgewordener Vorstellungen, den Abschied von Bildern, in denen
sich das Ich seine Welt zurechtgelegt hat.

Das Antlitz des Anderen appelliert an das Subjekt, der Distanz des Anderen
Rechnung zu tragen und ihn in seiner Not nicht allein zu lassen. Angeblickt und
angegangen vom Anderen in seiner Bediirftigkeit und Unerreichbarkeit ist die-
sem gegeniiber Indifferenz unmoglich. Dabei ist die Not des Anderen im Tief-
sten von dessen vielleicht unausgesprochenem Hilferuf geprigt: ,,Lass mich in
meiner Sterblichkeit nicht allein!* Die Bediirftigkeit und Begrenztheit, die Ver-
wundbarkeit und die Not des Sterbenmiissens treten dem Subjekt als ethischer
Appell entgegen, der dessen Nihe, Geduld und Solidaritit einfordert. In dieser
Nicht-Indifferenz, die Lévinas bestimmt als ,,eine Weise, durch die Differenz
be-un-ruhigt zu werden, ohne daf die Differenz aufhorte,? 16st sich das Ich von

!, .Der Andere* steht bei Lévinas fiir ,,der andere Mensch®. Wir verzichten im Text auf Schreib-
weisen, die eigens hervorheben, dass dieser Andere auch eine Frau sein kann.

2 E. Lévinas, Wenn Gott ins Denken einfdllt. Diskurse iiber die Betroffenheit von Transzendenz.
Miinchen 21988, 124.



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 256

seiner Sorge um sich selbst. Das konkrete Engagement fiir das Leben und die
Freiheit des und der Anderen sprengt den Kerker der Ichgefangenheit und der
subjektiven Verschlossenheit. In der ethischen Situation, in der der Mensch dem
Anspruch des Anderen antwortet, sieht Lévinas das Geburtsereignis des Sub-
jekts und den Ursprung unbedingten Sinns. Das Sein-fiir-den-Anderen, die Pro-
existenz als neue Orientierung der Freiheit kommen dabei an kein Ende.
Dieses wesentliche Nichtbegreifen des Anderen entfaltet Lévinas in Anleh-
nung an das biblische Bilderverbot: Gott ist nicht von Angesicht zu Angesicht
erkennbar. Der Mensch als ,,imago Dei‘ spiegelt daher Gott nicht in seinem
Antlitz wider, sondern ist Abbild Gottes gerade darin, dass er in seiner wesent-
lichen Fremdheit die Unbegreiflichkeit Gottes reprisentiert. So erdffnet sich in
der ethischen Begegnung zugleich das religidse Verhdltnis, in dem sich die
Néchstenliebe als Kriterium der Gottesliebe erweist. In diesem Sinn schreibt
Lévinas: ,,Ich nihere mich dem Unendlichen in dem Mafe, indem ich mich fiir

meinen Néchsten, der mich ansieht, vergesse®.?

Auch im Denken des franzosischen Philosophen Jacque Derrida spielt der
Begriff der Andersheit eine entscheidende Rolle. Derrida baut sein ganzes
Denken auf dem Begriff der ,,Differenz (differance) auf, und will damit sagen,
dass die gesamte Wirklichkeit immer nur sie selbst ist, indem sie zugleich auch
das Andere dessen ist, was wir gerade von ihr empfinden, sehen oder iiber sie
denken. Derrida geht vom Verstehen eines Textes aus. Der Sinn einer Erzéh-
lung oder eines Gedichtes wird nie endgiiltig erkannt und kann auch nicht end-
giiltig behauptet werden, sondern bestimmte Sichtweisen miissen sich immer
wieder durch andere, ,differente” Perspektiven in Frage stellen lassen. Ein
Text als Sinneinheit ,,ist* nur in diesem Spiel von Differenzen und man wird
ihm nur gerecht, wenn man sich auf dieses Spiel einlisst. Gleiches gilt fiir die
Anschauungen, die wir von uns, unserem Leben, von anderen und der Welt ha-
ben. Dieser Ontologie der Differenz, dieser prinzipiellen Nicht-Festlegbarkeit
der Wirklichkeit entspricht bei Derrida der Begritf der Dekonstruktion. Damit
ist die stindige Aufgabe gemeint, bislang selbstverstindlich giiltige Auffas-
sungen und Meinungen iiber die Welt zu de-konstruieren, sie als ein mogliches
Konstrukt iiber Wirklichkeit sehen zu lernen, sie wieder ,,auseinander zu neh-
men‘ — dies meint urspriinglich das Wort ,,de — konstruieren* — und so Platz zu
schaffen fiir das Andere, bislang nicht Gesehene. Derrida sieht es als vor-
nehmste Aufgabe der Philosophie an, immer wieder differente Sichtweisen ins
Spiel zu bringen und so gegen die Verfestigung und Monopolisierung der herr-
schenden Meinungen anzugehen.

3 Ders., Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozialphilosophie.
Miinchen 21987, 258.



Denken der Differenz — Leben in Achtung vor dem Anderen 257

Es ist an dieser Stelle weder notwendig noch moglich, das Denken Derridas
zu kritisieren, vor allem dort, wo die Forderung nach Dekonstruktion radikali-
siert wird.* Worum es geht, ist die Einsicht, dass die Wirklichkeit sich einfa-
chen Festlegungen entzieht, weil sie in sich immer auch das noch nicht gese-
hene Differente birgt; dass Menschen immer wieder dazu neigen, sich An-
schauungen von der Welt und vom Anderen zu ,,konstruieren* und dass diese
,Konstrukte* die Tendenz in sich haben, sich in unangreifbarer Weise zu ver-
festigen; und dass man sich daher schlieBlich immer wieder der schmerzhaften
Miihe einer Dekonstruktion unterziehen muss, also dem Prozess der Auflosung
von etwas bislang Gewohntem und Sicherem. Wiederum lésst sich von hier,
wie bei Lévinas, die Briicke zu Theologie und Anthropologie schlagen: Das
Differenzdenken betont eine letzte Nicht-Festlegbarkeit Gottes und des Ande-
ren, es legt den Akzent auf die Erfahrung eines uneinholbaren Nicht-Verste-
hens dieses Anderen und warnt vor der Versuchung, ihn nach eigenen Erwar-
tungen und Bildern zu formen.

1.2 Die eigene Andersheit leben

Bei der italienischen Philosophin Luisa Muraro, die sich als feministische
Denkerin profiliert hat, wird eine ganz andere Seite des Differenzdenkens
sichtbar. Muraro denkt primér iiber die eigene Andersheit, liber die eigene,
nicht einholbare Differenz zu den anderen nach und spricht in diesem Zusam-
menhang von der Notwendigkeit eines ,,Von-sich-selbst-Ausgehens” und
,»Sich-nicht-finden-Lassens*.” ,,Von-sich-selbst-Ausgehen® bedeutet, die eige-
ne Differenz im Sinn der eigenen, unableitbaren Originalitit zu entdecken und
zur Freiheit zu finden, diese Differenz positiv zu leben. Dies setzt voraus, sich
von herrschenden Meinungen und den Zwiéngen von Strukturen soweit wie
moglich unabhingig zu machen, zur eigenen Erfahrung von Welt und Selbst
zuriickzukehren und im Ausgang von dieser Erfahrung das eigene Leben zu ge-
stalten. Das ,,Sich-nicht-finden-Lassen® bedeutet anzunehmen, dass es in mir
etwas gibt, was dem Anderen immer unzugénglich bleiben wird. In diesem
Sinn werde ich von anderen, auch von einer Gemeinschaft, nie ganz ,,gefun-
den®, sondern bin zugleich immer mehr als deren Meinung iiber mich.
Muraro betont, dass die eigene Differenz zu leben nicht primir bedeutet, ge-
gen etwas anzukdmpfen, sondern umgekehrt, sich selbst in ein neues Verhilt-
nis zur Welt zu setzen, die Kraft zu besitzen, in der Differenz ihr gegeniiber zu

4 Radikalisiert man das Denken von Derrida, dann gerit man in einen endlosen Kreislauf von
Konstruktion und Dekonstruktion und jeder Wahrheitsbezug geht verloren.

5 Titel eines Beitrags von L. Muraro in: Diotima u.a.: Die Welt zur Welt bringen. Politik, Ge-
schlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen. Hrsg. v. Antje Schrupp. Konigstein/Ts.
1999, 18-37.



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 258

bleiben. Was wir zuerst und zunichst veridndern konnen, sind nicht Welt und
Gesellschaft als solche, sondern unsere eigene Position in und unsere Bezie-
hung zur Welt. Es geht, wie Muraro formuliert, um eine ,,Verdnderung meines
In-der-Welt-Seins*.6

Diana Sartori, ein weiteres Mitglied der sogenannten Diotima-Gruppe, ent-
faltet diese Idee am Beispiel der HI. Theresa v. Avila und deren Klostergriin-
dungen. In ihr sieht sie eine Frau, die beispielhaft die Freiheit gefunden hat,
»ihren“ Ort in der Welt und ,,ihre* ureigene Differenz zur Welt zu leben. In die-
ser Entdeckung wurzeln nach Sartori Theresas‘ Klostergriindungen als kon-
krete Orte, an denen diese neue Sichtweise von Welt innerhalb der Welt selbst
Realitit wird.’

2. Kultur der Differenz

Obwohl es auch in der christlichen Tradition viele Hinweise darauf gibt, klingt
es fiir christliche Ohren doch immer wieder ungewohnlich, im Hinblick auf
den Anderen nicht zuerst von Verstéindnis, Einheit und Gemeinschaft zu spre-
chen, sondern von bleibender Verschiedenheit und von einer nicht einholbaren
Andersheit. Gerade deshalb wollen wir im Folgenden Moglichkeiten nachge-
hen, das Denken der Differenz als einen notwendigen und befruchtenden Im-
puls fiir das Leben christlicher Gemeinschaft zu verstehen.

2.1 Die Unverfiigbarkeit des Anderen achten

Wir begannen mit der Erfahrung, dass heute viele Ordensmitglieder nicht jene
Einheit, Intimitidt und Gemeinschaft finden, die sie sich ersehnten. Das Denken
der Differenz kann darauf aufmerksam machen, dass der Andere trotz viel-
leicht langer Gefihrtenschaft immer auch ein Fremder bleibt, der seine eigene
Art, die Welt zu sehen und seinen Weg zu gehen, hat. Es verdeutlicht, dass wir
der Gefahr begegnen miissen, das Anderssein des Anderen durch unsere Bil-
der, die wir ihm iiberstiilpen, zunichte zu machen; dass wir Ehrfurcht vor dem
Geheimnis des Anderen haben miissen, das in seiner je eigenen Gottebenbild-
lichkeit griindet.

Das Bilderverbot des Alten Testamentes ist Ausdruck fiir die religiose Er-
fahrung, dass Gottes Geheimnis die endliche menschliche Erkenntnisfihigkeit
unendlich iibersteigt. Jedes endgiiltige Bild, das sich der Mensch von Gott zu

¢Ebd. 21.

"D. Sartori, Warum Theresa?, sowie dies.: Autoritdt stiften, Ordnung gestalten, in: Diotima u. a.,
Die Welt zur Welt bringen. Politik, Geschlechterdifferenz und die Arbeit am Symbolischen.
Hrsg. v. A. Schrupp. Kénigstein/Ts. 1999, 87-118 u. 119-150.



Denken der Differenz — Leben in Achtung vor dem Anderen 259

machen versucht, ist eine Verhohnung des wahren Gottes und Ausdruck von
Gotzenverehrung. ,,Si comprehendis, non est Deus®, fasst der heilige Augusti-
nus diese theologische Einsicht treffend zusammen: ,,Wenn du ihn begriffen
hast, ist es nicht Gott.”“ Es ist die Gottesbeziehung, die den Menschen zum
Menschen macht, indem sie ihn in einem Grund verankert, der jeglichem Zu-
griff entzogen ist. Weil der Mensch also nur von jenem Geheimnisvollen her zu
verstehen ist, der seinerseits aber alles Verstehen iibersteigt, konnte man in Ab-
wandlung des Augustinuswortes auch vom Menschen sagen: ,,Wenn du ihn be-
griffen hast, ist es nicht wirklich der Andere*, denn als Abbild Gottes hat der
Mensch Anteil an Gottes Unbegreiflichkeit.

Die hier gemeinte Erfahrung der Unverfiigbarkeit und des wesentlichen
Nicht-Begreifens des Anderen schmerzt. Die echte Differenz tut weh, da sie
immer wieder den eigenen Vorstellungshorizont sprengt. Das Leiden an der
Fremdheit des Anderen hat seinen tiefsten Grund aber nicht allein in der Siind-
haftigkeit des Menschen, wie es vielleicht manche spirituelle (Fehl-)Deutung
nahe legt. Vielmehr kann das Denken der Andersheit verdeutlichen, dass die
schmerzliche Differenz des Nicht-Verstehens zugleich grundlegend zur ,,con-
ditio humana‘ gehort und theologisch betrachtet in der Geschopflichkeit und in
der Freiheit des Menschen wurzelt. Wer im Anderen und in sich selbst das Ge-
heimnis Gottes achtet, der kann die Fremdheit als Ausdruck der Unbegreif-
lichkeit des je groBeren Gottes erfahren, und dessen Leiden an der Differenz
miindet dann in die Sehnsucht nach dem Gottesgeheimnis selber, in dem alle
Differenzen versohnt sind. Die Fremdheit des Anderen zu respektieren, das
Aushalten der Differenz und ihr je neues Fruchtbarmachen werden so zu einer
Weise, in der Menschen gegenseitig ihre Wiirde wahren und Gott verehren.

Von Derrida lasst sich lernen, dass dieser Prozess, der bleibenden Fremdheit
des Anderen gerecht zu werden und darin dessen eigentlicher Wahrheit immer
niher zu kommen, kein bruchloser Weg ist. Er verlduft vielmehr immer wieder
iiber eine notwendige ,,De-konstruktion® bisheriger Vorstellungen, Bilder und
Erwartungen, die wir in uns tragen. Und in diesem Sinn muss immer wieder et-
was in uns ,,sterben‘, damit der Andere als der, der er in Wahrheit ist, fiir uns
hervorzutreten vermag. Gleiches gilt wohl fiir die Beziehung des Einzelnen zur
Gemeinschaft als solcher. Sowohl bei Lévinas wie auch bei Derrida wird deut-
lich, dass man hier auf die Versuchung einer ganz sublimen Form von
Machtausiibung stoft: wenn die festgesetzten Bilder und Erwartungen nicht
mehr de-konstruiert werden und der Andere und die Gemeinschaft so zu sein
haben, wie es dieser Erwartung entspricht.



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 260

2.2 Das Ausgehen von sich selbst

Leben in Gemeinschaft fordert nicht nur dazu heraus, sich der Alteritit des An-
deren je neu zu 6ffnen, sondern ebenso, die eigene Differenz, d. h. das eigene
Anderssein zu leben. Muraro betont, dass dies nur gelingt, wenn man sich in
die Praxis des ,,Von-sich-selbst-Ausgehens sowie in ein ,,Sich-nicht-finden-
Lassen® einiibt. Gemeint ist, sich dem subtilen Druck widersetzen zu konnen,
der von den Meinungen anderer und von all den Erwartungen ausgeht, die in ei-
ner Gemeinschaft herrschen. Denn immer wieder stdrkt das Bediirfnis nach
Anerkennung und Dazugehoren die Tendenz zu Konformitit. Das Ausgehen-
von-sich-Selbst ist das Einiiben in die Fihigkeit, sich eine eigene Sicht der Din-
ge zu bewahren und aus dieser Einsicht heraus in Freiheit das eigene Leben zu
gestalten. Dabei geht es nicht um eine Kampfansage an andere und auch nicht
darum, wiederum umgekehrt die anderen der eigenen Sichtweise zu unterwer-
fen. Vielmehr geht es darum, in einem sehr qualifizierten Sinn ,,Ich* sein zu
konnen neben und mit anderen. Zugleich ist dieses ,,Ausgehen* immer ein Zu-
gehen von sich auf den Anderen hin. Die geforderte Treue zum ,,Ich* richtet
sich dabei auf das, was ich dem Anderen in meinem Zugehen auf ihn immer
wieder anbiete. Und sie beinhaltet, sich im Sinn einer positiven Resignation
damit abzufinden, dass ich nie ganz von ihnen gefunden werde, d. h. verstan-
den werde in dem, wer ich selbst bin.

Auch die christliche Theologie der Schépfung und Berufung fordert die
Treue zur eigenen Originalitit geradezu heraus. Dabei geht es nicht um eine
gekiinstelte Extravaganz, sondern um die Achtung der eigenen Besonderheit,
in der sich die Schopferkraft Gottes manifestiert. Wer sich nicht bemiiht, das
»Eigene* zu entdecken und zu entfalten, sondern in einer wie auch immer ge-
arteten Masse unterzugehen, negiert einen Schopfungsgedanken Gottes. In
diesem Sinn wire Selbstverleugnung Gottesverleugnung.

Aus dem Recht und der Pflicht, die eigene Differenz zu leben, folgt neben
der Herausforderung fiir den je personlichen Reifungsweg fiir eine christliche
Gemeinschaft die Notwendigkeit, denjenigen eine besondere Aufmerksamkeit
zu widmen, die eine Tendenz zur Konformitét und zum ,,Untertauchen‘ haben.
Manchmal verbirgt sich hinter diesen Haltungen eine unerloste Selbstableh-
nung, die im frommen Gewand der Demut einhergeht, an deren Wurzel aber ei-
ne Verachtung der eigenen Geschopflichkeit und des Schopfers selbst steht.
Wahre christliche Selbstverleugnung hingegen setzt eine tiefe Selbstannahme
voraus, die das eigene Selbst aus Liebe an Gott hingibt und nicht aus Verach-
tung wegwirft. Entsprechend stellt sich fiir Ordensgemeinschaften die Aufga-
be, nicht aus Angst vor Stolz Talente klein zu machen und zu nivellieren, son-
dern ihre Mitglieder zu ermutigen, ihre Gaben, ihr Gewordensein, ihr Frau-
oder Mannsein mit ganzem Herzen fiir das Reich Gottes einzusetzen. Ob diese



Denken der Differenz — Leben in Achtung vor dem Anderen 261

sich dann auch darum bemiihen, ihr Wirken nicht primér auf die Darstellung
ihrer selbst, sondern zunehmend auf Gott und das Wohl von Menschen hin zu
orientieren, zeigt dann konkret, ob und wie sie ihre Berufung leben.

2.3 Die Differenz zur Welt leben

Die eigene Differenz zu leben bedeutet fiir Christen und fiir christliche Ge-
meinschaften auch, eine Differenz zur Welt zu leben. Diese Nicht-Uberein-
stimmung mit der ,,Welt“ ist die Voraussetzung dafiir, iiberhaupt ,,Salz der Er-
de* sein zu konnen, wie Jesus es seinen Jiingern und Jiingerinnen zumutet. Da-
bei geht es dem Christentum keineswegs um ein beliebiges oder weltentriick-
tes Anderssein, das in Abgeschlossenheit fiir sich gelebt wird, sondern um ei-
ne Differenz, die in der Lage ist, [llusionen abzubauen, Verkrustungen aufzu-
brechen und Wahrheit ans Licht zu bringen. Nun hat diese Differenz zur Welt
in jeder Zeit ihre besondere Gestalt, die je neu gefunden werden will, wenn sie
fruchtbar sein soll. Die hier gemeinte Differenz zur Welt erwichst aus einer tie-
fen Fihigkeit, auf die Welt zu horen und daraus das entscheidende Spannungs-
verhiltnis zu entdecken, welches in der Lage ist, die Welt mehr zu sich selbst
zu bringen. Deshalb geniigt es nicht, bestimmte Formen des christlichen Le-
bens einfachhin zu tradieren, denn es kann sein, dass eine neue Zeit nach einer
anderen Differenz verlangt, die gelebt werden will. Das Finden dieser frucht-
baren Differenz ist nicht nur um der Welt willen notwendig; auch das christli-
che Leben selbst gewinnt seine innere Lebendigkeit nur daraus, wenn dieses
hier und jetzt entscheidende Spannungsverhiltnis zur Welt gefunden worden
ist.

Wie erwiihnt legt Muraro, ohne sich ins Unpolitische zuriickziehen zu wol-
len, im Unterschied zu manch anderen Entwiirfen den Akzent darauf, dass die
Differenz zur Welt etwas ist, das man primir se/bst zu leben hat. Das eigene Le-
ben, die eigenen Beziehungen und die eigene Gemeinschaft sind der Ort, an
dem diese Differenz ablesbar sein muss. Das Differenzdenken vertraut darauf,
dass die dadurch entstehende Spannung mit der Zeit die Welt selbst verédndert.
Es baut darauf, dass eine neue Art und Weise, in der Welt zu leben, ihr gegen-
tliberzutreten und sie zu deuten, diese Welt selbst nicht unberiihrt lassen wird.

2.4 Die bleibende Einsamkeit

Die Erfahrung, dass der Andere immer ein Fremder bleibt, verweist auf die ele-
mentare Einsamkeit des Menschen, aus der es kein Entrinnen gibt. Wenn diese
Einsamkeit aber nicht positiv bejaht wird, so entwickelt sie sich zu einem
heimlichen Storfaktor, der auf Dauer jedes Gemeinschaftsleben behindert.
Denn wer seine Einsamkeit nicht im Tiefsten anzunehmen versucht, unterliegt



Walter Schaupp/Melanie Wolfers 262

der Versuchung, sich zu anderen zu fliichten und in der Gemeinschaft das ,,re-
medium solitudinis“, das Heilmittel gegen die Einsamkeit zu finden. Diese
Tendenz tiberfordert jedoch jeden Anderen und auch eine Gemeinschaft als
Ganze, und die Idealisierungen fiihren mit gesetzmiBiger RegelmiBigkeit zu
Frustrationen. Fiir Ordensgemeinschaften gilt daher ganz besonders die Not-
wendigkeit, Raume zu schaffen, in denen die Tradition des ,,Eremitendaseins
gelebt und als geistlicher Reichtum erfahren werden kann. Das koénnen bei-
spielsweise besondere Zeiten des Schweigens sein, Einkehrtage, Wiistenzeiten
oder Exerzitien. Es braucht eine Kultur des Alleinseins, das menschlich und
geistlich gestaltet werden will und wozu auch die Erfahrung gehort, mit sich
selber etwas anfangen zu konnen, sei es musisch, kreativ, in der Lektiire oder
Natur.

Vor allem das personliche Gebet bietet den Raum, mit seinem Alleinsein vor
Gott zu stehen und in ihm allein jene Geborgenheit zu suchen, die menschliche
Gemeinschaft nie geben kann. Gebet ist der Ort, um sowohl die eigene Fremd-
heit, die Differenz des Anderen und die (gemeinsame) Differenz zur Welt nicht
nur auszuhalten, sondern sie Gott hinzuhalten. Nach einem Wort von R. Tago-
re besteht das Wesen der Freundschaft darin, iiber der Einsamkeit des Anderen
zu wachen. Konnten wir nicht im Glauben an den uns fremden und uns nahen
Gott es ihm anvertrauen, iiber unserer Einsamkeit zu wachen?



