
GOTT SUCHEN – konkreter Weg 
nach der Benediktusregel
Aquinata Böckmann, Rom

Wie viele unserer Zeitgenossen sind auf der Suche nach Freude, Selbstver-
wirklichung, Glück ..., vor allem nach dem Sinn des Lebens. Wer dies für
sich allein sucht, wird sich vermutlich in einen Teufelskreis begeben; und ge-
rade das, was er sucht, nicht finden. Vielleicht könnte man als Hypothese sa-
gen: Wer im Tiefsten Gott sucht, wird auch Sinn für das eigene Leben und
Glück finden. Die Regel Benedikts kann uns einen konkreten Weg dazu zei-
gen.

RB 58,7

Wenn ein Neuankommender zur Gemeinschaft Benedikts kommt, wird zu-
erst gefragt, ob er wirklich Gott sucht. Junge Leute in seinen Tagen konnten
sehr viel anderes als Gott suchen, auch wenn sie ins Kloster zum Eintritt ka-
men. Im sechsten Jahrhundert, einer Zeit der grausamen Kriege, wollten viel-
leicht manche Ordensleute werden, weil sie Sicherheit und einen höheren
Lebensstil erstrebten. Heute mag es sein, dass man eine befriedigende Arbeit
und Betreuung im Alter und in Zeiten der Krankheit sucht. „Suchst Du wirk-
lich Gott“, – dies ist eine Grundbedingung, sich auf den Weg des Ordensle-
bens einzulassen und auf ihm zu bleiben. Benedikt macht klar, dass dieser
Weg durch Hartes und Schweres zum Ziel führt (RB 58,8). In einem anderen
Kapitel stellt er die folgende Frage an einen Neu-Eintretenden „Freund, wo-
zu bist du gekommen?“ (RB 60,3) Geht es dir nur um Gott? Was ist das Ziel
deines Suchens? Und bist du bereit, dafür alles andere zurück zu lassen? 

Gott suchen, – das beinhaltet die Orientierung der ganzen Person auf Gott.
Aber wie kann man das konkreter fassen? Darin scheint mir die Schwierig-
keit zu liegen. 

Es gibt sehr schöne Beschreibungen dazu. „Mögen wir suchen, was gefun-
den werden soll, und immer noch suchen, nachdem wir es gefunden haben;
denn was gefunden werden soll, ist verborgen, damit es gesucht wird, und
was gefunden wird, ist unendlich, damit es ohne Aufhören gesucht wird“
(Augustinus, In Joh 63,1). Basilius (Quelle zu RB 58,7) spricht von einer
„brennenden, nie zu stillenden Sehnsucht, Gott zu gefallen. Man erlangt sie
durch ... das dankbare Gedenken und die ununterbrochene Erinnerung an die

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 272



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 273

uns von Gott geschenkten Güter... ,Wie der Hirsch verlangt nach Wasser-
quellen, so verlangt meine Seele nach dir, mein Gott‘ (Ps 42,1“ – Kleine Re-
gel 157). 

Aber es könnte trotz allem noch zu vage sein. Im täglichen Leben und Ar-
beiten, was ist „Gott Suchen“ praktisch? Benedikt konkretisiert es mit dem
Eifer dafür, Gott den ersten Platz in den verschiedenen Formen des Gebets zu
geben (1), zu horchen, zu unterscheiden und zu gehorchen (2) und schließlich
zu dienen (3) (in Latein: Opus Dei, oboedientia, obprobria, – RB 58,7; wir
sprechen von den drei „O“). Diese drei Beschreibungen sollen uns in den fol-
genden Überlegungen zum Gottsuchen als konkretem Weg nach der Regel
Benedikts leiten. Wir dürfen diesen Vers jedoch nicht vom nächsten trennen
(RB 58,8), in dem es heißt: „Offen rede man mit ihm über alles Harte und
Schwere auf dem Weg zu Gott“. Benedikt möchte anscheinend, dass Neu-
kommende realistisch den Preis der Gottsuche ins Auge fassen. 

Eine zweite Vorbemerkung! Wenn ich über dieses Thema nachdenke, spü-
re ich in mir vielleicht einen Widerstand. Ich möchte nicht sofort mit einer
Art Pflicht konfrontiert werden, mit dem, was ich zu tun habe (auch wenn für
viele von uns diese Kategorie die wichtigste in unserm Leben sein mag). Soll
ich Gottsuchen hauptsächlich als Pflicht verstehen? Gibt die Regel Benedikts
irgendeine Antwort?

Suchen ist zuerst eine Handlung von Gott her. „Der Herr schaut vom Him-
mel herab, um zu sehen, ob einer Gott sucht (RB 7,27 – Ps 14). Allem voraus
ist Sein Verlangen oder Seine Suche nach dem Menschen. Unser Gottsuchen
ist lediglich eine Antwort darauf. Im Prolog zeigt Benedikt Christus, wie er
in der Menge seinen Arbeiter sucht und ihn an sich zieht mit einer Frage.
Man würde annehmen, er sucht jemanden, der Kraft und Willen hat, hart zu
arbeiten. Aber dann erstaunt es, dass der Text in der Regel anders fortfährt.
Christus fragt: „Wer ist es, der das Leben will und gute Tage zu sehen
wünscht“ (Prol 15). Das hilft mir auch persönlich weiter. Gott sucht nicht zu-
erst meine Leistung, nicht einmal meinen Dienst ... Nein er sucht mich selbst,
und er will für mich wirkliches und intensives Leben. Das entspricht dem
Sehnen meines Herzens. Benedikt beendet diesen Absatz mit der Frage:
„Was könnte beglückender sein für uns als diese einladende Stimme des
Herrn! In seiner Güte zeigt uns der Herr den Weg zum Leben“ (Prol 19–20). 

Ein anderer Text in der Regel ist damit verbunden. In einer hoffnungslosen
Situation mit einem starrköpfigen und rebellierenden Bruder mahnt Benedikt
den Abt, wie Christus zu handeln. „Er ahme den guten Hirten mit seinem
Beispiel der Liebe nach. Neunundneunzig Schafe ließ er in den Bergen
zurück und machte sich auf, um das eine verirrte Schaf zu suchen. Mit dessen
Schwäche hatte er so viel Mitleid, dass er es auf seine heiligen Schultern
nahm und so zur Herde zurücktrug“ (RB 27,8–9). In Christus hat sozusagen

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 273



Aquinata Böckmann 274

die Suche Gottes nach dem Menschen Fleisch angenommen. Es gibt keine
hoffnungslose Situation und keinen Ort, wo der gute Hirt mich nicht finden
kann. So darf ich Vertrauen haben.

Vielleicht bleibt mir eine Frage: Wenn ich mich so weit von Gott entfernt
fühle, völlig erschöpft, umgeben von Dornen, – was dann? Ich bin sogar un-
fähig, mich zu bewegen. In solchen Grenzsituationen kann es schon helfen,
wenn ich meine Lage annehme und glaube, dass Gott so groß und barmher-
zig ist und mich findet, wo immer ich bin. Dies kann ein erster Schritt zum
Überwinden meiner Schwierigkeit sein. Es ist ein auf Gott Ausgerichtet-Sein
im Dunkel, ein Sich-Suchen-Lassen.

Aber vielleicht ist es nicht gar so dunkel. Ich kann etwas tun, um ihn zu su-
chen, ihn zu ertasten und zu finden. Diese Schritte sind in den drei Beschrei-
bungen der Gottsuche enthalten (Opus Dei, oboedientia, obprobria).

1. „OPUS DEI“

Ich kann das Leid Gott klagen, kann ihn bitten, nach mir zu schauen, so dass
ich an mir und ihm nicht verzweifle. Indem ich das tue, erfahre ich konkret,
dass mein ganzes Leben auf Gott geworfen ist, dass ich abhängig bin von ihm
und gar nichts ohne ihn tun kann. Benedikt zeigt einige konkrete Weisen die-
ses Rufens und Suchens: Stoßgebete, „lectio divina“ und Liturgie. In allem
geht es um das Werk Gottes (Opus Dei) im Sinn des Suchens Gottes nach uns
und um unsere Antwort darauf.

Stoßgebete

Benedikt ist sehr erdnah. Wenn er ein Stoßgebet nennt, das man immer beten
kann, dann ist es nicht „O Gott, du allein bist mein Glück“, oder nicht einmal
„mein Herz verlangt nach dir“ (das wäre doch ein direkter Ausdruck der
Gottsuche!). Wir würden vielleicht als Herzensgebet ein erhebendes Schrift-
wort gewählt haben ... Benedikt lässt sich leiten von Cassian, der das „O
Gott, komm mir zu Hilfe, Herr, eile mir zu helfen“ als immerwährende Ge-
betsformel empfiehlt (Collatio X,10–11). Er setzt diesen Vers an den Anfang
der Tagzeitenliturgie (RB 18,1) und des Wochendienstes im Haus (vgl. spä-
ter). Wir können uns denken, dass diese Formel den Tag über oft wiederholt
wurde.

Warum drückt sich die benediktinische Weise der Gottsuche nicht in ei-
nem Lob aus? Manchmal entspricht das Lob nicht unserer Situation, und ein
tiefer und spiritueller Vers könnte sogar Heuchelei sein. Aber wir können im-
mer beten: „Gott, hilf mir!“ Und dieses Stoßgebet entspricht der Gottsuche.

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 274



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 275

In allen Gegebenheiten brauchen wir die Hilfe Gottes. Nach der Regel kann
man diese Hilfe als Beistand und Trost beschreiben (RB 35,16–17). Dieser
Vers passt in jede unserer Situationen, nicht nur auf die, in denen wir uns
überlastet und nicht gewachsen fühlen. Er orientiert uns auf Gott, den wir su-
chen; und dieser ist immer bereit, uns beizustehen. Benedikt sagt im Prolog:
„Zuerst, wenn immer du ein gutes Werk beginnst, bitte den Herrn mit instän-
digstem Gebet, dass er es vollendet“ (Prol 4; vgl. 41). Gott suchen heißt, ihn
immer und immer wieder anbetteln, seine Hilfe, seinen Beistand erflehen im
Bewusstsein, dass wir ohne ihn überhaupt nichts tun können. Dahinter steht
das Bild eines Menschen, der nicht autonom, sondern radikal abhängig ist, so
wie es im Tod klar wird. Es ist unsere Würde, dies zu erkennen und anzuer-
kennen. Man könnte es grundlegende Demut nennen.

Am Ende eines Tages, nach einer vollbrachten Aufgabe oder Arbeit kön-
nen wir dann mit Benedikt sagen: „Gepriesen bist du, Herr, Gott; du hast mir
geholfen und mich getröstet“ (RB 35,16). Wenn wir Gott suchen und seine
Hilfe immer erbitten, nehmen wir bewusster wahr, wo überall er uns seinen
Beistand und seine Hilfe zukommen lässt; und so wächst die Dankbarkeit in
uns für alle großen und kleinen Gelegenheiten, wo wir ihn finden konnten.

„lectio divina“

Wenn wir wirklich Gott suchen, dann werden wir oft das Buch aufschlagen,
das uns von seiner Liebe und seinem Handeln erzählt: die Bibel. Für Bene-
dikt ist sie wie eine Person, die auf unsere Fragen, auf unser Suchen nach
Sinn und nach Gott antwortet. Die Schrift ermahnt, lädt ein, zeigt uns den
Weg und gibt uns Führung auf diesem Weg der Gottsuche. Beim Lesen des
Prologs folgen wir der Bewegung eines suchenden Menschen: „Wir fragen
den Herrn mit dem Propheten: ,Herr wer wird in deinem Zelt wohnen?‘ ...
Nach dieser Frage hören wir auf die Antwort des Herrn. Er zeigt uns den Weg
und sagt ...“ (Prol 23–24). In meinen existentiellen Fragen kann ich mich an
die Heilige Schrift wenden und suchen, indem ich ruhig lese und weiterlese,
bis ich auf eine Antwort – oder auf den Herrn selbst – stoße. Benedikt ge-
braucht gern das Verb „vacare“ im Zusammenhang mit der „lectio divina“.
„Vacare lectioni“ (vgl. Vakanz) heißt, Leerraum zu schaffen und sich Freizeit
zu nehmen für die Schrift, offen zu sein für Seine Suche nach uns und für un-
ser Suchen nach Gott, der unserm Leben Sinn gibt. Das ist eine intensive Ori-
entierung auf Gott. 

Die Kirchenväter beschreiben einen geistlichen Weg dieses Lesens. Zu-
nächst liest man Buchstaben, und mehr und mehr entdeckt man das Herz
Gottes unter dem Buchstaben und findet Gott selbst. Benedikt gibt uns keine
Theorie. Er weist auf die Höhen der Kirchenväter hin, die die Vollkommen-

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 275



Aquinata Böckmann 276

heit lehren (RB 73); er selbst will nur ein solides Fundament des geistlichen
Lebens legen. Das heißt in diesem Fall, der „lectio divina“ einen guten Platz
und eine feste Zeit zu geben, so dass die Lesung zu einem Weg der Gottsuche
und des Gottfindens werden kann.

Benedikt nennt die Schrift „göttliche Medizin“ (RB 28,3). Wir alle haben
Wunden, verursacht durch andere, durch unsere Vergangenheit, vertieft
durch uns selbst. Wir sind verwundet durch Sünde, Egoismus ... Wir suchen
einen guten Arzt. Gott schenkt uns die Bibel zur Heilung, als Apotheke mit
den verschiedenen Medizinen, und darin seine eigene heilende Gegenwart.
Gottsuchen hat als Konsequenz unsere eigene Heilung und bringt uns zu vol-
lem Leben.

Liturgie

Der benediktinische Weg des Gottsuchens beinhaltet, dass wir uns verschie-
dene Male am Tag zur Liturgie versammeln. Das gemeinsame Gebet ist ein
Zeugnis: Ja, dieser Gott, den wir suchen, ist wirklich lebendig hier und jetzt
zu finden; er handelt in unserem Leben, und er hat den ersten Platz. So wird
die Arbeit immer wieder unterbrochen, und alle laufen in größter Eile, alles
hinterwegs lassend, zusammen (occurrere) zum Gottesdienst (RB 43,1–3). 

Im Stundengebet wird unser Dialog mit dem Gott, den wir suchen, kon-
kret, z.B. in den Psalmen, den Cantica, den Lesungen. Gottes Worte zu uns
sind Ausdruck seiner Sehnsucht (seines Suchens) nach dem Menschen. Und
wir suchen seine personale Gegenwart in allen liturgischen Texten. Er spricht
zu uns durch die Heilige Schrift, und wir antworten ihm ebenfalls mit Worten
der Bibel oder im spontanen und inneren Dialog. Auch das ist Ausdruck un-
serer Gottsuche und des Verlangens, ihn zu finden. Der Dialog von ihm zu
uns und von uns zu ihm ist Konkretisierung seines und unseres Verlangens
und hält die Sehnsucht wach.

Der lateinische Ausdruck „Opus Dei“ enthielt ursprünglich alles, was Gott
für uns tut und unsere ganzheitliche Antwort darauf. Benedikt gibt uns eini-
ge konkrete Mittel in diesem Eifer. Wo Gott suchen? Wir können ihn in der
Schrift finden, gegenwärtig in der liturgischen Versammlung und an unserer
Seite, um uns den ganzen Tag hindurch zu helfen. Gott suchen nach der Re-
gel Benedikts: ihn bitten, ihm danken mit Stoßgebeten im Mund oder im Her-
zen, Ihn suchen und finden in der Liturgie, Raum schaffen zum Lesen der Bi-
bel, in der das Herz Gottes gefunden werden kann.

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 276



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 277

2. „OBOEDIENTIA“

Benedikt nennt als zweite Konkretisierung des Gottsuchens den Eifer für Ge-
horsam (RB 58,7). Das Wort „oboedientia“ hat für ihn nicht nur den vereng-
ten Sinn von Gehorsam gegenüber einem Ordensobern. Er beginnt seine Re-
gel: „Horche ... neige das Ohr deines Herzens, nimm willig auf!“ (Prol 1).
Wer wirklich Gott suchen will, wird eifrig sein, den Willen Gottes zu erhor-
chen und zu suchen. Dieser Wille ist der Heils – und Liebesplan, der auf Hei-
lung und Leben für die ganze Welt und für mich ausgerichtet ist; man könnte
auch sagen, auf die Suche des verlorenen Menschen und seine Heimholung.
Im Folgenden möchte ich einige Stufen in diesem Horchen und Gehorchen
betrachten.

Schweigen

Es ist nicht leicht bei unserer Lärmüberflutung, unter den verschiedenen
Geräuschen die Stimme Gottes zu erhorchen. Benedikt, in seiner ihm eige-
nen Weisheit, ist vom Wert des Schweigens überzeugt. Wir brauchen es von
Zeit zu Zeit, um ruhig zu werden. Im Kontext Benedikts waren Abend, Nacht
und Morgen bevorzugte Zeiten dieses Schweigens, weiterhin die Zeit, wenn
die Mönche sich der „lectio divina“ widmeten. Der Tag der monastischen
Gemeinschaft ist so strukturiert, dass er mit seinen Orten und Zeiten des
Schweigens das Horchen begünstigt. – Welche Struktur können wir unserem
Tag geben? Oft und oft haben wir erfahren, wie erfrischend es ist, sogar für
unsere Gesundheit, einen Abstand zu gewinnen und z.B. Stille und Schönheit
der Natur einzuatmen oder in einen ruhigen Kirchenraum einzutreten, wo wir
unser tiefstes Ich und unsern Gott treffen können. Gott suchen beinhaltet
auch, für Bereiche des Schweigens in unserm täglichen Leben zu sorgen, so-
zusagen als Rahmen für die Gottsuche.

Geistliches „Discernment“

Meine Gottsuche wird sich hauptsächlich zeigen in dem Bemühen, Gottes
Willen für mein eigenes Leben und das meiner Gemeinschaft (Familie) zu
suchen. Was ist Gottes Plan für mich? Wo sind seine Spuren? Welches Tun
will er, zu was ruft er mich? Ich werde in der Verfügbarkeit dafür auch meine
eigene Erfüllung und mein Glück finden.

Doch in uns gibt es ein Hindernis, das das alte Mönchtum und auch die Be-
nediktsregel „Eigenwille“ nennen. Benedikt macht dabei einen Unterschied
zwischen dem eigenen Willen (freiwillig), den ich durch das Wollen des Gu-
ten stärken soll, und dieser „Eigenwilligkeit“. „Eigenwille“ (Eigenwillig-

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 277



Aquinata Böckmann 278

keit) meint den Willen, der im Gegensatz zu Gott und dem Gemeingut steht.
Er ist Ausdruck des egoistischen Ichs. Und deshalb betet man: „Nicht wie ich
will, sondern wie du willst“ (Mk 14,37). Oft steht dieser Ausdruck im Latei-
nischen im Plural (voluntates propriae), wodurch die Erfahrung des Hin- und
Her-Gerissenseins durch meine inneren Triebe ausgedrückt ist. Wenn ich im-
mer meinem „Eigenwillen“ folge, werde ich Sklave der verschiedensten
Wünsche, des eigenen „Ego“ und schließe mich ein und ab. Benedikt schreibt
von solchen Menschen: „Zu zweit oder dritt oder auch einzeln, ohne Hirten,
sind sie nicht in den Hürden des Herrn, sondern in ihren eigenen einge-
schlossen: Gesetz ist ihnen, was ihnen behagt und wonach sie verlangen...
Sklaven der Launen ihres Eigenwillens und der Gelüste ihres Gaumens“ (RB
1,8–10). Ihre grundlegende Offenheit auf Gott, das Horchen auf ihn ist so un-
möglich gemacht.

Das Bewusstsein der negativen Dynamismen in mir selbst macht mich vor-
sichtig. Ich anerkenne, dass ich Beratung, Führung, Gemeinschaft brauche.
Menschen um mich herum geben mir Feedback, kritisieren meine Meinun-
gen, verhindern, dass ich auf meinem eigenwilligen Weg weiterlaufe und
Gott suche, wo er nicht zu finden ist. Geistliches „Discernment“ verlangt den
Willen, die verschiedenen Informationen aufzunehmen, ohne sie gleich
durch meine Sympathie oder Abneigung zu ändern. Ich werde auf andere
horchen und mich fragen, was darin Gottes Botschaft ist. Ich werde auf mei-
ne Gefühle horchen und fragen, warum ich in dieser Weise reagiere, wenn ich
mit einer Meinung konfrontiert werde. Meine Vorurteile beiseite lassend,
werde ich auch auf die Kleinen in der Gemeinschaft, der Familie und am Ar-
beitsplatz horchen, denn „der Herr offenbart oft dem Jüngeren, was besser
ist“ (RB 3,3). Ein gutes Beispiel dieses geistlichen „Discernments“ in Ge-
meinschaft ist RB 3 über den Brüderrat.

Gehorsam

Geistliches „Discernment“ mündet ein in den Gehorsam. Die Bereitschaft
das zu tun (Gehorsam), was als Ergebnis des Bemühens herauskommt, ist
schon eine Bedingung des wirklichen „Discernments“. Benedikt unter-
streicht sehr deutlich, dass nach der Überlegung auch wirklich Taten folgen
(RB 3,2.5). Oft ist der Gehorsam schwerer nach einer gemeinsamen Bera-
tung, weil ich mitverfolgen konnte, wie die Entscheidung zustande kam
(manchmal auf allzu menschliche Weise).

Wenn ich in eine bestimmte Lebensform eingetreten bin, wie es das Or-
densleben ist, bedeutet Gehorsam auch Verfügbarkeit gegenüber dem Obern.
Ich habe mich nach Beratung für diese Lebensweise entschieden als Weg
meiner persönlichen Gottsuche. Gott garantiert, dass sein Wille gefunden

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 278



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 279

wird, wenn ich auf ihn horche und seine Botschaft in menschlichen Mittlern
erhorche. Benedikt ist sich bewusst, dass dies keine Passivität ist. Ich muss
meinen Teil sehend und aktiv dazu tun (RB 68). Jeder kann Mittler des Wil-
lens Gottes für den andern sein. Die RB verallgemeinert den Gehorsam, so
dass er auch Gehorsam füreinander einschließt (RB 71,1–2). Die unmittelba-
re Quelle Benedikts (die Regula Magistri) hatte gesagt, man solle allen guten
(heiligen) Menschen gehorchen (RM 3,76), aber Benedikt betont: „Man soll
einander im gegenseitigen Gehorsam zuvorkommen“ (RB 72,6). Dieser
grundsätzliche Gehorsam hängt nicht von den guten Qualitäten derjenigen
ab, denen ich gehorche. Sonst müsste ich jeweils zunächst prüfen, ob sie mei-
nen Gehorsam verdienen, und ob sie selbst das tun, was sie sagen. Und ich
würde immer Entschuldigungen und Gründe finden, nicht zu gehorchen,
denn es gibt ja so viele Fehler in denen, die etwas befehlen! Benedikt zeigt ei-
nen Weg zur Freiheit und zu Gott auf. Er sagt: „Gehorsam ist ein Gut, das wir
allen erweisen sollen (nicht nur dem Obern); denn wir wissen, auf diesem
Wege gehen wir zu Gott (RB 71,1–2).

Gehorsam hat für ihn mit tiefer Gottesliebe zu tun (RB 7,34; 68,5; 71,4).
Wir sind nur fähig, Gott zu lieben mit ganzem Herzen und all unserer Kraft
(RB 4,1), weil er uns zuerst geliebt hat. Gegenliebe und Verlangen, ihn zu
finden, zeigt sich im Gehorsam. In einer verschiedenartig zusammengesetz-
ten Gemeinschaft und Gesellschaft kann gegenseitiger Gehorsam beinhalten:
sich anpassen, sich in den Andern einfühlen, für den Andern verfügbar sein,
offen für Korrektur sein, andererseits auch, ein ehrliches Wort sagen und die
Botschaft von Gott her in jedem meiner Nächsten entziffern und danach han-
deln.

Der Wille, der Plan Gottes kommt auch auf uns zu in den „Zeichen der
Zeit“, den Bedingungen des Ortes, durch die Menschen, die uns brauchen.
Die Regel zeigt Benedikt, wie er auf die sozialen und religiösen Umstände
seiner Zeit horcht, ebenso auf die Fähigkeiten und Schwächen seiner Brüder,
auf die theologischen Meinungen, wie auf die Menschen, die von außen kom-
men. In allem sucht er den Heilsplan Gottes zu erkennen und zu verwirkli-
chen.

Discretio

Das Mönchtum gibt der Discretio einen wichtigen Stellenwert. Das Wort hat
die gleiche sprachliche Wurzel wie „Discernment“. In den ersten Jahrhun-
derten wurde es auch gebraucht, um Horchen und geistliches Unterscheiden
zu bezeichnen. Benedikt ist sich sehr bewusst, dass man bei der Gottsuche
das Ziel nicht in den Extremen findet. Das ist kein bequemer Weg, den wir
geradeaus und ruhig gehen, vielleicht sogar hartnäckig und siegesgewiss. Im

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 279



Aquinata Böckmann 280

Gegenteil, wir werden von rechts und auch von links ständig herausgefordert
und in Frage gestellt. Wir haben allzeit zu horchen und dann zu gehorchen.
Dies scheint der typisch benediktinische Weg des Gottsuchens zu sein. Be-
nedikt nennt die Discretio die Mutter aller Tugenden und ermahnt den Obern,
„alles so zu ordnen, dass die Starken finden, was sie suchen und die Schwa-
chen nicht weglaufen“ (RB 64,19). Der Abt übt die Unterscheidung und
Mäßigung in den verschiedenen Gegebenheiten, gegenüber den verschiede-
nen Gemeinschaftsmitgliedern, so dass alle Gott suchen und finden können.

Wirklich Gott suchen heißt nach der Regel Benedikts: Gottes Willen su-
chen, sorgfältig auf Gottes Stimme horchen, allein und gemeinsam sich auf
das „Discernment“ einlassen, den gesetzmäßigen Obern und einander gehor-
chen, den Weg der Discretio gehen! Wo finden wir Gott? In seinem Willen,
seinem Heilsplan, vermittelt durch die verantwortlichen Personen, aber auch
all unsere Nächsten und durch die verschiedenen Umstände.

3. „OBPROBRIA“

Als drittes Kennzeichen des Gottsuchens nennt Benedikt Eifer für „obprob-
ria“: Eifer für Dienste. In neueren Übersetzungen der Regel Benedikts zu RB
58,7 lesen wir: „Eifer für Schwierigkeiten, Eifer für Prüfungen, für Dinge,
die uns demütigen...“. Aber kann man wirklich Eifer für all das haben? Und
ist das der Weg der Gottsuche oder eher einer psychologischen Verirrung?  

Wir haben vielleicht noch mit alten Übersetzungen zu RB 58,7 (Eifer für
Verdemütigungen) zu tun, die viele Konsequenzen für unser monastisches
Leben hatten, und zu gleicher Zeit die christliche Spiritualität einer gewissen
Zeit spiegelten. Man versucht, alle natürlichen Freuden der Natur und Kunst
zu verderben und ist auf Handeln gegen alle spontanen Wünsche bedacht.
Benedikts direkte Quelle (die Regula Magistri) war dieser Meinung: Wir
müssen in diesem Leben gefoltert werden; sonst werden wir nie glücklich im
Himmel sein. Konsequenterweise sollten wir froh sein, dass es Menschen
gibt, die uns Leiden verursachen. So musste der Oberer als Folterer alles tun,
die Jünger mit Gewalt heilig zu machen, manchmal durch künstliche Prüfun-
gen. In Bezug auf die Gottsuche könnte man sagen: Machen wir uns gegen-
seitig das Leben schwer und zwingen uns so zur radikalen Gottsuche!

Die Bedeutung von „obprobria“ (RB 58,7)

Was sind diese „obprobria“, für die man in der Gottsuche Eifer haben soll?
Die Quelle für diesen Vers in der Regel Benedikts ist Basilius (Regula 6).
Dort lesen wir, dass dem Neu-Eintretenden körperliche Arbeiten, Dienste im

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 280



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 281

Haus aufgetragen werden, die er mit ganzem Herzen tun soll, obwohl diese
Aufgaben von den Weltleuten als „obprobria“ angesehen werden. Im ge-
schichtlichen Kontext wurde Handarbeit und jeder Dienst im Haus im allge-
meinen verachtet und sollte von Sklaven oder Frauen getan werden. Wir kön-
nen diesen Hintergrund noch spüren, wenn wir das Kapitel der Regel Bene-
dikts über den Küchendienst (RB 35) und über die Arbeit auf den Feldern
(RB 48,7–9) lesen. Bei Cassian half der Klosterkandidat einige Zeit im Gäs-
tehaus, um Demut und Geduld zu lernen (De Institutis IV,7). Diese Dienste
beinhalteten das Sauberhalten der Gästewohnung, die Fußwaschung bei den
Gästen etc. So können wir bei den „obprobria“ der Regel Benedikts auch die
Arbeit im Zusammenhang mit der Gastfreundschaft (RB 53) einschließen. In
der Gemeinschaft Benedikts gibt es sehr viele Dienste zu tun. Nie sagt Bene-
dikt jedoch, dass das Ziel beim Übertragen dieser Arbeiten die Verdemüti-
gung ist. Nein, diese Dienste sind – wie alle Ordensleute wissen – wichtig für
die Gemeinschaft, sowohl für die Bedienten, wie auch für die Dienenden.
Wie viele einfache Dienste sind in der Familie und bei jedwedem Zusam-
menleben gebraucht!

Nach dieser Einleitung möchte ich die verschiedenen Bereiche des Diens-
tes als „Orte“ des Gottsuchens durchgehen.

Küchendienst (RB 35)

Benedikt hat ein langes Kapitel über den Küchendienst (RB 35). Dieser be-
inhaltet nicht nur das Kochen und Bedienen beim Mahl, sondern auch das
Waschen der Wäsche, den Hausputz, die Sorge für die Öllampen im Oratori-
um. Die Brüder müssen vielleicht zum Wald gehen, um Holz für das Feuer zu
holen. Diese Küchendienste werden von allen Brüdern abwechselnd für je-
weils eine Woche geleistet. Für uns Heutige sind es normale Dienste, aber auf
dem geschichtlichen Hintergrund „obprobria“, verdemütigende Aufgaben.
Denken wir an die Szene der Neu-Eintretenden vor der Klosterpforte
(58,1–4), können wir uns vorstellen, dass mancher Adelige oder Reiche sei-
ne Sklaven mitbrachte, vielleicht mit der geheimen Hoffnung, dass sie dann
für ihn diese Dienste tun könnten. Aber Benedikt macht es von Anfang an
klar, dass es hier keinen „Unterschied der Person“ gibt (vgl. RB 2,16), dass
es in seiner Gemeinschaft nicht zwei Klassen von Mitgliedern gibt: die einen,
die die schwere Handarbeit verrichten, und die andern, die sie verachten und
sich besseren Aufgaben widmen, so z.B. dem Gebet und der „lectio divina“,
und eventuell noch dem Handwerk (als ehrenhaftere Tätigkeit angesehen, –
RB 57).

Gott suchen verschont uns nicht von Schwierigkeiten. Doch geht es in der
Regel Benedikts nicht um Schweres, das bewusst jemandem auferlegt wird,

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 281



Aquinata Böckmann 282

um ihn zu demütigen; es sind die normalen Erfordernisse des Gemein-
schaftslebens im gegenseitigen Dienen. Konkrete Auferbauung der Gemein-
schaft ist das Ziel. Dies scheint ein sehr konkreter benediktinischer Weg der
Gottsuche zu sein (vgl. 3.2.4).

Durch den Dienst wird die Liebe wachsen (RB 35,2). Bei anderen Arbei-
ten mahnt Benedikt, nicht dem Stolz zu verfallen (RB 57,2). Hier in den Ge-
meinschaftsdiensten ist der Lohn nicht Anerkennung und Karriere, sondern
vermehrte „caritas“: die Liebe zueinander und zu Gott. Benedikt scheint zu
sagen: Sucht nicht Gott oberhalb all dieser Dinge in den Wolken, sondern
sucht ihn gerade in diesen alltäglichen Arbeiten und lasst eure Liebe durch
sie wachsen. Basilius (Kleine Regel 157) hatte von brennender Liebe ge-
sprochen und als Mittel dazu die Meditation erwähnt. Benedikt ist erdnäher:
Wir erlangen diese glühende Liebe in der Gottsuche nicht zunächst durch
Gebet und durch heroische Taten, sondern im täglichen Dienst (mit Gebet be-
gleitet).

Das ist Benedikts Weg der Gottsuche: die ganz eifrige Liebe in den prakti-
schen Diensten! Wenn er auf die Höhen der Gotteserfahrung anspielt, in der
ein Mönch alles ohne Anstrengung, aus Liebe zu Christus und Freude an der
Tugend tut (RB 7,68f), dann sagt er an der gleichen Stelle auch, dass solch
ein Mensch nun nicht andere Taten oder Lebensgewohnheiten entwickelt.
Nein, er scheint das Gleiche wie vorher zu tun. Der Mystiker wird nicht die
Gemeinschaft oder Familie verlassen, um sich der Mystik zu widmen, oder
wird außergewöhnliche Dinge tun wollen, aber er wird die normalen Aufga-
ben in anderer Weise tun.

Gott suchen, – wir brauchen nicht nach entfernten Ländern, heroischen Ta-
ten oder Abenteuern auszuschauen. Es scheint, Gott wird in der Asche und
im Staub des täglichen Lebens und Dienstes gefunden; so wird unsere Liebe
wachsen und uns befähigen, Gott glühender zu suchen.

Man kann fragen: Was ist eigentlich Dienst? Ist es das Wichtigste, dass wir
uns herunterbeugen und die niedrige Arbeit in Unterordnung tun? Wenn Je-
sus betont, dass er kommt, um zu dienen, dann war es eine kraftvolle Ent-
scheidung für das Heil (den Nutzen) der Menschen. In Benedikts Regel finde
ich eine hilfreiche Beschreibung für Dienen im Kapitel 72: „dem folgen, was
für den andern nützlich ist, nicht was mir nützt“ (72,6). Man könnte es Trans-
zendenz des eigenen Tuns nennen. Dieser Vers ist der Kernsatz des ganzen
Kapitels, das man das Testament Benedikts nennen könnte. Er will nicht,
dass seine Mönche eifrig für Demütigungen sind, was eine versteckte Form
von Egozentrik sein könnte, sondern er und Jesus zeigen uns eine andere
Richtung, d.h. den Nutzen des Mitmenschen zu suchen. Das könnte sogar
manchmal beinhalten, einen Dienst eben nicht zu tun, weil er nicht von Nut-
zen für die andere Seite ist. Das mag manchmal eine Kritik sein, aber sicher

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 282



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 283

ist es oft ein liebender Dienst. Suchen und dem folgen, was dem andern von
Nutzen ist, das ist ein benediktinischer und christlicher Weg der Gottsuche.

In diesen täglichen Diensten sieht Benedikt einen tiefen Sinn. Er stellt die
Fußwaschung in die Mitte des Kapitels vom Küchendienst (RB 35,9). Sie
wird gesehen als Sakrament der Versöhnung und als Nachahmung Christi,
der die Füße seiner Jünger wusch zum Zeichen seiner bis zur Vollendung ge-
henden Liebe (Joh 13; vgl. Mk 10,45) und damit sie Anteil an ihm hätten (Joh
13,8). Fußwaschung wird aber in den Benedikt vorliegenden Quellen auch
als Dienst an Christus gesehen. Christus schämt sich nicht, uns seine Füße
hinzuhalten. Es ist für uns eine Ehre, ihm die Füße zu waschen.

Gott suchen! Er ist auf beiden Seiten: auf der unseren, wenn wir dienen,
denn wir folgen Christus nach und wachsen in der Verbindung mit ihm. Aber
wir suchen auch Gott und finden ihn in den Menschen, denen wir dienen (der
anderen Seite). So ist die Ordensgemeinschaft wirklich eine „Schule des
Herrendienstes“ (RB Prol 45). 

Dienst an den Kranken

Ihnen soll gedient werden wie Christus selbst. „Was Ihr einem der Geringsten
getan habt, habt ihr mir getan“ (RB 36,3). Benedikt lässt vermutlich bewusst
das Wort „Brüder“ aus dem Schrifttext weg (den Geringsten meiner Brüder in
Mt 25,40). Wenn die Kranken sich nicht benehmen wie Christi Brüder, dann
könnte man sich dispensiert fühlen, ihnen zu dienen wie Christus (ähnlich Ba-
silius, kleine Regel 155). Die sehr praktische Frage hat mit der Gottsuche zu
tun: Wo ist er im ekligen Kranken, der so verschieden von Christus ist? Es ist
leicht, Gott zu suchen und zu finden in den frommen und tugendhaften Not-
leidenden. Benedikt sagt zwar auch den Kranken, sie sollen nicht durch An-
sprüche die Dienenden traurig machen (RB 36,4). Aber er weiß, dass sie sich
nicht immer danach richten. So ermahnt er die Dienenden, solche in Geduld
zu ertragen (36,5). Das bedeutet, sie in dem zu unterstützen, was in ihnen das
Kostbarste ist: die Gegenwart Christi, vielleicht sehr verborgen. Indem die
Pfleger Gott in ihnen suchen, geduldig dem Herrn in ihnen dienen, helfen sie
sozusagen Christus, sich im andern zu befreien und in ihm lebendiger zu wer-
den. Und so wird er dann auch eher gefunden werden können.

Gastfreundschaft

Beginnend mit dem ersten Vers betont Benedikt, dass Christus in allen Gäs-
ten empfangen wird (RB 53,1). Und er betont weiter, dass Christus noch
mehr aufgenommen wird in den Fremden und Armen (RB 53,15). Wiederum
ist diese Gegenwart nicht abhängig von Tugend, sondern von der Bedürftig-

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 283



Aquinata Böckmann 284

keit. Gott suchen beinhaltet auch, die Geringsten mit Liebe, Sorge und Hin-
gabe zu empfangen und so wiederum zu helfen, dass Christus eher in ihnen
gefunden wird. 

Das stimmt mit dem Kapitel des Cellerars (RB 31) überein. Er ist verant-
wortlich für die materiellen Dinge, mit denen er dient. Im Kern des Kapitels
lesen wir, dass er mit größter Sorge für die Kranken, Kinder, Gäste und Ar-
men sorgen und alles wie heilige Altargefäße behandeln soll (RB 31,9f); das
sind die bevorzugten „Orte“ nach Benedikt, wo wir Gott suchen und finden
können. Das Wort „Gefäße“ (vasa) wird gebraucht für schwache Menschen
(RB 64,12), aber auch für materielle Dinge. Der Cellerar – in gewissem Sinn
ist es jeder von uns – soll alle Dinge wie heilige Altargefäße betrachten, wie
Kelch und Patene, die die eucharistische Gegenwart Christi enthalten. Kon-
kret wird hier dem Cellerar empfohlen, Christus in allen Dingen und Men-
schen zu finden. 

Wir suchen Gott, aber wir werden ihn nicht in der Theorie finden, sondern
nur, wenn wir den Menschen Gutes tun. Augustinus betonte, dass die Em-
mausjünger den Herrn erst erkannten, als sie ihn eingeladen und ihm in der
Tat das Mahl bereitet hatten (Sermo 236,3). Im Suchen und Tun dessen, was
dem Nächsten von Nutzen ist, werde ich auf Ihn stoßen. Das entspricht der
Regel Benedikts.

In Kapitel 53 zeigt Benedikt weiter, dass es nicht reicht, Gott in den Per-
sonen zu suchen und Christus in ihnen zu verehren. Beide Seiten haben einen
Weg zu gehen, sollen die Bibel lesen, beten, an der Liturgie teilnehmen (RB
53,8–9). Der Herr wird so in den Menschen auf beiden Seiten, Mönchen und
„Gästen“, wachsen und leichter in ihnen gefunden werden.

Auf den Anfang zurückkommend: Gott suchen ist in der Regel Benedikts
58,7 konkretisiert in dem dreifachen Eifer für das Gebet, für den Gehorsam
und den praktischen Dienst. Jedes Mal hat es zu tun mit dem menschgewor-
denen Gott, mit Christus, der in uns betet, zu dem wir beten, dem wir folgen
im Gehorsam und auf den wir horchen, den wir nachahmen im Dienst, der in
uns dient und dem wir dienen, den wir in allen Dingen finden. Jedes Mal ist
es nicht eine statische Gegenwart, sondern eine Gegenwart, die wachsen
kann durch unseren liebenden Dienst. Auf diese Weise suchen wir weiter
Gott und intensivieren unsere Gottsuche. Es scheint mir, dass diese drei We-
ge wie in der Zeit Benedikts, so auch heute, aktuell sind. 

In der Gottsuche haben wir bis jetzt verschiedene Mittel zur Sprache ge-
bracht: Liturgie, Gebet, Bibel, Gehorsam, Dienst. Der auf RB 58,7 folgenden
Vers sagt: „Man rede offen mit ihm über alles Harte und Schwere auf dem
Weg zu Gott“. Damit werden auch die Schwierigkeiten zur Möglichkeit der
Gottsuche.

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 284



Gott suchen – konkreter Weg nach der Benediktusregel 285

4. „Alles Harte und Schwere auf dem Weg zu Gott“

Wenn man sich fragt, welche Umstände für die Gottsuche günstig seien, wür-
de man vielleicht spontan an gute Situationen denken. Die vierte Demutsstu-
fe der Regel (RB 7,35–43) beschreibt ungünstige, ungerechte Bedingungen,
Widerwärtiges, Verfolgungen, drückende Lasten und alle möglichen Schwie-
rigkeiten. Wir möchten spontan sagen: „Die Mitmenschen verhindern so
meine Gottsuche.“ Für Benedikt ist der Kernsatz dieser Stufe: „Zuversicht-
lich und voll Hoffnung ... sagen sie: ,All das überwinden wir durch den, der
uns geliebt hat‘“ (7,39). Was geschieht hier? Nicht oberhalb der Umstände,
nicht außerhalb der Schwierigkeiten, sondern in der Mitte des Leidens ge-
schieht ein Durchbruch: Erfahrung des Herrn, der uns geliebt hat und liebt,
Freude und Zuversicht. Die Schriftstelle ist aus Röm 8,31–39 genommen:
„Was kann uns trennen von der Liebe Gottes ...?“ In der Tiefe, nicht nur in der
Höhe, in menschlicher Schwäche, nicht nur in Macht, in Widrigkeiten, nicht
nur in erhabenen Gefühlen, – dort wird Gott gefunden, dort wird seine Liebe
erfahren. Es gibt keine Situation von außen, die uns an der Gottsuche hindern
kann, im Gegenteil, gerade Dunkelheiten werden das Suchen intensivieren.

Das stimmt mit der nächsten Stufe der Demut überein, welche unbedingt
mit der vorhergehenden zusammen gesehen werden muss. Bei den Schwie-
rigkeiten von Seiten der Gemeinschaft (vierte Stufe) könnte ich insgeheim
denken, ich sei das Opfer, und dabei in meiner Suche um mich kreisen. Doch
all die Ungerechtigkeiten und Widrigkeiten von außen halten mir einen Spie-
gel vor: „Sind nicht die Wurzeln all dessen in meinem eigenen Herzen?“ So
gilt es, einen Schritt tiefer zu gehen. Ja, ich bin Sünder. Und ich weiche nicht
aus, sondern erkenne die Bosheit meines eigenen Herzens an (RB 7,47f). In
der Mitte dieser Stufe bekennt man, dass „des Herrn Barmherzigkeit ewig
ist“ (7,46). So kann man sagen: Gott suchen bedeutet auch, in die Tiefen mei-
ner eigenen Schuld hineintauchen. Dort kann ich Gottes überfließende Liebe
finden und erfahren, nicht mein Verdienst, sondern seine Gnade. Ich brauche
diesen Gott dringend, ich kann nicht ohne ihn leben, ich suche ihn umso
mehr. – Gott in allen Dingen suchen, in den Armen, den Mitmenschen, den
schwierigen Situationen und in mir selbst!

5. „Suche Frieden und jage ihm nach“ (Prol 17)

Als Abschluss möchte ich die Weisung Benedikts betrachten, die dem „Gott
suchen“ in RB 58,7 am ähnlichsten ist. Im Prolog der Regel heißt es: „Wenn
du wirkliches und ewiges Leben willst ... suche Frieden und jage ihm nach“
(Prol 17). Dieses Mal ist das Suchen nicht direkt auf Gott, sondern auf den

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 285



Aquinata Böckmann 286

Frieden gerichtet. In einer Zeit der Kriege wird Benedikt wohl besonders an
den Frieden zwischen den politischen und religiösen Parteien gedacht haben.
Aber es geht tiefer: Erst, wenn wir Gott allein suchen, dann werden wir Frie-
den haben. Gott liebt uns, wie wir sind. Er liebt alle Menschen, wie sie sind.
Wenn ich die Realität meiner Situation um mich herum und in mir angenom-
men habe, werde ich frei, Frieden selbstlos zu suchen. Im Tiefsten ist der
Friede Christus. So wurde dieser Psalmvers in der Väterzeit interpretiert:
„Suche Christus und folge ihm“. 

Benedikt macht den Frieden in Kapitel 34 zum Höhepunkt. Nachdem er
zwei gegensätzliche Seiten ermahnt hat, tiefer zu gehen, schließt er: „Und so
werden alle Glieder in Frieden sein“ (RB 34,5). Dann werden sie auch in
Christus sein. Die Regel zeigt uns an vielen Stellen, wie wir konkret nach
dem Frieden suchen können, und dadurch im Tiefsten nach Gott. Der Herr
selbst gibt uns eine Antwort im folgenden Vers des Prologs (Prol 18): „Bevor
ihr zu mir ruft, sage ich euch: Seht, ich bin da,“ – das Ziel unseres Suchens
und ein neuer Anfang, ihn weiter zu suchen.

Gott suchen – konkreter Weg nach der Regel Benedikts: 
– indem wir Gott die Priorität geben in Stoßgebeten, in der Heiligen Schrift,

in der Liturgie,
– im geistlichen Suchen nach dem Willen Gottes und dem Gehorchen, in-

dem wir uns in seinen Heilsplan einfügen,
– ihm in den verschiedenen Menschen und in den verschiedenen Bereichen

ohne Diskriminierung dienen,
– ihn suchen in konkreten Personen, in den Situationen, wie sie auch immer

sind, 
– ihn suchen, indem wir uns in die Tiefen unseres Herzens hineinlassen,
und in aller konkreten Realität nach Frieden suchen und ihm nachjagen. Ge-
rade das Letzte wird in unserer friedlosen Welt von großer Bedeutung sein.

Indem wir uns von der Regel Benedikts führen lassen, können wir suchen-
den Menschen heute eine Antwort geben. Wenn wir bekennen, dass wir Gott
suchen, dann werden wir auch unserer Armut gewiss: Wir haben ihn nicht,
aber wir suchen ihn in Liebe. So sind wir als Gefährten mit all unseren Brü-
dern und Schwestern auf dem Weg, zusammen mit allen, die seine Stimme
hören möchten „Seht, ich bin da“ (RB Prol 18).

272-286  04.06.2003 19:43 Uhr  Seite 286


