
Christliches Ordensleben zwischen
Abgeschiedenheit und Weltdienst
Erich Przywaras Analogie-Lehre als Grundlegung der christlichen
Frömmigkeits-, Ordens- und Theologiegeschichte

Johannes Schaber, Ottobeuren

Erich Przywara hat, ähnlich wie vor ihm John Henry Newman († 1890)1 oder
Max Scheler († 1928)2, eine Interpretation der Entwicklung der abendländi-
schen Ordensgeschichte vorgelegt, die in den Jahren 1922–1932 im Zuge der
systematischen Ausarbeitung seiner analogia-entis-Lehre zur Reife kam und
seine religionsphilosophischen Aufsätze und Werke durchzieht.3 Die Ent-
wicklung der Ordensgeschichte ist nach ihm die Ausfaltung der Lebendigkeit
der Analogie des Seins – analogia entis. Den vielfältigen Richtungen der
christlichen Frömmigkeit und theologischen Wissenschaft liegt ein einziges
Prinzip zugrunde: die analogia entis. Sie ist für Przywara, wie er in seiner
Religionsphilosophie katholischer Theologie4 zeigt, das strukturelle Apriori

1 Przywara referiert die Grundzüge der Newman’schen Ordenstheorie in: Religiöse Bewegun-
gen, in: Ringen der Gegenwart. Bd. I. Gesammelte Aufsätze 1922–1927. Augsburg 1929,
3–18, hier 16 f. – Vgl. J. Schaber, John Henry Newmans Interpretation der abendländischen
Ordensgeschichte als der Entwicklung der ‚Idee‘ des Mönchtums, in: Erbe und Auftrag 77
(2001), 305–325.
2 Vgl. J. Schaber: Zwischen Benedikt von Nursia und Ignatius von Loyola. Max Scheler als In-
terpret der Geschichte des abendländischen Mönchtums, in: Edith-Stein-Jahrbuch 9 (2003),
237–254.
3 Die wichtigsten Schriften und Aufsätze dazu sind: Gott. Fünf Vorträge über das religionsphi-
losphische Problem (1922), in: Schriften. Bd. II, Einsiedeln 1962, 243–372. – Religionsbe-
gründung. Max Scheler – John Henry Newman, Freiburg i.Br. 1923. – Gottgeheimnis der Welt.
Drei Vorträge über die geistige Krisis der Gegenwart (1923), in: Schriften. Bd. II, 123–242. –
Der Newmansche Seelentypus in der Kontinuität katholischer Aszese und Mystik (1923), in:
Ringen der Gegenwart. Bd. II. Gesammelte Aufsätze 1922–1927, Augsburg 1929, 845–871. –
Theozentrische und anthropozentrische Frömmigkeit (1923/24), in: Ringen der Gegenwart.
Bd. I (Anm. 1), 443–468. – Zum Typus ignatianischer Frömmigkeit, in: Majestas Divina. Ig-
natianische Frömmigkeit (1925), in: Schriften. Bd. I, 512–518. – Religionsphilosophie katho-
lischer Theologie (1926), in: Schriften. Bd. II, 1962, 376–511. – Analogia entis I (1932), in:
Schriften. Bd. III, Einsiedeln 1962, 19–210. – Thomismus und Molinismus, in: Stimmen der
Zeit 125 (1933), 26–35. – Karmel. Geistliche Lieder. München 1932. – Augustinus. Die Gestalt
als Gefüge. Leipzig 1934, 17–112. – Augustinisch und Ignatianisch (1935), in: Ignatianisch,
Frankfurt a.M. 1956, 107–149. – Nachwort. Gott in allen Dingen, in: Deus semper maior. Bd.
III. Theologie der Exerzitien, Freiburg i.Br. 1940, 409–428. – Vom Sinn der Demut, in: Stim-
men der Zeit 137 (1940), 120–124. – Religiöser Typus der Gesellschaft Jesu (1942), in: Igna-
tianisch, 71–105.
4 E. Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie (1927), in: Schriften Bd. II (Anm.
3), 373–511.



der geschichtlichen Entwicklung der Offenbarung des Alten und Neuen Tes-
taments sowie der Vielfalt christlicher Spiritualität und theologischer Wis-
senschaft. 

„Analogia entis besagt kurz: Gott in-über Geschöpf (Soseinsaspekt der analogia entis) und
dies ,von Gott her‘ (Daseinsaspekt der analogia entis).“5

Das Wesen der analogia entis, ,Gott in-über Geschöpf‘ und dies ,von Gott
her‘, hat Folgen für die Form und den Inhalt der geschichtlichen Entfaltung
des Christentums. Für die Form insoweit, als sich die Zerlegung der analogia
entis in den Reichtum ihrer Aspekte auf dem Weg von der Offenbarung über
das betende Erkennen zur wissenschaftlichen Reflexion vollzieht.6 Przywara
begründet diesen Dreischritt biblisch: Weil das Verhältnis zwischen Gott und
Geschöpf ein von Gott her gegebenes, nicht vom Menschen her konstruiertes
ist, gehen alle theologischen ,Schulen‘ mehr oder minder auf Richtungen ka-
tholischer ,Frömmigkeit‘ zurück, in denen das Leben lebendig war und deren
Eigenbild erst später durch die Schulen reflektiert und als solches herausge-
stellt wurde. Die Sprache der Offenbarung (Hebr 1, 1 f.) ist nicht die Schul-
sprache für die Klugen und Weisen, sondern die Gebetssprache der Kleinen
und Einfältigen (Mt 11, 25). Aus diesem Grund prägte die Offenbarung
zunächst vielfältige Formen der Frömmigkeit und des Gebetslebens aus, be-
vor diese dann feste Formen im Mönchtum und Ordensleben gewannen, aus
denen sich wiederum durch die wissenschaftliche Reflexion der Frömmig-
keit verschiedene theologische Schulen entwickelt haben. Aus diesem Grund
sind im Mittelalter theologische Schulen zumeist ‚Ordensschullehren‘7: Die-
ser formelle Dreischritt Offenbarung – Frömmigkeit – Wissenschaft liegt dem
weiteren Fortgang der Religionsphilosophie katholischer Theologie zugrun-
de. Przywara wird zeigen, wie die analogia entis die Offenbarung des Alten
und Neuen Bundes durchwirkt und sich dann, „in den Spannen von Jahrhun-
derten vergrößert“8, in sechs Typen der Frömmigkeit und theologischen Wis-
senschaft weiter entfaltet.

Das Wesen der analogia entis wirkt sich auch auf den Inhalt der Entfaltung
von Frömmigkeit und Wissenschaft aus. Die auf die Offenbarung folgende
sechsteilige Typologie der katholischen Frömmigkeit und Wissenschaft folgt
der Logik der analogia entis: 

„Weil analogia entis letztlich ein ,von Gott her‘ besagt, also primär das Bewußtsein des ‚Gott
Alles‘, so beginnt auch der Entfaltungsweg ihrer Darstellungsrichtungen bei dieser Vorzugs-
betonung Gottes.“9

Johannes Schaber 288

5 Ebd. (Anm. 4), 461.
6 Vgl. ebd., 461 f.
7 Vgl. ebd., 462.
8 Ebd., 465.
9 Ebd., 462.



Die sechs Typen der analogia entis stehen in der Spannung zwischen
Schöpfer und Geschöpf und setzen sich durch ihre unterschiedliche Beto-
nung der göttlichen und geschöpflichen Seite der analogia entis voneinander
ab. Dadurch werden sechs verschiedene Einzelaspekte des Verhältnisses
Gott-Geschöpf entfaltet. Ausgangspunkt der Entfaltung ist die Priorität Got-
tes (‚von Gott her‘): 

„Erst überflutet die Allfülle Gottes das Geschöpf, so sehr, daß es sich als schlechthinniges
Nichts vor Gott erleben mag, und allmählich nur, und im Maße als es gleichsam mit Gott, des
Schöpfers, Augen auf sich zurückblicken lernt, lernt es auch, aber wiederum grundlegend
gleichsam mit Gottes Mund, zum eigenen, von Gott unterschiedenen Eigensein Ja zu sagen. So
geht, von der einen Seite her, der Entfaltungsweg von einer fast Alleinbetonung Gottes zu ei-
ner wachsenden Mitbetonung des Geschöpfes. Von der andern Seite aber her – weil im wach-
senden Bewußtsein des ,Gott und Geschöpf unterschieden‘ Gott in immer heiligere, verhange-
ne Ferne rückt – besagt derselbe Entfaltungsweg eine Entfaltung des Gottesbildes von strah-
lender Begreiflichkeit (im Erlebnis des ,Gott allein‘) zu immer geheimnisvollerer Unbegreif-
lichkeit (im Erlebnis des ,Gott und Geschöpf unterschieden‘). Mit andern Worten: das schein-
bare Zurücktreten Gottes mit wachsender Betonung des Eigenseins des Geschöpfes bedeutet
vielmehr das wachsende Erkennen des ,eigentlichen‘ Gottes. Denn: si comprehendis, non est
Deus. Wenn du Ihn begreifst, was du begreifst, ist nicht Gott (Augustinus).“10

Obwohl Przywara die Vielfalt der Analogie des Seins in sechs Typen
unterscheidet, sind es letztlich zwei beherrschende Typen, auf die sich die
anderen noch einmal reduzieren lassen: der christlich-platonische Augusti-
nismus (Teilnahme)11 und der christlich-aristotelische Thomismus (Kausa-
lität).12 In beiden Typen zeigt sich das Grundgesetz der Entfaltung der analo-
gia entis und das Weiterleben des Verhältnisses, „wie es in der Offenbarung
zwischen Altem und Neuem Bund selber statt hat: novum in vetere latet, ve-
tus in novo patet, das Neue im Alten verborgen, das Alte im Neuen enthüllt.
Es ist das Grundgesetz katholischer ,Tradition‘: Entfaltung als Ausfaltung
des Eingefalteten, Beharrung in Bewegung und Bewegung in Beharrung.“13

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 289

10 Ebd., 462.
11 Der Teilnahmegedanke betont, ,von Gott her‘ gedacht, das Gott ‚alles allein‘. Während die
griechischen Kirchenväter dabei das Eigensein des Geschöpflichen auf ein Minimum reduzie-
ren, erkennt Augustinus das Eigensein des Geschöpflichen im Gemeinschaftscharakter der Li-
turgie und des Mönchtums an. Der Augustinismus ist der Typus der Hauptbetonung des ,Gott
alles‘ und, gerade weil dadurch Gott sozusagen Inbegriff der Welt wird, der Typus der Haupt-
betonung des ,Gottes der faßlichen Nähe‘. Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 469 und 481.
12 Die Kausalität legt den Schwerpunkt auf die Eigenwirklichkeit und Eigenwirksamkeit des
Geschöpflichen, unterstreicht aber gleichzeitig die völlige Unabhängig- und Selbständigkeit
Gottes gegenüber der Schöpfung. Gott ist nicht wie der aristotelische ,unbewegte Beweger‘ für
die ,ewige Bewegung‘ der Welt schlechthin ,da‘. Der Thomismus ist der Typus der Hauptbeto-
nung des ,Geschöpfs eigen‘ und, weil damit die Unterschiedenheit zwischen Gott und Welt im
ganzen Umfang erkannt wird, der Typus der Hauptbetonung des ,Gottes der unbegreiflichen
Ferne‘. Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 469 und 481.
13 Ebd., 482.



Die Analogie des Seins in der Offenbarung des Alten und Neuen Bundes

Die analogia entis durchwirkt die übernatürliche Wirklichkeit der organi-
schen Gotteseinheit des Alten und Neuen Bundes. Ihr Wesen führt vom cre-
do der Offenbarung, dem Glauben und der Frömmigkeit, zum intelligam der
Offenbarungswissenschaft. Die analogia entis des Alten Bundes betont den
göttlichen Spannungspol, die des Neuen Bundes den geschöpflichen Pol,
beide zusammen bilden jedoch eine organische Gotteseinheit. 

„Analogia entis des Alten Bundes trägt das Antlitz des sinaitischen ,Ich bin der Herr, dein
Gott‘: Gottes unbeschränkte All-Übermacht, der gegenüber das Geschöpf als ,unheilig‘ fern
bleiben muß und nur in Zittern und Zagen zu lauschen hat, was Sein allheiliger, unerforschli-
cher Majestätswille heischt: das kreatürliche Ohnmachtsgefühl vom, noch von Liebe ahnend
durchbebten, ,Rede, Herr, dein Diener hört‘ des begnadeten Samuel (1 Sam 3,9) bis zum
schreckbetäubten ,Der Herr rede nicht mit uns, wir möchten sonst sterben‘ (Ex 20,19).“14

Der Alte Bund, der die Ferne Gottes betont und wegen der Allwirklichkeit,
Allwirksamkeit und dem Allwert Gottes eine Gesetz-Opfer-Frömmigkeit
ausgeprägt hat, läßt dennoch schon, verborgen in der Gesetzfrömmigkeit der
sakralen Heiligung des Lebens und der Weihe-Darbringung der ,Erstlinge‘
der Schöpfung, einen wahren Eigenwert der Kreatur erkennen. Der Eigen-
wert der Kreatur, der Gott gegenüber bestehen kann, wird in der Bund-Liebe-
Frömmigkeit der Propheten, im anwachsenden Motiv der bräutlichen Liebe
zwischen Bundesherrn und Bundesvolk fast zu einer Art ,Gleichberechti-
gung‘: ,Jahwe und Sein Volk‘. Nimmt man die stärkere Betonung der Indivi-
dualseele in den Weisheitsbüchern hinzu, so sind es nur wenige Schritte zur
analogia entis des Neuen Bundes.15

Die analogia entis des Neuen Bundes betont die Nähe Gottes. Gott ist im
Antlitz Jesu Christi aufgeleuchtet, durch seinen Sohn ist er der ,Vater unser‘. 

„Aber doch auch diese neutestamentliche analogia entis der ,Liebe‘ und der ,Freiheit der Kin-
der Gottes‘, also, gegenüber der alttestamentlichen Mehrbetonung des ,Gott über Geschöpf‘,
die beseligende Betonung des ,Gott in Geschöpf‘ in der Übernaturhöhe des ,Christus mein Le-
ben‘ (Kol 3,4), – auch diese analogia entis der betonten ,Nähe Gottes‘ trägt eine ähnliche
Spannweite wie die scheinbar von ihr grundverschiedene alttestamentliche der betonten ,Fer-
ne Gottes‘: von der Hauptbetonung des ,Reiches Gottes‘ in seiner scharfen Geschiedenheit ge-
gen die ,Welt‘ (bei den ersten Evangelisten) und der Hauptbetonung des Unterganges aller
natürlichen Welt und allen natürlichen Lebens in das alleinige ,Leben des Geistes‘ (in den er-
sten Paulusbriefen) bis zur milden Menschenfreundlichkeit, die durch die Seiten des Lukas-
evangeliums weht, und vollends zur Formel der Johannesbriefe ,Wenn wir einander lieben, ist
Gott bleibend in uns‘, also zu solchem ,Gott in Geschöpf‘, daß das Geschöpf selber so etwas ist
wie ,Gott sichtbar‘: ,Wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, wie vermag der Gott zu lie-
ben, den er nicht sieht?‘ (1 Joh 4,20).“16

Johannes Schaber 290

14 Ebd., 463.
15 Vgl. ebd., 464.
16 Ebd., 464.



Beide Testamente der Offenbarung betonen jeweils einen anderen Span-
nungspol des Verhältnisses von Gott und Mensch, sie sind jedoch dennoch
ineinander verwachsen und tragen zugleich auch den Charakterzug des an-
deren: 

„Diese Gestalt der analogia entis in der Offenbarung selber – Wandlung in verschiedener Be-
tonung ihrer Pole und doch bleibende Einheit in der Wandlung – kehrt nun, nur in den Span-
nen von Jahrhunderten vergrößert (die ,Ausfaltung‘ des ,Eingefalteten‘!), in der Gestalten-
folge, die im Leben des einzelnen Christen sich zeigt, in dem das geschichtliche Werden der
Christenheit lebt, um in dieser Wiederkehr über sich hinauszuwachsen ,im Wachstum zu
Christus hin‘ (Eph 4,13–15).“17

In den auf die Offenbarung folgenden Jahrhunderten entwickelte sich, je
nachdem welcher Spannungspol betont wurde, eine spezifische Gebetspraxis
und Frömmigkeit, institutionalisiert im Mönchtum und in den Orden, denen
wiederum eine eigene Art, Theologie als Wissenschaft zu betreiben, ent-
sprang. Przywara unterscheidet insgesamt sechs Frömmigkeits-, Ordens-
und Wissenschaftsformen, die entweder theozentrische oder anthropozentri-
sche Einzelaspekte der einen Ganzheit der analogia entis verkörpern.18

Östliches Mönchtum, Trappisten, Kartäuser und Karmeliten (Typus 1)

Den ersten Typus der analogia-entis-Form, der betont, dass Gott fast ,alles
allein‘ sei und der das Eigensein des Geschöpflichen auf ein Minimum der
passiven ,Teilhabe‘ reduziert, bilden die griechischen Kirchenväter, allen
voran Klemens von Alexandrien: 

„Ihr Grundgedanke heißt ,Vergöttlichung‘ oder ,Gott von Gnaden‘ oder ,Teilnahme an Gott‘,
und mehr oder minder mit dem Zielsinn eines seligen Aufgehens in Gott von der apatheia ei-
ner das Menschliche und Irdische allmählich ins Jenseitige abtötenden Askese und Kontem-
plation bis zur anapausis der ruhenden Vollvergessenheit im Jenseits des Schauens Gottes sel-
ber.“19

Aus dem Minimum, dass das Geschöpf sich fast auflöst und ganz in Gott
verliert, erwächst seine Erhöhung durch die passive Teilnahme am göttlichen
Leben. Gott ist das eigentliche, unwandelbare Sein, er ist das ,ist‘, an dem der

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 291

17 Ebd., 465.
18 Vgl. Theozentrische und anthropozentrische Frömmigkeit (Anm. 3), 443–468. – Teilhabe-
gedanken (theozentrisch): Theologie der griechischen Kirchenväter, östliches Mönchtum,
Trappisten, Kartäuser, Karmeliten und Augustinismus der Benediktiner. – Kausalitätsgedanke
(anthropozentrisch): Thomismus der Dominikaner, Scotismus der Franziskaner und Molinis-
mus der Jesuiten. Dem Denken John Henry Kardinal Newmans als letztem Typus ordnet Przy-
wara keinen Orden zu.
19 Religionsphilosophie (Anm. 4), 465.



Mensch ,teilhat‘. Gott ist die ewige und unwandelbare Wahrheit und die Gut-
heit. Alles menschliche Erkennen unwandelbarer Wahrheiten und alles Gut-
sein des Menschen ist notwendig ein Teilhaben an Gott. ,Teilnahme‘ bedeu-
tet folglich, dass die Eigentätigkeit des Geschöpflichen vor der Alltätigkeit
Gottes entschwindet. Die Ostkirche ist überzeugt, dass das Leben dieser Welt
bereits aufgehört und das Leben der Auferstehung bereits begonnen hat. Al-
les Geschöpfliche ist bereits verschlungen in Gott. Gottes Verklärung ist al-
les allein.20 Durch die Betonung des ,Gott allein‘ ist es dem Geschöpf mög-
lich geworden, mit Gottes Augen, d.h. ,von Gott her‘, eine gereinigte Sicht
des Geschöpflichen zu bekommen. Dennoch betonen die griechischen Kir-
chenväter trotz aller mystischen Verzücktheit der ,Vergöttlichung‘ entschie-
den die Ehrfurchtsdistanz.21 Das Geschöpf verliert sich nicht ganz in Gott,
der Unterschied zwischen Schöpfer und Geschöpf bleibt bestehen, Gott ist
für den Menschen trotz ,Teilhabe‘ auch weiterhin jenes ,Dunkel unzugängli-
chen Lichtes‘, das die gesamte christliche Mystik durchzieht. Die analogia-
entis-Form strenger liturgischer Frömmigkeit und strenger Mystik des ,Ent-
werdens‘ oder der ,Nacht‘22 ist eine Form, 

„die einen bleibenden Platz in der Kirche gefunden hat, sowohl in ihren sogenannten streng-
kontemplativen Orden, vom östlichen Mönchtum bis zu Trappisten und Kartäusern und Kar-
meliten, wie in einer Art Abfolgegesetz christlichen Lebens überhaupt: der strengen Liturgie
und der strengen ,Einkehr zu Gott‘ als dem religiösen Quellpunkt.“23

Nach ostkirchlich-orthodoxem Verständnis ist die Liturgie kein geschöpf-
liches, sondern ein göttliches und deshalb unveränderliches, ewiges Gesche-
hen. In der göttlichen Liturgie ist alles Persönliche und Gemeinschaftliche
ausgelöscht.24 Przywara sieht dann in Benedikt von Nursia († 547) jenen für

Johannes Schaber 292

20 Vgl. Neue Religiosität (Ringen der Gegenwart I, Anm. 3), 48–77, hier 54.
21 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 466.
22 Vgl. ebd., 435.
23 Ebd., 466. – Nach einem eingehenden Studium der Spiritualität des Karmel (Karmel. Geist-
liche Lieder. München 1932) nimmt Przywara später eine andere typologische Zuordnung des
Karmel vor und spricht vom ‚Thomismus des Karmel‘ (Typus 3), vgl. Thomismus und Moli-
nismus (Anm. 3), 34.
24 Der Gemeinschaftscharakter fehlt nicht nur der ostkirchlichen Liturgie, sondern auch dem
ostkirchlichen Mönchtum. Dieses hat die Individualfrömmigkeit der einsamen Identität mit
Gott in gradliniger Vergeistigung ausgeprägt: „Mönchtum und Monasterium sagen, dem Wort
gemäß, das von allen Getrennt- und Allein-sein zur Alleinigkeit des Gottes, der gegenüber al-
lem andern unterschieden und geschieden ist. ,Mönche‘ werden sie genannt, wie Dionysius
Areopagita berichtet (de div nom I 4 Hier. eccl VI 3), ,von dem ungeteilten und einsförmigen
Leben her (d.h. auf Grund des Lebens Gottes als ,Monas und Henas’), das sie einsförmig macht
... zu einer gottgestaltigen Alleinigkeit (Monas)’. Darin aber ist deutlich, wie ein solches
Mönchtum sowohl zu einem abgeschlossenen Einzeldasein zielt wie zu einer ununterschiede-
nen Identität mit Gott, da Seine Monas zur Form der mönchischen monas wird.“ Religiöser Ty-
pus der Gesellschaft Jesu (Anm. 3), 73.



die Liturgie bedeutsamen „heiligen Patriarchen, der immer am kräftigsten al-
ler Erstarrung in unpersönliche Form und aller Flucht aus echtem Menschen-
leben wehrt.“25 Ist die Liturgie für die Ostkirche ein Geschehen der göttlichen
Majestät, so legt Benedikt großen Wert auf den Gemeinschaftscharakter der
Liturgie, weil in ihr die Menschlichkeit und Liebenswürdigkeit Gottes sicht-
bar wird.26

Die Benediktiner (Typus 2)

Der zweite, ebenfalls noch aus der christlichen Antike hervorgegangene und
vom Teilnahmegedanken beherrschte Typus wird von Augustinus († 430)
verkörpert: 

„Augustinus sieht das Verhältnis zwischen Gott und Geschöpf vorwiegend von den sogenann-
ten ,außernatürlichen Gaben‘ her, d.h. von jener ,Freiheit von Begierlichkeit‘ und ,Unsterb-
lichkeit des Leibes‘ her, in denen die ,übernatürliche Gabe‘ der ,Teilnahme an Gott‘ ihre
gleichsam ,menschliche Seite‘ hat. Es erscheint darum für ihn auch die gesamte ,Teilnahme an
Gott‘ nicht so sehr von ihrer ,physischen‘ Seite her, wie bei den griechischen Vätern, sondern
mehr von ihrer ,bewußtseinshaft-sittlichen‘ Seite her.“27

Sehen die griechischen Kirchenväter die ,Teilnahme an Gott‘ und die ,Ver-
göttlichung des Menschen‘ in der passiv erlangten anapausis – apatheia, der
ewigen Ruhe einer ‚wachsenden Lebensentlösung‘ oder gar eines ‚lebens-
entlösten Schauens‘, so kennzeichnet Augustinus die aktive Teilnahme an
Gott, das Streben zu Gott als die Dreiheit von Glauben, Hoffen und Lieben,
als das ,Bewußtseinsgesetz‘ christlichen Lebens in seiner Entfaltung von cre-
dere – glauben zu intelligere – erkennen zu videre – schauen, einer Entfal-
tung aber, in der Furcht, Hoffnung und Liebe die Triebkräfte sind.28 Die akti-
ve ,Teilnahme an Gott‘ bei Augustinus in der ehrfürchtigen Liebe, die zu Gott
strebt, tritt an die Stelle der passiven ,Teilnahme‘ in reiner Ehrfurcht vor dem
alles Begreifen übersteigenden Gottesbild bei den griechischen Kirchenvä-
tern.29 Im Gleichnisbild der augustinischen Furcht-Liebe-Spannung wird

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 293

25 Neue Religiosität (Ringen der Gegenwart I, Anm. 3), 56.
26 Ebd. – Benedikt von Nursia ist es, der auch den kirchlichen Gemeinschaftscharakter des
Mönchtums herausstellt und damit die Entwicklung der Gemeinschaftsfrömmigkeit einleitet.
Vgl. Zum Typus ignatianischer Frömmigkeit (Anm. 3), 513.
27 Religionsphilosophie (Anm. 4), 466 f.
28 An die Stelle der griechischen ,Lebensentlösung‘ stellt Augustinus „den wahren, glühenden
Affekt der Liebe, und wiederum nicht einer Liebe der restlosen Verschmelzung mit Gott, son-
dern der Liebe, die selber distanzsetzend ist: ,fürchtende Liebe und liebende Furcht’, ,Liebe
der Ehrfurcht und Ehrfurcht der Liebe’.“ Religionsphilosophie (Anm. 4), 467. 
29 Zum Teilnahme-Gedanken und der Unterscheidung in passive und aktive Teilnahme vgl. Re-
ligionsbegründung (Anm. 3), 58 f. und 260–267.



Gott zur ,unbegreiflichen Gerechtigkeit und unbegreiflichen Barmherzig-
keit‘.30 Daraus entwickelt sich die Frömmigkeitsrichtung „der discretio, d.h.
der milden, erdnäheren Mäßigung“31 aus Einsicht und Betonung des Unter-
schiedes von Gott und Geschöpf. In der discretio zeigt die ,Teilnahme an
Gott‘ ihre gleichsam menschliche Seite. Der eigentliche Vater dieser Fröm-
migkeitsrichtung ist Augustinus, ihre grundlegende Formung hat sie im Be-
nediktinerorden gefunden. Przywara behauptet, 

„daß in der gesamten Geschichte des Benediktinerordens bis in unsere Tage die Theologie Au-
gustins so etwas wie die eigentliche Ordenstheologie bildet“, dass „aller Thomismus von Be-
nediktinertheologen mehr Augustinismus ist“ und „die innere Form benediktinischen philoso-
phischen und theologischen Denkens nicht so sehr scholastisch als vielmehr patristisch sich
gibt.“32

Für den Benediktiner, der in der Gemeinschaft (familia)33 und Klausur sei-
nes Klosters, ,in‘ der Welt, aber ,gegen‘ sie abgeschlossen lebt und arbeitet34,
„leistet der Gemeinschaftsgeist dieser familia die Umleitung des Geistes der
Liturgie in den Geist des Alltagslebens; die Form des Einströmens der Litur-
gie in das Leben ist wesenhaft Gemeinschaftsform.“35 Die der westlichen
Seele angepaßte liturgische Frömmigkeit formt das gesamte klösterliche Le-
ben von der Handarbeit über die Schreibstube und Wissenschaft zu Missi-
onsarbeit in eine streng sakrale Haltung als ,Familiendienst‘ der einen ,Fami-
lie Christi‘. „Die Civitas Dei, die im Typ der griechischen Väter fast allein
jenseitige Züge trägt, gewinnt in unserm zweiten Typ jene irdische Gestalt,
die im ,heiligen römischen Reich deutscher Nation‘ ihre Höhe erreichen soll-
te: die benediktinische ,Familie‘ als Keimzelle ihrer Verwirklichung.“36

Die Dominikaner (Typus 3)

In der Typologie Przywaras betont der Thomismus die Eigenwirklichkeit des
Geschöpflichen.

„Aber dieses Geschöpfliche ist ihm eigentlich wesenhaft das ,Allgemeine‘, und da dieses ,All-
gemeine‘ allein im reinen, schauenden Denken aufleuchtet, so erhält dieses kontemplative
Denken gegenüber allem auf die Individual-Erfahrungswelt mehr gerichteten Wollen den

Johannes Schaber 294

30 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 421.
31 Ebd., 467 f.
32 Ebd., 468.
33 Vgl. Zum Typus ignatianischer Frömmigkeit (Anm. 3), 513 f.
34 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 471.
35 Theozentrische und anthropozentrische Frömmigkeit (Anm. 3), 466. – Vgl. auch Religiöser
Typus der Gesellschaft Jesu (Anm. 3), 74 f. – Zu Przywaras Interpretation des Demutskapitels
in der Regel des hl. Benedikt vgl. Vom Sinn der Demut (Anm. 3), 123.
36 Religionsphilosophie (Anm. 4), 468.



Hauptakzent. Die ,Allgemeinideen‘ sind eine Art ,Ewiges‘ (...), während das ,Dasein‘ ein zeit-
lich Hinzukommendes darstellt, den, eigentlich seinslosen, Werdestrom, der um die ,ewigen
Ideen‘ rauscht und verrauscht. Gewiß, insofern der menschliche Weg zum Erkennen dieser
,Allgemeinideen‘ über das tätige (abstrahierende) Denken führt, pulsiert durch diese Schule ei-
ne heiße, nicht selten stürmische Aktivität des Denkens. Aber weil dieses Denken doch
schließlich auf das verehrende Schauen der ,reinen Allgemeinideen‘ gerichtet ist, so gibt sich
diese Aktivität doch schließlich viel mehr als die Aktivität des ,Tempelhüters‘, der die ,un-
wandelbare Heiligkeit‘ gegen den Ansturm des zerklüftet Profanen verteidigt. Mit andern
Worten: durch das Gesicht dieser Schule blickt unmißverständlich das religiöse Gesicht jenes
Ordens, für den Thomismus Ordenslehre ist: des Dominikanerordens.“37

Der Thomismus als wissenschaftlicher Typus, der unmittelbar die Allge-
meinideen (universalia) als das Wesen der Dinge begreift, neigt zu einer Phi-
losophie, die sich unabhängig von den Realwissenschaften zeigt. Weil ,Ge-
schichte‘ das Nacheinander des Individual-Konkreten und Faktischen ist,
zieht er das systematisch-übergeschichtliche Denken vor. In Ethik und Moral
betont er die ,reinen Gesetze‘, die auf das faktische Individual-Konkrete an-
gewendet werden. Er neigt zu Mystik und ,religiöser Abgeschiedenheit‘ ge-
gen das religiöse ,Weltleben‘ mit der Gefahr eines pastoralen Aktivismus
oder der Versandung in eine ,säkularisierte Religion‘. Religiöses Leben ent-
spricht dem Thomismus im besonderen als Vollzug religiöser Ordnung: „Pri-
vat- und Volksfrömmigkeit treten zurück vor der Liturgie, Predigt als psy-
chologisch-seelsorgerische Anleitung zu konkretem religiösem Leben vor
der Predigt als reine Darbietung der objektiven Wahrheit, Auseinanderset-
zung mit den Nöten des real-praktischen Lebens vor dem ,Sprechen des Dog-
mas durch sich selbst‘.“ Das erklärt einmal, warum die Dominikaner den
,Dienst der Inquisition‘ übernommen haben, nicht „aus Fanatismus für die ei-
gene Meinung“, sondern „in rückhaltloser Hinopferung alles Daseiend-Indi-
viduellen an die ,ewige Wahrheit‘.“ Das erklärt zum andern, wenn Gott in
echt augustinischem Denken ,die‘ Wahrheit ist, dass „Dienst an der Wahrheit
unmittelbar Dienst an Gott“ ist.38

„Der liturgische Gottesdienst des Benediktiners wandelt sich in die dominikanische ,Liturgie
der Wahrheit‘. Wie der griechische analogia-entis-Typus im Ganzen der Kirche die Aufgabe
hat, das strenge Jenseits Gottes (gegenüber aller Erweichung ins Diesseits) zu hüten und der
augustinische analogia-entis-Typus die benediktinische Sendung der Idee der Einen Civitas
Dei des in sich geschlossenen ,in‘ der Welt begründeten, aber ,gegen‘ die Welt abgeschlosse-
nen ,Haupt und Leib Ein Christus‘, so ist dem dominikanischen Typus das heilige Hüteramt
der Einen Wahrheit mitten ,in‘ der Welt durch eine geheimnisvolle Vorsehung übertragen. Es
ist der Typ, der ,in‘ der Welt steht mit der einzigen Aufgabe, die widerstrebende Welt zur Un-
terwerfung unter die Eine, allem Gewoge von Dasein und Individualität entrückte, Ewige
Wahrheit zu bringen (Ordo praedicatorum, Predigerorden!).“39

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 295

37 Ebd., 471. – Vgl. Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 30.
38 Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 31.
39 Religionsphilosophie (Anm. 4), 471 f.



Die Franziskaner (Typus 4)

Der Scotismus ist in vielem das Gegenstück zum Thomismus.40 Richtete sich
im Thomismus das Denken noch unmittelbar auf die Wirklichkeit, so erkennt
der Scotismus beim Denken kein direktes Erkennen mehr an, sondern nur ein
tastendes ,Vermeinen‘ der Wirklichkeit. Die Allgemeinideen, universalia,
entwickeln sich vom thomasischen Anschauungsobjekt mehr passiven Den-
kens zur scotistischen Bewegungformel eines aktiv ,vermeinenden‘ Den-
kens. Der Hauptakzent liegt hier auf der freischöpferischen Tätigkeit: 

„Freischöpferischer Wille ist Schöpfung und Schöpfer das Wesenhafte. D.h. die analogia ent-
is, die für Thomismus eine Art intellektualistischer Form hat (das in-über von Ideen-Gott und
Ideen-Welt), hat im Scotismus eine Art voluntaristischer Form (das in-über von Willens-Gott
und Willens-Welt). Im frei-schöpferischen Willen liegt so etwas wie ,der‘ unmittelbare Kon-
takt zwischen Schöpfer und Geschöpf.“41

Daraus leitet Przywara den vierten Typus der Analogie des Seins ab. Ge-
genüber der Betonung des ,Allgemeinen‘ im Thomismus legt der Scotismus
den Schwerpunkt auf das ,Besondere‘. Der Mensch ist der Schnittpunkt der
unbegreiflichen, alle menschliche Denkberechnung durchkreuzenden Wil-
lensentschlüsse des über alle menschliche Vernunft erhabenen Gottes. Da-
durch, dass im Scotismus alles Denken zu einem tastenden ,Vermeinen‘ der
Wirklichkeit eingeschränkt ist, wird die Kreatur in letzter Ohnmacht dem un-
begreiflichen Willensgott gleichsam ,ausgeliefert‘ und dadurch eigentlich
nur eine einzige Nähe zu Ihm: die Nähe der ohnmächtigen menschlichen
Kleinheit zur göttlichen Allmacht.42

Aus dem hier in Grundzügen dargestellten philosophisch-theologischen
System des Scotismus erwächst die franziskanische Frömmigkeit der völli-
gen Ohnmacht des Menschlichen als Zeichen der Nähe des allmächtigen und
unerforschlichen Gottes. In der Unerforschlichkeit Gottes wird die armselige
Ohnmacht des Menschen sichtbar. Franziskanische Frömmigkeit atmet am
ursprünglichsten im Sonnengesang des hl. Franz und in den Fioretti. Sie
kennt keine feierliche liturgische Frömmigkeit. „An ihre Stelle tritt das kind-
lich-ungezwungene Sich-ausjubeln und Sich-ausweinen.“43 Franz von Assisi
(† 1226) sah sich als einfältigen und ungebildeten Menschen, er wollte durch
sein armes und demütiges Leben die lebendige Gegenwart des armen und
demütigen Herrn in seiner Kirche verkündigen. Franziskanische Frömmig-
keit zielt nicht auf menschliche Weisheit, sondern auf die Torheit des Kreu-

Johannes Schaber 296

40 Vgl. ebd., 472.
41 Ebd., 473.
42 Vgl. ebd., 474.
43 Theozentrische und anthropozentrische Frömmigkeit (Anm. 3), 455.



zes. Krippe und Kreuz gehören für sie untrennbar zusammen. Daraus ergibt
sich die franziskanische Betonung des Kreuzescharakters der Heiligen Mes-
se in einer kreuzentfremdeten Welt. Die Franziskaner zeigen eine gewisse
Vorliebe für volkstümliche Andachtsweisen und eine gewisse kindliche Un-
gezwungenheit gegenüber dem, „der ,des Volkes sich erbarmte‘ und spielen-
de Kinder auf seinen Schoß nahm“, gegenüber dem armen und demütigen Er-
löser, „dessen Erlösungswirken im Meßopfer weiterlebt.“44

Kennzeichnet den Dominikanerorden die Tätigkeit an Universitäten und in
der theologischen Forschung, so ist der Franziskanerorden der Volksorden
schlechthin, „der zum Kleinen, Sich-Wandelnden, Vergehenden Ja sagt.“45

Konzentriert sich der dominikanische Thomismus auf eine wesenhaft speku-
lative, so der franziskanische Scotismus auf eine historisch ausgerichtete
Philosophie und Theologie. Beide, Thomismus und Scotismus, sind für
Przywara „innerhalb der Einen analogia entis die fruchtbaren Spannungs-
pole von Intellektualismus und Voluntarismus, Rationalismus und Positivis-
mus, Determinismus und Indeterminismus.“46

Die Jesuiten (Typus 5)

Luis de Molina († 1600) und Franz Suarez († 1617) als die führenden Theo-
logen des Molinismus suchten zwischen Thomismus und Scotismus auszu-
gleichen.

„Thomismus sprach mit Vorliebe von Gott als dem ipsum intelligere, dem ,reinen Denken‘
oder der ,reinen Wahrheit‘, und darum trat für ihn die Unbegreiflichkeit Gottes gegenüber sei-
ner Begreiflichkeit zurück. Scotismus hinwiederum faßte Gott als das ipsum velle, als das ,rei-
ne Wollen‘ oder die ,reine Freiheit‘, und darum ging für ihn fast alle Begreiflichkeit Gottes im
unberechenbaren Dunkel der Unbegreiflichkeit Seines freisetzenden Wollens unter. Für den
Molinismus (...) ist die sogenannte analogia attributionis kennzeichnend, d.h. eine gewisse
Aufteilung von Begreiflichkeit und Unbegreiflichkeit Gottes: es ist ,etwas‘ an Gott, was sich
begreifen läßt, aber wiederum ein anderes, das unbegreiflich ist, und darum ist Gott das ipsum
esse, das ,reine Sein‘, in dem Helligkeit von Denken-Idee und Dunkel von Wollen-Freiheit
Eins sind.“47

Durch die Individualitätslehre des Molinismus hat das Kausalitätsdenken
des Thomas von Aquin seine stärkste Ausformung zu Eigenwirklichkeit-Ei-
genwirksamkeit-Eigenwert des Geschöpfes erhalten. Der Molinismus macht
„zuerst mit ,dieser‘ Welt des Individual-Konkreten Ernst, indem nach ihm

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 297

44 Ebd., 464 f.
45 Religionsphilosophie (Anm. 4), 474.
46 Ebd., 474 f.
47 Ebd., 476.



das Denken zuerst auf dieses Individual-Konkrete geht, auf die ,singularia‘,
um erst dann, in immanenter Betrachtung ihrer Realität, ihre ,Ordnung‘ zu
erforschen.“48 Er betont auf der einen Seite das Individuale, „so sehr, daß das
,Allgemeine‘ nur in ihm (nämlich in der faktischen Gleichheit oder Un-
gleichheit der Individuen) sein fundamentum in re hat, – der aber auf der an-
dern Seite sich durch die eigentümliche Richtung auf ,Ausgleich‘ bemerkbar
macht.“49 Als wissenschaftlicher Typus geht der Molinismus mit Vorliebe
von den Realwissenschaften aus, er neigt zu einer induktiven Metaphysik
und pflegt den geschichtlichen Aspekt des Denkens. In der Ethik und Moral
richtet sich sein besonderes Augenmerk auf die einmalig konkreten Fälle. An
die Stelle unwandelbarer Sicherheiten des An-sich tritt das Abwägen der
Wahrscheinlichkeiten eines einzelnen Faktums. Im Religiösen betont der
Molinismus die Bildung des religiösen Lebens, das Eingehen auf individual-
konkrete Nöte, die Anpassung des Gottesdienstes an die Möglichkeiten der
lebendigen Teilnehmer in Volksliturgie und Volksandacht. Er zielt auf ein ,re-
ligiöses Weltleben‘, auf die Sendung in die Welt hinein, die immer in der Ge-
fahr steht, sich im reinen Aktivismus oder in einer ,säkularisierten Religion‘
zu verlieren. 

„Es ist eine Frömmigkeit, die ein Maximum von kühler Erdnähe in sich schließt, aber doch nur
aus einem Wissen darum, daß erst in der ungeminderten realen Vielfaltsfülle mit allen ihren
Gegensätzen und Spannungen sich Gottes Unendlichkeitsfülle offenbart, der ,Gott alles in al-
lem‘. Darum geht dieser Typus zugleich auf ,liebevolle Unterscheidung‘ des Individualen und
zugleich auf ausgleichende Ineinanderbindung dieses Individualen zu jener ,Kreatureinheit‘
der Fülle der Schöpfung, in der Gott am allseitigsten sichtbar wird. Mit andern Worten: durch
das Philosophiegesicht des Molinismus schaut das scharf geprägte Antlitz ignatianischer
Frömmigkeit hindurch.“50

Przywara trat 1908 in den Jesuitenorden ein. „Bei allen Einflüssen, die
sonst noch in dieses Leben einströmen werden, wird sich gerade vom Spät-
werk her erweisen, wie sehr die charakteristische Grundbewegung des Den-
kens Przywaras in der Tradition des Ignatius von Loyola verankert ist. Durch
sein Leben hindurch ist Jesuit-sein für Przywara nichts Äußerliches, sondern
das, wodurch seine Existenz durch und durch bestimmt ist. Sein Denken ist
geradezu das reflex zu sich gekommene Ignatianische.“51 Im Zuge der Selbst-
erschließung ignatianischer Frömmigkeit nennt Przywara vier Begriffe, die
die ignatianische Frömmigkeit umschreiben: Einsamkeit, Dienst, Übergabe
und Liebe.

Johannes Schaber 298

48 Thomismus und Molinismus (Anm. 4), 30.
49 Religionsphilosophie (Anm. 4), 476 f.
50 Ebd., 477.
51 M. Zechmeister, Gottes-Nacht. Erich Przywaras Weg Negativer Theologie. Münster 1997
(Religion – Geschichte – Gesellschaft: Fundamentaltheologische Studien; 4), 70 f.



Das Kennwort „Einsamkeit“ betont die Relativierung aller objektiven Ge-
betswege und Lebensweisen auf das ,allein mit Gott‘ – solus soli Deo vaca-
re.52 ,Dienst‘ besagt, dass die Glut innerer Frömmigkeit gedämpft werden
soll „bis zu jenem ganz innerlichen, ganz vom Tageswerk überhüllten ,Gott
finden in allen Dingen‘.“53 Das dritte Kennwort lautet ,Übergabe‘ und bedeu-
tet, dass man sich völlig vergißt und ganz in den Willen und in die alleinige
Führung Gottes hineinbegibt, sich in Gott hineinverliert. Wer sich in Gott ver-
liert, gewinnt sich ganz. Mit ,Liebe‘ ist nicht die Liebe gemeint, die in
sehnsüchtigem Verlangen zu Gott hindrängt, sondern die Liebe, die Gott ist
und im eigenen Leben strömt. Nicht suchende, sondern schenkende Liebe.54

Przywara betrachtet die ignatianische Frömmigkeit, die in der Ordens-
frömmigkeit der ‚Gesellschaft Jesu‘ ihre Steigerung erfahren hat, nicht so
sehr als ein neues oder anderes ‚Inhaltliches‘ im Reichtum christlicher Fröm-
migkeitstypen, sondern vielmehr als eine „gewisse letzte ‚Form‘, eine gewis-
se letzte Haltung, in der die Seele zu ihnen steht.“55 Diese Haltung betonte Ig-
natius von Loyola († 1556) gegenüber den alten Orden. Er legte großen Wert
darauf, die weltmännische ,Gesellschaft Jesu‘ vom Ideal des weltabgeschie-
denen Mönchtums abzuheben, „wie es von Basilius und Benedikt zu Fran-
ziskus und Dominikus hin galt.“ Für das Mönchtum 

„konzentriert sich alles in die Geschiedenheit und Abgeschiedenheit einer ,himmlischen End-
gültigkeit‘ gegenüber dem Wandel der Welt. Darum: das ,Kloster‘ als Abgeschlossenheit
(claustrum) der Einsamkeit zum Einen allein (monas-terium als ,Wahren‘ des ,Allein zum Al-
leinen‘), gegenüber dem Verschwimmen ins ungrenzbar Vielfältige der Welt. Darum: der ,Ha-
bit‘ und der ,Ordensname‘ als ,Einkleidung‘ in die ,Bürgerschaft des himmlischen Lebens‘.
Darum: das ,Officium Divinum‘ als ,Opus Dei‘ im ,Chorgebet‘, d.h. die Teilnahme an dem
Lobpreis, der (als ,doxa‘) das ,Tun‘ des dreipersönlichen Lebens selber ist, Übernahme der
,Pflicht‘, die Gott selbst übt, dies aber im ,Chor‘, der gegen das ,Schiff‘ durch Schranken ab-
geschieden ist, wie die ,Gemeinschaft der Heiligen‘ aus der ,Welt‘ abgegrenzt ist, abgegrenzt
in ihrem ,göttlichen Tun‘ gegen die ,weltlichen Geschäfte‘, und darum durch das ,Feiern‘ der
vita contemplativa gegen den ,irdischen Werktag‘ der vita activa. All das ist für die Gesell-
schaft Jesu aufgehoben, und zwar so, daß gerade dies die ,substantialia instituti‘ ausmacht, das,
womit die Gesellschaft Jesu steht und fällt. Der ,stabilitas loci‘ tritt die grundsätzliche ,Freizü-
gigkeit (im Gehorsam)‘ entgegen: nostrae vocationis est, diversa loca peragrarere et vitam age-
re in quavis mundi plaga, – als Nirgend-zu-Haus als ,Beruf‘. Es gibt kein ,Kloster‘, sondern nur
,Haus‘ (domus), wie auch gewöhnliche Menschen in einem ,Haus‘ sind (und die Klausur ist
von Rom aus auferlegt, nicht vom Stifter aus gefordert). Es gibt (als ausdrückliches ,substan-
tiale instituti‘) weder ,Habit‘ (noch irgend ein ,Kleid‘) noch ,Ordensname‘ noch ,Einkleidung‘,
sondern nur Name und Titel und Gewandung, wie sie den Gewohnheiten des jeweiligen Stan-
des in den jeweiligen Ländern entsprechen. Es gibt endlich kein Chorgebet als opus Dei des
Ordens, ja, nach dem eigentlichen Willen des Stifters, keinerlei allgemeine feste ,religiöse

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 299

52 Zum Typus ignatianischer Frömmigkeit (Anm. 3), 514.
53 Ebd., 515.
54 Vgl. ebd., 516.
55 Ebd., 512.



Ordnung‘ für die ausgebildeten Mitglieder. (...) Kloster und Klausur (und Habit) im Herzen.
Das will sagen: es ist alles auf die Art des ,Sendlings‘ gestellt: persönliche Initiative mitten in
den realen Verhältnissen und ihrer unaufhörlichen Wandlung. Die Kirche hat in feierlichen
Entscheidungen diesen grundsätzlichen Gegensatz zum gesamten Mönchtum gutgeheißen und
damit anerkannt, daß Mönchtum und Gesellschaft Jesu gleichberechtigt kirchliche Formen
sind.“56

John Henry Newman (Typus 6)

Kardinal Newman († 1890) hat einen sechsten Typus der analogia entis ent-
worfen, der neben dem Scotismus eine weitere Variante der Fortentwicklung
des Thomismus darstellt. Da Przywara hierbei jedoch keine Zuordnung einer
Frömmigkeitsrichtung und eines Ordens gelingt, bleibt sein System offen
und unabgeschlossen.57

Da alle sechs, bzw. ohne Newman, fünf Frömmigkeits-, Ordens- und Wis-
senschaftstypen die Ausfaltung verschiedener Teilaspekte der einen analo-
gia entis sind, die das eine Prinzip der ‚Unterschiedenheit von Gott in der
Gleichheit mit Ihm‘ durchzieht58, sieht Przywara nicht nur ein zeitliches Auf-
einanderfolgen der Typen, sondern auch ein Fortleben der früheren in den
nachfolgenden Typen: 

„So behält Augustinus den Teilnahmegedanken der griechischen Väter bei, so lebt Augustinus
wiederum in Thomas weiter, ja teilt sich gleichsam in den aus Thomas entspringenden Schu-
len, indem Thomismus sein Ethos des ‚Gott Wahrheit‘ weiterträgt, Scotismus aber das andere
des ‚Gott Liebe‘, und in diesem Fortleben Augustins dauert die alte Entgegensetzung griechi-
scher Väter (alexandrinische Schule) und Augustins (als Erfüllung der antiochenischen Schu-
le) fort, da im Thomismus das ‚Gott alles‘ der Griechen ein neues Antlitz hat, und im Sco-
tismus in seiner Verbindung mit Molinismus das menschenaktive Moment der ‚Liebe‘ Au-
gustins. So wird verständlich, wie im weiteren Fortgang der Entfaltung ein neues Gegensatz-
paar entsteht, in dem Molinismus selber so etwas wie fortlebender Thomismus wird, während
sein eigener besonderer Grundgedanke des Individualen eine eigene Form in einem Gegenpol
anzunehmen scheint. Wir meinen den in ausgezeichnetem Sinn neuzeitlichen Gegensatz sys-
tematisch und logisch gerichteter ‚Scholastik‘ und jener mehr historisch und psychologisch ge-
richteten Philosophie und Theologie, wie sie in Kardinal Newman“ lebendig war.59

Johannes Schaber 300

56 Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 32 f. – Vgl. dazu: Religiöser Typus der Gesellschaft
Jesu (Anm. 3), 83–92.
57 Zu den Grenzen des Typisierens vgl. R. Stertenbrink: Ein Weg zum Denken. Die Analogia
entis bei Erich Przywara. Salzburg-München 1971 (Salzburger Studien zur Philosophie; 10),
39–41.
58 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 511.
59 Ebd., 477 f.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst

Przywara stellt nicht nur das Unterscheidende zwischen dem Mönchtum, den
alten Orden und der ‚Gesellschaft Jesu‘ heraus, er findet auch Gemeinsam-
keiten; wie er sich ausdrückt: in der größten Scheidung findet man größte
Nähe, denn immerhin sind alle sechs Typen unterschiedliche Vorzugsbeto-
nungen der einen Analogie des Seins im Verhältnis von Gott und Mensch: 

„Benediktiner und Jesuit verstehen sich ganz tief in der einen Atmosphäre der ‚Objektivität‘:
‚ut in omnibus glorificetur Deus‘ und ‚ad maiorem Dei gloriam‘ als das eine Verschwinden des
Ich vor dem ‚immer größeren Gott‘. Aber das vollzieht sich für den Benediktiner ‚im Kloster
gegen die Welt‘, für den Jesuiten ‚im Hinausgesetztsein in die Welt‘. Dominikaner und Jesuit
brennen in der einen Glut apostolischer Mehrung des Reiches Gottes auf Erden: ‚ignem veni
mittere in terram et quid volo nisi ut accendatur‘. Aber für den Dominikaner ist das apostoli-
sche Wirken ‚abundantia‘ der ‚vita contemplativa‘, das ‚Überströmen‘ der in der Einheit des
Klosters ‚gestauten Wasser‘, – für den Jesuiten hingegen ist das Grundlegende das ‚apostoli-
sche Wirken‘ als solches, und vita contemplativa hat wesenhaft ‚apostolischen Sinn‘, die Ein-
heit der Verbundenheit des Werkzeuges mit seinem Herrn, der es führt.“60

Mit seiner Interpretation der Analogie-Lehre und der daraus erfolgten Ent-
faltung der Frömmigkeits-, Ordens- und Theologiegeschichte ist es Przywa-
ra gelungen, einen systematischen Ausgriff auf die ganze Geschichte des
Christentums zu wagen, wie es nur wenigen Historikern oder Soziologen,
Theologen oder Philosophen des 20. Jahrhunderts intellektuell und spirituell
möglich war. In der Vielfalt der Orden wird die sich offenbarende Herrlich-
keit Gottes im ‚Durcheinander des Gegeneinander‘ und doch ‚Ineinander‘
des Menschlichen sichtbar.61

Przywara konnte deutlich machen, dass trotz der unterschiedlichen Beto-
nung des ‚von Gott her‘ oder ‚vom Geschöpf her‘ alle Richtungen verbunden
sind in dem einen ‚zu Gott hin‘, im Verschwinden des eigenen Ich auf den im-
mer größeren Gott hin, in allem menschlichen Tun zur größere Ehre Gottes.
Deshalb lässt  sich die Klassifizierung und strikte Trennung des christlichen
Ordenslebens in kontemplative Abgeschiedenheit oder aktiven Weltdienst
nicht aufrechterhalten. Weltdienst und Abgeschiedenheit sind die in der Of-
fenbarung des Alten und Neuen Bundes grundgelegten und ‚in den Spannen
von Jahrhunderten vergrößerten‘ Ausfaltungen der verschiedenen Pole der
einen analogia entis. Das bedeutet: Weltdienst ohne spirituelles Fundament
und Abgeschiedenheit ohne Solidarität mit den Menschen, bzw. ohne Gebet
für die Anliegen der Kirche verfehlt das allen Ausfaltungen gemeinsame
Ziel: die Ehre Gottes. Omnia ad maiorem Dei gloriam. 

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 301

60 Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 35.
61 Vgl. K.-H. Wiesemann: Zerspringender Akkord. Das Zusammenspiel von Theologie und
Mystik bei Karl Adam, Romano Guardini und Erich Przywara als theologische Fuge. Würz-
burg 2000 (Studien zur systematischen und spirituellen Theologie; 26), 298 ff.


