Christliches Ordensleben zwischen
Abgeschiedenheit und Weltdienst

Erich Przywaras Analogie-Lehre als Grundlegung der christlichen
Frommigkeits-, Ordens- und Theologiegeschichte

Johannes Schaber, Ottobeuren

Erich Przywara hat, dhnlich wie vor ihm John Henry Newman (f 1890)' oder
Max Scheler (1 1928)?, eine Interpretation der Entwicklung der abendléndi-
schen Ordensgeschichte vorgelegt, die in den Jahren 1922—-1932 im Zuge der
systematischen Ausarbeitung seiner analogia-entis-Lehre zur Reife kam und
seine religionsphilosophischen Aufsitze und Werke durchzieht.® Die Ent-
wicklung der Ordensgeschichte ist nach ihm die Ausfaltung der Lebendigkeit
der Analogie des Seins — analogia entis. Den vielfiltigen Richtungen der
christlichen Frommigkeit und theologischen Wissenschaft liegt ein einziges
Prinzip zugrunde: die analogia entis. Sie ist fiir Przywara, wie er in seiner
Religionsphilosophie katholischer Theologie? zeigt, das strukturelle Apriori

! Przywara referiert die Grundziige der Newman’schen Ordenstheorie in: Religidse Bewegun-
gen, in: Ringen der Gegenwart. Bd. I. Gesammelte Aufsitze 1922—-1927. Augsburg 1929,
3-18, hier 16 f. — Vgl. J. Schaber, John Henry Newmans Interpretation der abendldndischen
Ordensgeschichte als der Entwicklung der ,Idee‘ des Monchtums, in: Erbe und Auftrag 77
(2001), 305-325.

2Vgl. J. Schaber: Zwischen Benedikt von Nursia und Ignatius von Loyola. Max Scheler als In-
terpret der Geschichte des abendldndischen Monchtums, in: Edith-Stein-Jahrbuch 9 (2003),
237-254.

’ Die wichtigsten Schriften und Aufsitze dazu sind: Gort. Fiinf Vortrige iiber das religionsphi-
losphische Problem (1922), in: Schriften. Bd. 11, Einsiedeln 1962, 243-372. — Religionsbe-
griindung. Max Scheler —John Henry Newman, Freiburg i.Br. 1923. — Gottgeheimnis der Welt.
Drei Vortrige iiber die geistige Krisis der Gegenwart (1923), in: Schriften. Bd. 11, 123-242. —
Der Newmansche Seelentypus in der Kontinuitdt katholischer Aszese und Mystik (1923), in:
Ringen der Gegenwart. Bd. 1. Gesammelte Aufsitze 1922—-1927, Augsburg 1929, 845-871. —
Theozentrische und anthropozentrische Frommigkeit (1923/24), in: Ringen der Gegenwart.
Bd. I (Anm. 1), 443-468. — Zum Typus ignatianischer Frommigkeit, in: Majestas Divina. 1g-
natianische Frommigkeit (1925), in: Schriften. Bd. I, 512-518. — Religionsphilosophie katho-
lischer Theologie (1926), in: Schriften. Bd. 11, 1962, 376-511. — Analogia entis 1 (1932), in:
Schriften. Bd. 111, Einsiedeln 1962, 19-210. — Thomismus und Molinismus, in: Stimmen der
Zeit 125 (1933),26-35. — Karmel. Geistliche Lieder. Miinchen 1932. — Augustinus. Die Gestalt
als Gefiige. Leipzig 1934, 17-112. — Augustinisch und Ignatianisch (1935), in: Ignatianisch,
Frankfurt a.M. 1956, 107-149. — Nachwort. Gott in allen Dingen, in: Deus semper maior. Bd.
111. Theologie der Exerzitien, Freiburg i.Br. 1940, 409-428. — Vom Sinn der Demut, in: Stim-
men der Zeit 137 (1940), 120-124. — Religioser Typus der Gesellschaft Jesu (1942), in: Igna-
tianisch, 71-105.

*E. Przywara, Religionsphilosophie katholischer Theologie (1927), in: Schriften Bd. I (Anm.
3),373-511.



Johannes Schaber 288

der geschichtlichen Entwicklung der Offenbarung des Alten und Neuen Tes-
taments sowie der Vielfalt christlicher Spiritualitit und theologischer Wis-
senschaft.

wAnalogia entis besagt kurz: Gott in-iiber Geschopf (Soseinsaspekt der analogia entis) und
dies ,von Gott her‘ (Daseinsaspekt der analogia entis).

Das Wesen der analogia entis, ,Gott in-liber Geschopf® und dies ,von Gott
her*, hat Folgen fiir die Form und den Inhalt der geschichtlichen Entfaltung
des Christentums. Fiir die Form insoweit, als sich die Zerlegung der analogia
entis in den Reichtum ihrer Aspekte auf dem Weg von der Offenbarung iiber
das betende Erkennen zur wissenschaftlichen Reflexion vollzieht.® Przywara
begriindet diesen Dreischritt biblisch: Weil das Verhiltnis zwischen Gott und
Geschopf ein von Gott her gegebenes, nicht vom Menschen her konstruiertes
ist, gehen alle theologischen ,Schulen® mehr oder minder auf Richtungen ka-
tholischer ,Frommigkeit zuriick, in denen das Leben lebendig war und deren
Eigenbild erst spiter durch die Schulen reflektiert und als solches herausge-
stellt wurde. Die Sprache der Offenbarung (Hebr 1, 1 f.) ist nicht die Schul-
sprache fiir die Klugen und Weisen, sondern die Gebetssprache der Kleinen
und Einfiltigen (Mt 11, 25). Aus diesem Grund prigte die Offenbarung
zunichst vielfiltige Formen der Frommigkeit und des Gebetslebens aus, be-
vor diese dann feste Formen im Ménchtum und Ordensleben gewannen, aus
denen sich wiederum durch die wissenschaftliche Reflexion der Frommig-
keit verschiedene theologische Schulen entwickelt haben. Aus diesem Grund
sind im Mittelalter theologische Schulen zumeist ,Ordensschullehren‘’: Die-
ser formelle Dreischritt Offenbarung — Frommigkeit — Wissenschaft liegt dem
weiteren Fortgang der Religionsphilosophie katholischer Theologie zugrun-
de. Przywara wird zeigen, wie die analogia entis die Offenbarung des Alten
und Neuen Bundes durchwirkt und sich dann, ,,in den Spannen von Jahrhun-
derten vergrofert™®, in sechs Typen der Frommigkeit und theologischen Wis-
senschaft weiter entfaltet.

Das Wesen der analogia entis wirkt sich auch auf den Inhalt der Entfaltung
von Frommigkeit und Wissenschaft aus. Die auf die Offenbarung folgende
sechsteilige Typologie der katholischen Frommigkeit und Wissenschaft folgt
der Logik der analogia entis:

»Weil analogia entis letztlich ein ,von Gott her* besagt, also primér das Bewuftsein des ,Gott

Alles*, so beginnt auch der Entfaltungsweg ihrer Darstellungsrichtungen bei dieser Vorzugs-
betonung Gottes.*

SEbd. (Anm. 4), 461.
6 Vgl. ebd., 461 f.
7Vgl. ebd., 462.

$ Ebd., 465.

9 Ebd., 462.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 289

Die sechs Typen der analogia entis stehen in der Spannung zwischen
Schopfer und Geschopf und setzen sich durch ihre unterschiedliche Beto-
nung der gottlichen und geschopflichen Seite der analogia entis voneinander
ab. Dadurch werden sechs verschiedene Einzelaspekte des Verhiltnisses
Gott-Geschopf entfaltet. Ausgangspunkt der Entfaltung ist die Prioritit Got-
tes (,von Gott her®):

,Erst tiberflutet die Allfiille Gottes das Geschopf, so sehr, dal es sich als schlechthinniges
Nichts vor Gott erleben mag, und allméhlich nur, und im Mafe als es gleichsam mit Gott, des
Schopfers, Augen auf sich zuriickblicken lernt, lernt es auch, aber wiederum grundlegend
gleichsam mit Gottes Mund, zum eigenen, von Gott unterschiedenen Eigensein Ja zu sagen. So
geht, von der einen Seite her, der Entfaltungsweg von einer fast Alleinbetonung Gottes zu ei-
ner wachsenden Mitbetonung des Geschopfes. Von der andern Seite aber her — weil im wach-
senden BewuBtsein des ,Gott und Geschopf unterschieden® Gott in immer heiligere, verhange-
ne Ferne riickt — besagt derselbe Entfaltungsweg eine Entfaltung des Gottesbildes von strah-
lender Begreiflichkeit (im Erlebnis des ,Gott allein‘) zu immer geheimnisvollerer Unbegreif-
lichkeit (im Erlebnis des ,Gott und Geschopf unterschieden®). Mit andern Worten: das schein-
bare Zuriicktreten Gottes mit wachsender Betonung des Eigenseins des Geschopfes bedeutet
vielmehr das wachsende Erkennen des ,eigentlichen® Gottes. Denn: si comprehendis, non est
Deus. Wenn du Ihn begreifst, was du begreifst, ist nicht Gott (Augustinus).“!?

Obwohl Przywara die Vielfalt der Analogie des Seins in sechs Typen
unterscheidet, sind es letztlich zwei beherrschende Typen, auf die sich die
anderen noch einmal reduzieren lassen: der christlich-platonische Augusti-
nismus (Teilnahme)!' und der christlich-aristotelische Thomismus (Kausa-
litdt).'? In beiden Typen zeigt sich das Grundgesetz der Entfaltung der analo-
gia entis und das Weiterleben des Verhiltnisses, ,,wie es in der Offenbarung
zwischen Altem und Neuem Bund selber statt hat: novum in vetere latet, ve-
tus in novo patet, das Neue im Alten verborgen, das Alte im Neuen enthiillt.
Es ist das Grundgesetz katholischer ,Tradition‘: Entfaltung als Ausfaltung
des Eingefalteten, Beharrung in Bewegung und Bewegung in Beharrung.“!3

0Ebd., 462.

! Der Teilnahmegedanke betont, ,von Gott her* gedacht, das Gott ,alles allein‘. Wéhrend die
griechischen Kirchenviter dabei das Eigensein des Geschopflichen auf ein Minimum reduzie-
ren, erkennt Augustinus das Eigensein des Geschopflichen im Gemeinschaftscharakter der Li-
turgie und des Monchtums an. Der Augustinismus ist der Typus der Hauptbetonung des ,Gott
alles‘ und, gerade weil dadurch Gott sozusagen Inbegriff der Welt wird, der Typus der Haupt-
betonung des ,Gottes der fal3lichen Nihe*. Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 469 und 481.
12 Die Kausalitdt legt den Schwerpunkt auf die Eigenwirklichkeit und Eigenwirksamkeit des
Geschopflichen, unterstreicht aber gleichzeitig die vollige Unabhingig- und Selbstidndigkeit
Gottes gegeniiber der Schopfung. Gott ist nicht wie der aristotelische ,unbewegte Beweger* fiir
die ,ewige Bewegung* der Welt schlechthin ,da‘. Der Thomismus ist der Typus der Hauptbeto-
nung des ,Geschopfs eigen* und, weil damit die Unterschiedenheit zwischen Gott und Welt im
ganzen Umfang erkannt wird, der Typus der Hauptbetonung des ,Gottes der unbegreiflichen
Ferne‘. Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 469 und 481.

3 Ebd., 482.



Johannes Schaber 290

Die Analogie des Seins in der Offenbarung des Alten und Neuen Bundes

Die analogia entis durchwirkt die iibernatiirliche Wirklichkeit der organi-
schen Gotteseinheit des Alten und Neuen Bundes. IThr Wesen fiihrt vom cre-
do der Offenbarung, dem Glauben und der Frommigkeit, zum intelligam der
Offenbarungswissenschaft. Die analogia entis des Alten Bundes betont den
gottlichen Spannungspol, die des Neuen Bundes den geschopflichen Pol,
beide zusammen bilden jedoch eine organische Gotteseinheit.

,Analogia entis des Alten Bundes trigt das Antlitz des sinaitischen ,Ich bin der Herr, dein
Gott‘: Gottes unbeschriinkte All-Ubermacht, der gegeniiber das Geschopf als ,unheilig® fern
bleiben muf} und nur in Zittern und Zagen zu lauschen hat, was Sein allheiliger, unerforschli-
cher Majestitswille heischt: das kreatiirliche Ohnmachtsgefiihl vom, noch von Liebe ahnend
durchbebten, ,Rede, Herr, dein Diener hort* des begnadeten Samuel (1 Sam 3,9) bis zum
schreckbetiubten ,Der Herr rede nicht mit uns, wir mochten sonst sterben® (Ex 20,19).¢!4

Der Alte Bund, der die Ferne Gottes betont und wegen der Allwirklichkeit,
Allwirksamkeit und dem Allwert Gottes eine Gesetz-Opfer-Frommigkeit
ausgeprigt hat, 4Bt dennoch schon, verborgen in der Gesetzfrommigkeit der
sakralen Heiligung des Lebens und der Weihe-Darbringung der ,Erstlinge*
der Schopfung, einen wahren Eigenwert der Kreatur erkennen. Der Eigen-
wert der Kreatur, der Gott gegeniiber bestehen kann, wird in der Bund-Liebe-
Frommigkeit der Propheten, im anwachsenden Motiv der bréutlichen Liebe
zwischen Bundesherrn und Bundesvolk fast zu einer Art ,Gleichberechti-
gung‘: ,Jahwe und Sein Volk‘. Nimmt man die stirkere Betonung der Indivi-
dualseele in den Weisheitsbiichern hinzu, so sind es nur wenige Schritte zur
analogia entis des Neuen Bundes. '

Die analogia entis des Neuen Bundes betont die Nihe Gottes. Gott ist im
Antlitz Jesu Christi aufgeleuchtet, durch seinen Sohn ist er der ,Vater unser*.

,,Aber doch auch diese neutestamentliche analogia entis der ,Liebe‘ und der ,Freiheit der Kin-
der Gottes*, also, gegeniiber der alttestamentlichen Mehrbetonung des ,Gott iiber Geschopt*,
die beseligende Betonung des ,Gott in Geschopf* in der Ubernaturhdhe des ,Christus mein Le-
ben‘ (Kol 3,4), — auch diese analogia entis der betonten ,Nidhe Gottes® triigt eine dhnliche
Spannweite wie die scheinbar von ihr grundverschiedene alttestamentliche der betonten ,Fer-
ne Gottes‘: von der Hauptbetonung des ,Reiches Gottes® in seiner scharfen Geschiedenheit ge-
gen die ,Welt® (bei den ersten Evangelisten) und der Hauptbetonung des Unterganges aller
natiirlichen Welt und allen natiirlichen Lebens in das alleinige ,Leben des Geistes® (in den er-
sten Paulusbriefen) bis zur milden Menschenfreundlichkeit, die durch die Seiten des Lukas-
evangeliums weht, und vollends zur Formel der Johannesbriefe ,Wenn wir einander lieben, ist
Gott bleibend in uns‘, also zu solchem ,Gott in Geschopf*, dafl das Geschopf selber so etwas ist
wie ,Gott sichtbar‘: ,Wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, wie vermag der Gott zu lie-
ben, den er nicht sieht?‘ (1 Joh 4,20).*!

“Ebd., 463.
15 Vgl. ebd., 464.
19 Ebd., 464.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 291

Beide Testamente der Offenbarung betonen jeweils einen anderen Span-
nungspol des Verhiltnisses von Gott und Mensch, sie sind jedoch dennoch
ineinander verwachsen und tragen zugleich auch den Charakterzug des an-
deren:

,Diese Gestalt der analogia entis in der Offenbarung selber — Wandlung in verschiedener Be-
tonung ihrer Pole und doch bleibende Einheit in der Wandlung — kehrt nun, nur in den Span-
nen von Jahrhunderten vergrofert (die ,Ausfaltung‘ des ,Eingefalteten‘!), in der Gestalten-
folge, die im Leben des einzelnen Christen sich zeigt, in dem das geschichtliche Werden der

Christenheit lebt, um in dieser Wiederkehr iiber sich hinauszuwachsen ,im Wachstum zu
Christus hin® (Eph 4,13-15)."7

In den auf die Offenbarung folgenden Jahrhunderten entwickelte sich, je
nachdem welcher Spannungspol betont wurde, eine spezifische Gebetspraxis
und Frommigkeit, institutionalisiert im Monchtum und in den Orden, denen
wiederum eine eigene Art, Theologie als Wissenschaft zu betreiben, ent-
sprang. Przywara unterscheidet insgesamt sechs Frommigkeits-, Ordens-
und Wissenschaftsformen, die entweder theozentrische oder anthropozentri-
sche Einzelaspekte der einen Ganzheit der analogia entis verkorpern.'s

Ostliches Monchtum, Trappisten, Kartiuser und Karmeliten (Typus 1)

Den ersten Typus der analogia-entis-Form, der betont, dass Gott fast ,alles
allein® sei und der das Eigensein des Geschopflichen auf ein Minimum der
passiven ,Teilhabe‘ reduziert, bilden die griechischen Kirchenviiter, allen
voran Klemens von Alexandrien:

,Ihr Grundgedanke heif3t ,Vergottlichung* oder ,Gott von Gnaden® oder ,Teilnahme an Gott*,
und mehr oder minder mit dem Zielsinn eines seligen Aufgehens in Gott von der apatheia ei-
ner das Menschliche und Irdische allméhlich ins Jenseitige abtdtenden Askese und Kontem-
plation bis zur anapausis der ruhenden Vollvergessenheit im Jenseits des Schauens Gottes sel-
ber.“"?

Aus dem Minimum, dass das Geschopf sich fast auflost und ganz in Gott
verliert, erwichst seine Erhohung durch die passive Teilnahme am gottlichen
Leben. Gott ist das eigentliche, unwandelbare Sein, er ist das ,ist‘, an dem der

'7Ebd., 465.

18 Vgl. Theozentrische und anthropozentrische Frommigkeit (Anm. 3), 443-468. — Teilhabe-
gedanken (theozentrisch): Theologie der griechischen Kirchenviter, ostliches Monchtum,
Trappisten, Kartduser, Karmeliten und Augustinismus der Benediktiner. — Kausalititsgedanke
(anthropozentrisch): Thomismus der Dominikaner, Scotismus der Franziskaner und Molinis-
mus der Jesuiten. Dem Denken John Henry Kardinal Newmans als letztem Typus ordnet Przy-
wara keinen Orden zu.

1 Religionsphilosophie (Anm. 4), 465.



Johannes Schaber 292

Mensch ,teilhat‘. Gott ist die ewige und unwandelbare Wahrheit und die Gut-
heit. Alles menschliche Erkennen unwandelbarer Wahrheiten und alles Gut-
sein des Menschen ist notwendig ein Teilhaben an Gott. ,Teilnahme* bedeu-
tet folglich, dass die Eigentitigkeit des Geschopflichen vor der Alltédtigkeit
Gottes entschwindet. Die Ostkirche ist iiberzeugt, dass das Leben dieser Welt
bereits aufgehort und das Leben der Auferstehung bereits begonnen hat. Al-
les Geschopfliche ist bereits verschlungen in Gott. Gottes Verkldrung ist al-
les allein.?® Durch die Betonung des ,Gott allein® ist es dem Geschopf mog-
lich geworden, mit Gottes Augen, d.h. ,von Gott her‘, eine gereinigte Sicht
des Geschopflichen zu bekommen. Dennoch betonen die griechischen Kir-
chenviiter trotz aller mystischen Verziicktheit der ,Vergottlichung* entschie-
den die Ehrfurchtsdistanz.?! Das Geschopf verliert sich nicht ganz in Gott,
der Unterschied zwischen Schopfer und Geschopf bleibt bestehen, Gott ist
fiir den Menschen trotz ,Teilhabe‘ auch weiterhin jenes ,Dunkel unzugéngli-
chen Lichtes®, das die gesamte christliche Mystik durchzieht. Die analogia-
entis-Form strenger liturgischer Frommigkeit und strenger Mystik des ,Ent-
werdens‘ oder der ,Nacht‘?? ist eine Form,

,.die einen bleibenden Platz in der Kirche gefunden hat, sowohl in ihren sogenannten streng-
kontemplativen Orden, vom &stlichen Monchtum bis zu Trappisten und Kartdusern und Kar-
meliten, wie in einer Art Abfolgegesetz christlichen Lebens iiberhaupt: der strengen Liturgie
und der strengen ,Einkehr zu Gott* als dem religiosen Quellpunkt.“?

Nach ostkirchlich-orthodoxem Verstindnis ist die Liturgie kein geschopf-
liches, sondern ein gottliches und deshalb unverinderliches, ewiges Gesche-
hen. In der gottlichen Liturgie ist alles Personliche und Gemeinschaftliche
ausgeldscht.”* Przywara sieht dann in Benedikt von Nursia (1 547) jenen fiir

2 Vgl. Neue Religiositdit (Ringen der Gegenwart I, Anm. 3), 48—77, hier 54.
21 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 466.
2 Vgl. ebd., 435.
2 Ebd., 466. — Nach einem eingehenden Studium der Spiritualitit des Karmel (Karmel. Geist-
liche Lieder. Miinchen 1932) nimmt Przywara spiter eine andere typologische Zuordnung des
Karmel vor und spricht vom ,Thomismus des Karmel* (Typus 3), vgl. Thomismus und Moli-
nismus (Anm. 3), 34.
2* Der Gemeinschaftscharakter fehlt nicht nur der ostkirchlichen Liturgie, sondern auch dem
ostkirchlichen Monchtum. Dieses hat die Individualfrommigkeit der einsamen Identitdt mit
Gott in gradliniger Vergeistigung ausgeprigt: ,,Monchtum und Monasterium sagen, dem Wort
gemadl, das von allen Getrennt- und Allein-sein zur Alleinigkeit des Gottes, der gegeniiber al-
lem andern unterschieden und geschieden ist. ,Monche® werden sie genannt, wie Dionysius
Areopagita berichtet (de div nom I 4 Hier. eccl VI 3), ,von dem ungeteilten und einsférmigen
Leben her (d.h. auf Grund des Lebens Gottes als ,Monas und Henas’), das sie einsférmig macht
.. zu einer gottgestaltigen Alleinigkeit (Monas)’. Darin aber ist deutlich, wie ein solches
Monchtum sowohl zu einem abgeschlossenen Einzeldasein zielt wie zu einer ununterschiede-
nen Identitdt mit Gott, da Seine Monas zur Form der monchischen monas wird.” Religidser Ty-
pus der Gesellschaft Jesu (Anm. 3), 73.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 293

die Liturgie bedeutsamen ,,heiligen Patriarchen, der immer am kriftigsten al-
ler Erstarrung in unpersonliche Form und aller Flucht aus echtem Menschen-
leben wehrt.“* Ist die Liturgie fiir die Ostkirche ein Geschehen der gottlichen
Majestit, so legt Benedikt groen Wert auf den Gemeinschaftscharakter der
Liturgie, weil in ihr die Menschlichkeit und Liebenswiirdigkeit Gottes sicht-
bar wird.*

Die Benediktiner (Typus 2)

Der zweite, ebenfalls noch aus der christlichen Antike hervorgegangene und
vom Teilnahmegedanken beherrschte Typus wird von Augustinus ( 430)
verkorpert:

»Augustinus sieht das Verhiltnis zwischen Gott und Geschopf vorwiegend von den sogenann-
ten ,auBernatiirlichen Gaben‘ her, d.h. von jener ,Freiheit von Begierlichkeit' und ,Unsterb-
lichkeit des Leibes® her, in denen die ,iibernatiirliche Gabe‘ der ,Teilnahme an Gott ihre
gleichsam ,menschliche Seite* hat. Es erscheint darum fiir ihn auch die gesamte ,Teilnahme an

Gott‘ nicht so sehr von ihrer ,physischen® Seite her, wie bei den griechischen Vitern, sondern
mehr von ihrer ,bewuBtseinshaft-sittlichen® Seite her.*?’

Sehen die griechischen Kirchenviter die ,Teilnahme an Gott® und die , Ver-
gottlichung des Menschen® in der passiv erlangten anapausis — apatheia, der
ewigen Ruhe einer ,wachsenden Lebensentlosung® oder gar eines ,lebens-
entlosten Schauens®, so kennzeichnet Augustinus die aktive Teilnahme an
Gott, das Streben zu Gott als die Dreiheit von Glauben, Hoffen und Lieben,
als das ,BewuBtseinsgesetz christlichen Lebens in seiner Entfaltung von cre-
dere — glauben zu intelligere — erkennen zu videre — schauen, einer Entfal-
tung aber, in der Furcht, Hoffnung und Liebe die Triebkriifte sind.?® Die akti-
ve ,Teilnahme an Gott‘ bei Augustinus in der ehrfiirchtigen Liebe, die zu Gott
strebt, tritt an die Stelle der passiven ,Teilnahme* in reiner Ehrfurcht vor dem
alles Begreifen iibersteigenden Gottesbild bei den griechischen Kirchenvi-
tern.”” Im Gleichnisbild der augustinischen Furcht-Liebe-Spannung wird

% Neue Religiositit (Ringen der Gegenwart I, Anm. 3), 56.

26 Ebd. — Benedikt von Nursia ist es, der auch den kirchlichen Gemeinschaftscharakter des
Monchtums herausstellt und damit die Entwicklung der Gemeinschaftsfrommigkeit einleitet.
Vgl. Zum Typus ignatianischer Frommigkeit (Anm. 3), 513.

2T Religionsphilosophie (Anm. 4), 466 f.

2 An die Stelle der griechischen ,Lebensentlosung* stellt Augustinus ,,den wahren, glithenden
Affekt der Liebe, und wiederum nicht einer Liebe der restlosen Verschmelzung mit Gott, son-
dern der Liebe, die selber distanzsetzend ist: ,fiirchtende Liebe und liebende Furcht’, ,Liebe
der Ehrfurcht und Ehrfurcht der Liebe’.* Religionsphilosophie (Anm. 4), 467.

2 Zum Teilnahme-Gedanken und der Unterscheidung in passive und aktive Teilnahme vgl. Re-
ligionsbegriindung (Anm. 3), 58 f. und 260-267.



Johannes Schaber 294

Gott zur ,unbegreiflichen Gerechtigkeit und unbegreiflichen Barmherzig-
keit‘.*° Daraus entwickelt sich die Frommigkeitsrichtung ,,der discretio, d.h.
der milden, erdnidheren MiBigung*! aus Einsicht und Betonung des Unter-
schiedes von Gott und Geschopf. In der discretio zeigt die ,Teilnahme an
Gott‘ ihre gleichsam menschliche Seite. Der eigentliche Vater dieser From-
migkeitsrichtung ist Augustinus, ihre grundlegende Formung hat sie im Be-
nediktinerorden gefunden. Przywara behauptet,

,.dal in der gesamten Geschichte des Benediktinerordens bis in unsere Tage die Theologie Au-
gustins so etwas wie die eigentliche Ordenstheologie bildet*, dass ,,aller Thomismus von Be-
nediktinertheologen mehr Augustinismus ist und ,,die innere Form benediktinischen philoso-

phischen und theologischen Denkens nicht so sehr scholastisch als vielmehr patristisch sich
gibt.«3?

Fiir den Benediktiner, der in der Gemeinschaft (familia)* und Klausur sei-
nes Klosters, ,in‘ der Welt, aber ,gegen* sie abgeschlossen lebt und arbeitet*,
»leistet der Gemeinschaftsgeist dieser familia die Umleitung des Geistes der
Liturgie in den Geist des Alltagslebens; die Form des Einstromens der Litur-
gie in das Leben ist wesenhaft Gemeinschaftsform.*> Die der westlichen
Seele angepalite liturgische Frommigkeit formt das gesamte klosterliche Le-
ben von der Handarbeit iiber die Schreibstube und Wissenschaft zu Missi-
onsarbeit in eine streng sakrale Haltung als ,Familiendienst‘ der einen ,Fami-
lie Christi‘. ,,Die Civitas Dei, die im Typ der griechischen Viter fast allein
jenseitige Ziige trigt, gewinnt in unserm zweiten Typ jene irdische Gestalt,
die im ,heiligen romischen Reich deutscher Nation® ihre Hohe erreichen soll-
te: die benediktinische ,Familie‘ als Keimzelle ihrer Verwirklichung.**

Die Dominikaner (Typus 3)

In der Typologie Przywaras betont der Thomismus die Eigenwirklichkeit des
Geschopflichen.

,Aber dieses Geschopfliche ist ihm eigentlich wesenhaft das ,Allgemeine‘, und da dieses ,All-
gemeine® allein im reinen, schauenden Denken aufleuchtet, so erhilt dieses kontemplative
Denken gegeniiber allem auf die Individual-Erfahrungswelt mehr gerichteten Wollen den

0Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 421.

SUEbd., 467 f.

2 Ebd., 468.

3 Vgl. Zum Typus ignatianischer Frommigkeit (Anm. 3), 513 f.

3 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 471.

3 Theozentrische und anthropozentrische Frommigkeit (Anm. 3), 466. — Vgl. auch Religioser
Typus der Gesellschaft Jesu (Anm. 3), 74 f. — Zu Przywaras Interpretation des Demutskapitels
in der Regel des hl. Benedikt vgl. Vom Sinn der Demut (Anm. 3), 123.

3 Religionsphilosophie (Anm. 4), 468.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 295

Hauptakzent. Die ,Allgemeinideen‘ sind eine Art ,Ewiges* (...), wihrend das ,Dasein ein zeit-
lich Hinzukommendes darstellt, den, eigentlich seinslosen, Werdestrom, der um die ,ewigen
Ideen‘ rauscht und verrauscht. Gewil3, insofern der menschliche Weg zum Erkennen dieser
,Allgemeinideen‘ liber das titige (abstrahierende) Denken fiihrt, pulsiert durch diese Schule ei-
ne heifle, nicht selten stiirmische Aktivitit des Denkens. Aber weil dieses Denken doch
schlieBlich auf das verehrende Schauen der ,reinen Allgemeinideen® gerichtet ist, so gibt sich
diese Aktivitdt doch schlieBlich viel mehr als die Aktivitit des ,Tempelhiiters‘, der die ,un-
wandelbare Heiligkeit® gegen den Ansturm des zerkliiftet Profanen verteidigt. Mit andern
Worten: durch das Gesicht dieser Schule blickt unmifverstindlich das religiose Gesicht jenes
Ordens, fiir den Thomismus Ordenslehre ist: des Dominikanerordens.’

Der Thomismus als wissenschaftlicher Typus, der unmittelbar die Allge-

meinideen (universalia) als das Wesen der Dinge begreift, neigt zu einer Phi-
losophie, die sich unabhingig von den Realwissenschaften zeigt. Weil ,Ge-
schichte‘ das Nacheinander des Individual-Konkreten und Faktischen ist,
zieht er das systematisch-iibergeschichtliche Denken vor. In Ethik und Moral
betont er die ,reinen Gesetze‘, die auf das faktische Individual-Konkrete an-
gewendet werden. Er neigt zu Mystik und ,religioser Abgeschiedenheit® ge-
gen das religiose ,Weltleben® mit der Gefahr eines pastoralen Aktivismus
oder der Versandung in eine ,sdkularisierte Religion‘. Religioses Leben ent-
spricht dem Thomismus im besonderen als Vollzug religioser Ordnung: ,,Pri-
vat- und Volksfrommigkeit treten zuriick vor der Liturgie, Predigt als psy-
chologisch-seelsorgerische Anleitung zu konkretem religiosem Leben vor
der Predigt als reine Darbietung der objektiven Wahrheit, Auseinanderset-
zung mit den Noten des real-praktischen Lebens vor dem ,Sprechen des Dog-
mas durch sich selbst‘.” Das erkldart einmal, warum die Dominikaner den
,Dienst der Inquisition® iibernommen haben, nicht ,,aus Fanatismus fiir die ei-
gene Meinung®, sondern ,,in riickhaltloser Hinopferung alles Daseiend-Indi-
viduellen an die ,ewige Wahrheit‘.* Das erkldrt zum andern, wenn Gott in
echt augustinischem Denken ,die‘ Wahrheit ist, dass ,,Dienst an der Wahrheit
unmittelbar Dienst an Gott* ist.*
,Der liturgische Gottesdienst des Benediktiners wandelt sich in die dominikanische ,Liturgie
der Wahrheit*. Wie der griechische analogia-entis-Typus im Ganzen der Kirche die Aufgabe
hat, das strenge Jenseits Gottes (gegeniiber aller Erweichung ins Diesseits) zu hiiten und der
augustinische analogia-entis-Typus die benediktinische Sendung der Idee der Einen Civitas
Dei des in sich geschlossenen ,in‘ der Welt begriindeten, aber ,gegen‘ die Welt abgeschlosse-
nen ,Haupt und Leib Ein Christus®, so ist dem dominikanischen Typus das heilige Hiiteramt
der Einen Wahrheit mitten ,in‘* der Welt durch eine geheimnisvolle Vorsehung tibertragen. Es
ist der Typ, der ,in‘ der Welt steht mit der einzigen Aufgabe, die widerstrebende Welt zur Un-
terwerfung unter die Eine, allem Gewoge von Dasein und Individualitit entriickte, Ewige
Wahrheit zu bringen (Ordo praedicatorum, Predigerorden!).«*

STEbd., 471. — Vgl. Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 30.
3 Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 31.
¥ Religionsphilosophie (Anm. 4), 471 f.



Johannes Schaber 296

Die Franziskaner (Typus 4)

Der Scotismus ist in vielem das Gegenstiick zum Thomismus.*’ Richtete sich
im Thomismus das Denken noch unmittelbar auf die Wirklichkeit, so erkennt
der Scotismus beim Denken kein direktes Erkennen mehr an, sondern nur ein
tastendes ,Vermeinen® der Wirklichkeit. Die Allgemeinideen, universalia,
entwickeln sich vom thomasischen Anschauungsobjekt mehr passiven Den-
kens zur scotistischen Bewegungformel eines aktiv ,vermeinenden‘ Den-
kens. Der Hauptakzent liegt hier auf der freischopferischen Tatigkeit:

,.Freischopferischer Wille ist Schopfung und Schopfer das Wesenhafte. D.h. die analogia ent-
is, die fiir Thomismus eine Art intellektualistischer Form hat (das in-iiber von Ideen-Gott und
Ideen-Welt), hat im Scotismus eine Art voluntaristischer Form (das in-iiber von Willens-Gott
und Willens-Welt). Im frei-schopferischen Willen liegt so etwas wie ,der unmittelbare Kon-
takt zwischen Schopfer und Geschopf.“!

Daraus leitet Przywara den vierten Typus der Analogie des Seins ab. Ge-
geniiber der Betonung des ,Allgemeinen‘ im Thomismus legt der Scotismus
den Schwerpunkt auf das ,Besondere. Der Mensch ist der Schnittpunkt der
unbegreiflichen, alle menschliche Denkberechnung durchkreuzenden Wil-
lensentschliisse des iiber alle menschliche Vernunft erhabenen Gottes. Da-
durch, dass im Scotismus alles Denken zu einem tastenden ,Vermeinen‘ der
Wirklichkeit eingeschrinkt ist, wird die Kreatur in letzter Ohnmacht dem un-
begreiflichen Willensgott gleichsam ,ausgeliefert’ und dadurch eigentlich
nur eine einzige Nihe zu Ihm: die Ndhe der ohnméchtigen menschlichen
Kleinheit zur gottlichen Allmacht.*?

Aus dem hier in Grundziigen dargestellten philosophisch-theologischen
System des Scotismus erwéchst die franziskanische Frommigkeit der volli-
gen Ohnmacht des Menschlichen als Zeichen der Nihe des allméchtigen und
unerforschlichen Gottes. In der Unerforschlichkeit Gottes wird die armselige
Ohnmacht des Menschen sichtbar. Franziskanische Frommigkeit atmet am
urspriinglichsten im Sonnengesang des hl. Franz und in den Fioretti. Sie
kennt keine feierliche liturgische Frommigkeit. ,,An ihre Stelle tritt das kind-
lich-ungezwungene Sich-ausjubeln und Sich-ausweinen.*“* Franz von Assisi
( 1226) sah sich als einféltigen und ungebildeten Menschen, er wollte durch
sein armes und demiitiges Leben die lebendige Gegenwart des armen und
demiitigen Herrn in seiner Kirche verkiindigen. Franziskanische Frommig-
keit zielt nicht auf menschliche Weisheit, sondern auf die Torheit des Kreu-

Vel. ebd., 472.

4 Ebd., 473.

“Vegl. ebd., 474.

4 Theozentrische und anthropozentrische Frommigkeit (Anm. 3), 455.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 297

zes. Krippe und Kreuz gehoren fiir sie untrennbar zusammen. Daraus ergibt
sich die franziskanische Betonung des Kreuzescharakters der Heiligen Mes-
se in einer kreuzentfremdeten Welt. Die Franziskaner zeigen eine gewisse
Vorliebe fiir volkstiimliche Andachtsweisen und eine gewisse kindliche Un-
gezwungenheit gegeniiber dem, ,,der ,des Volkes sich erbarmte‘ und spielen-
de Kinder auf seinen Schofl nahm*, gegeniiber dem armen und demiitigen Er-
16ser, ,,dessen Erlosungswirken im MeBopfer weiterlebt.“*

Kennzeichnet den Dominikanerorden die Tétigkeit an Universitidten und in
der theologischen Forschung, so ist der Franziskanerorden der Volksorden
schlechthin, ,,der zum Kleinen, Sich-Wandelnden, Vergehenden Ja sagt.“*
Konzentriert sich der dominikanische Thomismus auf eine wesenhaft speku-
lative, so der franziskanische Scotismus auf eine historisch ausgerichtete
Philosophie und Theologie. Beide, Thomismus und Scotismus, sind fiir
Przywara ,,innerhalb der Einen analogia entis die fruchtbaren Spannungs-
pole von Intellektualismus und Voluntarismus, Rationalismus und Positivis-
mus, Determinismus und Indeterminismus. ‘4

Die Jesuiten (Typus 5)

Luis de Molina (1 1600) und Franz Suarez (1 1617) als die fiihrenden Theo-
logen des Molinismus suchten zwischen Thomismus und Scotismus auszu-
gleichen.

,»Thomismus sprach mit Vorliebe von Gott als dem ipsum intelligere, dem ,reinen Denken®
oder der ,reinen Wahrheit*, und darum trat fiir ihn die Unbegreiflichkeit Gottes gegeniiber sei-
ner Begreiflichkeit zuriick. Scotismus hinwiederum faf3te Gott als das ipsum velle, als das ,rei-
ne Wollen‘ oder die ,reine Freiheit*, und darum ging fiir ihn fast alle Begreiflichkeit Gottes im
unberechenbaren Dunkel der Unbegreiflichkeit Seines freisetzenden Wollens unter. Fiir den
Molinismus (...) ist die sogenannte analogia attributionis kennzeichnend, d.h. eine gewisse
Aufteilung von Begreiflichkeit und Unbegreiflichkeit Gottes: es ist ,etwas‘ an Gott, was sich
begreifen 1dft, aber wiederum ein anderes, das unbegreiflich ist, und darum ist Gott das ipsum
esse, das ,reine Sein‘, in dem Helligkeit von Denken-Idee und Dunkel von Wollen-Freiheit
Eins sind.“’

Durch die Individualititslehre des Molinismus hat das Kausalitdtsdenken
des Thomas von Aquin seine stiarkste Ausformung zu Eigenwirklichkeit-Ei-

genwirksamkeit-Eigenwert des Geschopfes erhalten. Der Molinismus macht
,,zuerst mit ,dieser* Welt des Individual-Konkreten Ernst, indem nach ihm

“Ebd., 464 f.

* Religionsphilosophie (Anm. 4), 474.
* Ebd., 474 f.

“TEbd., 476.



Johannes Schaber 298

das Denken zuerst auf dieses Individual-Konkrete geht, auf die ,singularia‘,
um erst dann, in immanenter Betrachtung ihrer Realitiit, ihre ,Ordnung‘ zu
erforschen.“*® Er betont auf der einen Seite das Individuale, ,,so sehr, daB das
,Allgemeine* nur in ihm (ndmlich in der faktischen Gleichheit oder Un-
gleichheit der Individuen) sein fundamentum in re hat, — der aber auf der an-
dern Seite sich durch die eigentiimliche Richtung auf ,Ausgleich‘ bemerkbar
macht.“ Als wissenschaftlicher Typus geht der Molinismus mit Vorliebe
von den Realwissenschaften aus, er neigt zu einer induktiven Metaphysik
und pflegt den geschichtlichen Aspekt des Denkens. In der Ethik und Moral
richtet sich sein besonderes Augenmerk auf die einmalig konkreten Fille. An
die Stelle unwandelbarer Sicherheiten des An-sich tritt das Abwigen der
Wahrscheinlichkeiten eines einzelnen Faktums. Im Religiosen betont der
Molinismus die Bildung des religiosen Lebens, das Eingehen auf individual-
konkrete Note, die Anpassung des Gottesdienstes an die Moglichkeiten der
lebendigen Teilnehmer in Volksliturgie und Volksandacht. Er zielt auf ein ,re-
ligioses Weltleben®, auf die Sendung in die Welt hinein, die immer in der Ge-
fahr steht, sich im reinen Aktivismus oder in einer ,sdkularisierten Religion®
zu verlieren.

,,Es ist eine Frommigkeit, die ein Maximum von kiihler Erdnihe in sich schlieft, aber doch nur
aus einem Wissen darum, dafl erst in der ungeminderten realen Vielfaltsfiille mit allen ihren
Gegensitzen und Spannungen sich Gottes Unendlichkeitsfiille offenbart, der ,Gott alles in al-
lem*. Darum geht dieser Typus zugleich auf ,liebevolle Unterscheidung® des Individualen und
zugleich auf ausgleichende Ineinanderbindung dieses Individualen zu jener ,Kreatureinheit*
der Fiille der Schopfung, in der Gott am allseitigsten sichtbar wird. Mit andern Worten: durch
das Philosophiegesicht des Molinismus schaut das scharf geprigte Antlitz ignatianischer
Frommigkeit hindurch.“*°

Przywara trat 1908 in den Jesuitenorden ein. ,,Bei allen Einfliissen, die
sonst noch in dieses Leben einstromen werden, wird sich gerade vom Spiit-
werk her erweisen, wie sehr die charakteristische Grundbewegung des Den-
kens Przywaras in der Tradition des Ignatius von Loyola verankert ist. Durch
sein Leben hindurch ist Jesuit-sein fiir Przywara nichts AuBerliches, sondern
das, wodurch seine Existenz durch und durch bestimmt ist. Sein Denken ist
geradezu das reflex zu sich gekommene Ignatianische.*! Im Zuge der Selbst-
erschlieBung ignatianischer Frommigkeit nennt Przywara vier Begriffe, die
die ignatianische Frommigkeit umschreiben: Einsamkeit, Dienst, Ubergabe
und Liebe.

® Thomismus und Molinismus (Anm. 4), 30.

4 Religionsphilosophie (Anm. 4), 476 £.

9 Ebd., 477.

31 M. Zechmeister, Gottes-Nacht. Erich Przywaras Weg Negativer Theologie. Miinster 1997
(Religion — Geschichte — Gesellschaft: Fundamentaltheologische Studien; 4), 70 f.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 299

Das Kennwort ,, Einsamkeit “ betont die Relativierung aller objektiven Ge-
betswege und Lebensweisen auf das ,allein mit Gott‘ — solus soli Deo vaca-
re>? \Dienst’ besagt, dass die Glut innerer Frommigkeit gedampft werden
soll ,,bis zu jenem ganz innerlichen, ganz vom Tageswerk iiberhiillten ,Gott
finden in allen Dingen‘.*>3 Das dritte Kennwort lautet ,Ubergabe‘ und bedeu-
tet, dass man sich vollig vergifit und ganz in den Willen und in die alleinige
Fiihrung Gottes hineinbegibt, sich in Gott hineinverliert. Wer sich in Gott ver-
liert, gewinnt sich ganz. Mit ,Liebe‘ ist nicht die Liebe gemeint, die in
sehnsiichtigem Verlangen zu Gott hindringt, sondern die Liebe, die Gott ist
und im eigenen Leben stromt. Nicht suchende, sondern schenkende Liebe.>

Przywara betrachtet die ignatianische Frommigkeit, die in der Ordens-
frommigkeit der ,Gesellschaft Jesu® ihre Steigerung erfahren hat, nicht so
sehr als ein neues oder anderes ,Inhaltliches‘ im Reichtum christlicher From-
migkeitstypen, sondern vielmehr als eine ,,gewisse letzte ,Form*, eine gewis-
se letzte Haltung, in der die Seele zu ihnen steht.“>® Diese Haltung betonte Ig-
natius von Loyola (f 1556) gegeniiber den alten Orden. Er legte grolen Wert
darauf, die weltménnische ,Gesellschaft Jesu® vom Ideal des weltabgeschie-
denen Monchtums abzuheben, ,,wie es von Basilius und Benedikt zu Fran-
ziskus und Dominikus hin galt.” Fiir das Monchtum

»konzentriert sich alles in die Geschiedenheit und Abgeschiedenheit einer ,himmlischen End-
giiltigkeit® gegeniiber dem Wandel der Welt. Darum: das ,Kloster® als Abgeschlossenheit
(claustrum) der Einsamkeit zum Einen allein (monas-terium als ,Wahren® des ,Allein zum Al-
leinen®), gegeniiber dem Verschwimmen ins ungrenzbar Vielfiltige der Welt. Darum: der ,Ha-
bit* und der ,Ordensname* als ,Einkleidung‘ in die ,Biirgerschaft des himmlischen Lebens®.
Darum: das ,Officium Divinum* als ,Opus Dei‘ im ,Chorgebet‘, d.h. die Teilnahme an dem
Lobpreis, der (als ,doxa‘) das ,Tun‘ des dreipersonlichen Lebens selber ist, Ubernahme der
,Pflicht’, die Gott selbst iibt, dies aber im ,Chor*, der gegen das ,Schiff* durch Schranken ab-
geschieden ist, wie die ,Gemeinschaft der Heiligen® aus der ,Welt‘ abgegrenzt ist, abgegrenzt
in ihrem ,gottlichen Tun® gegen die ,weltlichen Geschifte*, und darum durch das ,Feiern® der
vita contemplativa gegen den ,irdischen Werktag® der vita activa. All das ist fiir die Gesell-
schaft Jesu aufgehoben, und zwar so, daf} gerade dies die ,substantialia instituti‘ ausmacht, das,
womit die Gesellschaft Jesu steht und fillt. Der ,stabilitas loci® tritt die grundsitzliche ,Freizii-
gigkeit (im Gehorsam)* entgegen: nostrae vocationis est, diversa loca peragrarere et vitam age-
re in quavis mundi plaga, — als Nirgend-zu-Haus als ,Beruf‘. Es gibt kein ,Kloster‘, sondern nur
,Haus*‘ (domus), wie auch gewohnliche Menschen in einem ,Haus® sind (und die Klausur ist
von Rom aus auferlegt, nicht vom Stifter aus gefordert). Es gibt (als ausdriickliches ,substan-
tiale instituti‘) weder ,Habit‘ (noch irgend ein ,Kleid*) noch ,Ordensname‘ noch ,Einkleidung®,
sondern nur Name und Titel und Gewandung, wie sie den Gewohnheiten des jeweiligen Stan-
des in den jeweiligen Lindern entsprechen. Es gibt endlich kein Chorgebet als opus Dei des
Ordens, ja, nach dem eigentlichen Willen des Stifters, keinerlei allgemeine feste ,religiose

32 Zum Typus ignatianischer Frommigkeit (Anm. 3), 514.
3 Ebd., 515.

#Vgl. ebd., 516.

3 Ebd., 512.



Johannes Schaber 300

Ordnung® fiir die ausgebildeten Mitglieder. (...) Kloster und Klausur (und Habit) im Herzen.
Das will sagen: es ist alles auf die Art des ,Sendlings® gestellt: personliche Initiative mitten in
den realen Verhiltnissen und ihrer unauthorlichen Wandlung. Die Kirche hat in feierlichen
Entscheidungen diesen grundsitzlichen Gegensatz zum gesamten Monchtum gutgeheiflen und
damit anerkannt, dal Monchtum und Gesellschaft Jesu gleichberechtigt kirchliche Formen
sind.*®

John Henry Newman (Typus 6)

Kardinal Newman (1 1890) hat einen sechsten Typus der analogia entis ent-
worfen, der neben dem Scotismus eine weitere Variante der Fortentwicklung
des Thomismus darstellt. Da Przywara hierbei jedoch keine Zuordnung einer
Frommigkeitsrichtung und eines Ordens gelingt, bleibt sein System offen
und unabgeschlossen.’

Da alle sechs, bzw. ohne Newman, fiinf Frommigkeits-, Ordens- und Wis-
senschaftstypen die Ausfaltung verschiedener Teilaspekte der einen analo-
gia entis sind, die das eine Prinzip der ,Unterschiedenheit von Gott in der
Gleichheit mit Thm* durchzieht®®, sieht Przywara nicht nur ein zeitliches Auf-
einanderfolgen der Typen, sondern auch ein Fortleben der friiheren in den
nachfolgenden Typen:

,.50 behilt Augustinus den Teilnahmegedanken der griechischen Viter bei, so lebt Augustinus
wiederum in Thomas weiter, ja teilt sich gleichsam in den aus Thomas entspringenden Schu-
len, indem Thomismus sein Ethos des ,Gott Wahrheit* weitertrdgt, Scotismus aber das andere
des ,Gott Liebe‘, und in diesem Fortleben Augustins dauert die alte Entgegensetzung griechi-
scher Viter (alexandrinische Schule) und Augustins (als Erfiillung der antiochenischen Schu-
le) fort, da im Thomismus das ,Gott alles® der Griechen ein neues Antlitz hat, und im Sco-
tismus in seiner Verbindung mit Molinismus das menschenaktive Moment der ,Liebe* Au-
gustins. So wird verstidndlich, wie im weiteren Fortgang der Entfaltung ein neues Gegensatz-
paar entsteht, in dem Molinismus selber so etwas wie fortlebender Thomismus wird, wahrend
sein eigener besonderer Grundgedanke des Individualen eine eigene Form in einem Gegenpol
anzunehmen scheint. Wir meinen den in ausgezeichnetem Sinn neuzeitlichen Gegensatz sys-
tematisch und logisch gerichteter ,Scholastik‘ und jener mehr historisch und psychologisch ge-
richteten Philosophie und Theologie, wie sie in Kardinal Newman* lebendig war.”

3¢ Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 32 f. — Vgl. dazu: Religioser Typus der Gesellschaft
Jesu (Anm. 3), 83-92.

57 Zu den Grenzen des Typisierens vgl. R. Stertenbrink: Ein Weg zum Denken. Die Analogia
entis bei Erich Przywara. Salzburg-Miinchen 1971 (Salzburger Studien zur Philosophie; 10),
39-41.

8 Vgl. Religionsphilosophie (Anm. 4), 511.

¥ Ebd., 477 f.



Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst 301

Christliches Ordensleben zwischen Abgeschiedenheit und Weltdienst

Przywara stellt nicht nur das Unterscheidende zwischen dem Monchtum, den
alten Orden und der ,Gesellschaft Jesu‘ heraus, er findet auch Gemeinsam-
keiten; wie er sich ausdriickt: in der grofiten Scheidung findet man grofite
Nihe, denn immerhin sind alle sechs Typen unterschiedliche Vorzugsbeto-
nungen der einen Analogie des Seins im Verhiltnis von Gott und Mensch:
,.Benediktiner und Jesuit verstehen sich ganz tief in der einen Atmosphére der ,Objektivitit‘:
,ut in omnibus glorificetur Deus und ,ad maiorem Dei gloriam* als das eine Verschwinden des
Ich vor dem ,immer groferen Gott‘. Aber das vollzieht sich fiir den Benediktiner ,im Kloster
gegen die Welt', fiir den Jesuiten ,im Hinausgesetztsein in die Welt‘. Dominikaner und Jesuit
brennen in der einen Glut apostolischer Mehrung des Reiches Gottes auf Erden: ,ignem veni
mittere in terram et quid volo nisi ut accendatur. Aber fiir den Dominikaner ist das apostoli-
sche Wirken ,abundantia‘ der ,vita contemplativa‘, das ,Uberstromen® der in der Einheit des
Klosters ,gestauten Wasser*, — fiir den Jesuiten hingegen ist das Grundlegende das ,apostoli-
sche Wirken* als solches, und vita contemplativa hat wesenhaft ,apostolischen Sinn°, die Ein-
heit der Verbundenheit des Werkzeuges mit seinem Herrn, der es fiihrt.“®

Mit seiner Interpretation der Analogie-Lehre und der daraus erfolgten Ent-
faltung der Frommigkeits-, Ordens- und Theologiegeschichte ist es Przywa-
ra gelungen, einen systematischen Ausgriff auf die ganze Geschichte des
Christentums zu wagen, wie es nur wenigen Historikern oder Soziologen,
Theologen oder Philosophen des 20. Jahrhunderts intellektuell und spirituell
moglich war. In der Vielfalt der Orden wird die sich offenbarende Herrlich-
keit Gottes im ,Durcheinander des Gegeneinander und doch ,Ineinander*
des Menschlichen sichtbar.®!

Przywara konnte deutlich machen, dass trotz der unterschiedlichen Beto-
nung des ,von Gott her‘ oder ,vom Geschopf her* alle Richtungen verbunden
sind in dem einen ,zu Gott hin‘, im Verschwinden des eigenen Ich auf den im-
mer groferen Gott hin, in allem menschlichen Tun zur groflere Ehre Gottes.
Deshalb lisst sich die Klassifizierung und strikte Trennung des christlichen
Ordenslebens in kontemplative Abgeschiedenheit oder aktiven Weltdienst
nicht aufrechterhalten. Weltdienst und Abgeschiedenheit sind die in der Of-
fenbarung des Alten und Neuen Bundes grundgelegten und ,in den Spannen
von Jahrhunderten vergroferten Ausfaltungen der verschiedenen Pole der
einen analogia entis. Das bedeutet: Weltdienst ohne spirituelles Fundament
und Abgeschiedenheit ohne Solidaritdt mit den Menschen, bzw. ohne Gebet
fiir die Anliegen der Kirche verfehlt das allen Ausfaltungen gemeinsame
Ziel: die Ehre Gottes. Omnia ad maiorem Dei gloriam.

0 Thomismus und Molinismus (Anm. 3), 35.

% Vgl. K.-H. Wiesemann: Zerspringender Akkord. Das Zusammenspiel von Theologie und
Mystik bei Karl Adam, Romano Guardini und Erich Przywara als theologische Fuge. Wiirz-
burg 2000 (Studien zur systematischen und spirituellen Theologie; 26), 298 ff.



