
EINÜBUNG UND WEISUNG

„Selig, die arm sind vor Gott“ (Mt 5,3)
Die Armut in der Spiritualität der Gemeinschaft von Taizé 

In diesem Impuls möchte ich ein wenig die Idee und Spiritualität von Taizé vorstellen,
besonders im Hinblick auf die von Jesus in seiner ersten Seligpreisung hervorgehobe-
ne „Armut vor Gott“. Ich tue das vor allem aus diesen beiden Gründen: 

• Die Haltung der Armut ist für die Kirche und darum besonders für den Priester und
den Ordenschristen so grundlegend, dass die Kirche ohne sie nicht glaubwürdig le-
ben und wirken kann.

• Die Armut von Taizé ist in ihrem Verständnis und ihrer Verwirklichung frisch und
konkret, glaubwürdig und anregend gerade für Priester und Ordenschristen in unse-
rer Zeit. 

„Oh, Taizé, dieser kleine Frühling!“ – mit diesen Worten begrüßte Papst Johannes
XXIII., der Taizé sehr liebte, einst den Gründer, Frère Roger. Papst Johannes Paul II.
nahm bei seinem Besuch in Taizé am 5. Oktober 1986 dieses Wort „Taizé, dieser klei-
ne Frühling“ auf, drückte damit, wie er sagte, „meine herzliche Verbundenheit und
mein Vertrauen zu der Gemeinschaft von Taizé“ aus und fügte hinzu: „Es ist mein
Wunsch, dass der Herr euch als einen anbrechenden Frühling, dass er euch klein (wie
ein Kind, dem von Jesus das Himmelreich zugesagt ist), dass er euch in der evangeli-
schen Freude und in der Lauterkeit der brüderlichen Liebe bewahre“ (Quellen, 107 f). 

Was aber ist, was will Taizé? Was macht Taizé zu „diesem kleinen Frühling“ der
Kirche? Die Grundintention der Brüder von Taizé ist es, „das zönobitische (also das
gemeinsame) Leben zu führen“. Die „Geistlichen Weisungen im Anschluss an die Re-
gel von Taizé“ (79) heben das hervor: 

Das zönobitische Leben birgt seinem Wesen nach eine unermessliche Kraft. Wo
Menschen einzeln nicht viel vermöchten, können sie, vereint zum gemeinsamen
Leben, fest bestehen in einem Glauben, der Berge versetzt: Ihnen ist der kirch-
liche Wert zugewachsen, wie er in einer Gemeinschaft liegt, die so treu wie
möglich ihrer Berufung folgt. 

Konkret bedeutet das ein gemeinschaftlich-monastisches Leben, dessen Ablauf durch
den Tagesrhythmus des benediktinischen „ora et labora“ geregelt ist. So haben
Chorgebet, Arbeit und die „regula“ einen wesentlichen Platz in dieser Gemeinschaft.
Am Beginn dieser Gemeinschaft stand diese benediktinische Maxime ausdrücklich,
wenn auch in einer etwas abgewandelten Form, nämlich „ora et labora ut regnet (Chri-
stus)“. 

Doch ebenso wichtig ist: dies alles nicht in Abgeschiedenheit oder gar Abgeschlos-
senheit, sondern in Offenheit zur Welt. Die Regel von Taizé“ (13) sagt: 

302-305  04.06.2003 19:48 Uhr  Seite 302



Einübung und Weisung 303

Öffne dich dem Menschlichen, und du wirst sehen, wie alles eitle Verlangen zur
Weltflucht vergeht. Steh zu deiner Zeit, passe dich den Bedingungen des Au-
genblicks an... Liebe die Enterbten... Liebe deinen Nächsten, wo auch sein reli-
giöser oder ideologischer Standort sein mag.

Solidarisch sein mit allen in Kirche und Welt – hier ist auch der Ansatzpunkt der öku-
menischen Ausrichtung der Communauté, eines Ökumenismus aber, der in Taizé eine
neue, nicht nur rein kirchliche, sondern weltweite Dimension erhält – nämlich die Ge-
meinschaft mit allen zu leben. Gerade dafür soll das Leben in der kleinen Gemeinschaft
von Taizé Einübung, Zeichen, Konkretisierung sein.

In dieser Solidarität mit allen Menschen liegt auch eine der Wurzeln der Armut von
Taizé. In diesem Sinne ist die Armut eine der Grundideen der Gemeinschaft. Denn was
erwartet die Welt von den Brüdern? Roger Schutz antwortet (Dynamik des Vorläufi-
gen, 34 f):

Gebt uns den existentiellen Beweis dafür, dass ihr an Gott glaubt, dass ihr eu-
ren Halt wirklich in Gott habt. Überzeugt uns davon, dass ihr das Evangelium
in seiner ursprünglichen Frische lebt, im Geist der Armut, in Solidarität mit al-
len, nicht nur mit eurer konfessionellen Familie.

Und Taizé fügt hinzu, dass vor allem der Geist der Armut die Gemeinschaft in der „ur-
sprünglichen Frische des Evangeliums“ erhält. 

Damit sind wir beim spezifischen Thema: die seligmachende Armut in der Spiritua-
lität der Gemeinschaft von Taizé. 

Jeder Bruder von Taizé verpflichtet sich nach einer Erprobungszeit im „Engage-
ment“ der „Profession“ zur Ehelosigkeit, zum Gehorsam und zu lebenslanger Armut.
Die Professformel bringt wiederum den wesentlichen Kern der Armut von Taizé, die
totale Offenheit und Gemeinschaftlichkeit, zum Ausdruck. Sie lautet in der heutigen
Fassung des „Lebensengagement“ (Quellen, 94):

Willst du unter Verzicht auf alles Eigentum mit deinen Brüdern zusammenle-
ben, nicht nur in materieller, sondern auch in geistlicher Gütergemeinschaft, in
aller Offenheit des Herzens?    –    Ich will es.

Roger Schutz, der Gründer und Prior der Gemeinschaft, war sich von Anfang an be-
wusst, dass es sehr schwer ist, eine heute wirklich lebbare geistliche Weise der Ver-
wirklichung der Seligpreisung der Armut durch Jesus zu finden: „Selig, die arm sind
vor Gott, denn ihnen gehört das Himmelreich“. Er sagt das so und gibt damit gleich-
zeitig die Grundrichtung seines Armutsverständnisses an: 

Armut, dieses Wort macht die Lippen wund. Als ich die Regel von Taizé schrieb,
wagte ich kaum, es zu gebrauchen; es brachte die Feder ins Stocken. Ich habe
es vorgezogen, von dem Engagement zur Gütergemeinschaft zu sprechen, das
bis zu möglicher Armut führen kann. Mir schien, dass der Geist der Armut sich
vor allem dort zeigt, wo freien Herzens und in Schlichtheit miteinander geteilt
wird (Dynamik des Vorläufigen, 51).

Um die Spiritualität der Armut von Taizé, die das Thema unserer Recollectio ist, zu
kennzeichnen, möchte ich kurz vier Grundzüge dieser Spiritualität vorstellen:

302-305  04.06.2003 19:48 Uhr  Seite 303



1. Die Armut von Taizé heißt nicht empfangen, sondern mitteilen; arm sein ist nicht so
sehr nichts haben, so dass ich von allen empfangen muss, aller Dinge bedürftig bin,
sondern arm sein ist offenen Herzens so leben, dass ich alles teilen, allen mit-teilen
kann. 

Mir scheint, dass der Geist der Armut sich vor allem dort zeigt, wo freien Her-
zens und in Schlichtheit miteinander geteilt wird (Dynamik des Vorläufigen,
51).

Das heißt, nicht die Solidarität des Anderen mit mir Armen aufrufen, sondern sich
selbst solidarisch wissen mit den Armen, sein Leben solidarisch mit ihnen leben, das ist
Armut. Mitteilen, was man hat, nicht empfangen, was man braucht – und doch dabei
wissen, dass man von den Armen empfängt, bevor man gibt (Dynamik des Vorläufi-
gen, 57), denn dort – in der Welt der Armen, dort steht ein Schatz bereit (Dynamik des
Vorläufigen, 125). 

Für die Gemeinschaft von Taizé selbst heißt das Gütergemeinschaft, eine alle mate-
riellen, geistigen und geistlichen Gaben offenen Herzens mitteilende, miteinander tei-
lende Gemeinschaft der Brüder, die darum nichts zu Eigen behalten. Das drückt die
Profess mit den Worten aus: „Nicht nur in materieller, sondern auch in geistlicher Gü-
tergemeinschaft“ mit den Brüdern leben. Diese Gütergemeinschaft der kleinen Com-
munauté von Taizé wird jedoch nicht als Ziel in sich verstanden, sondern vielmehr als
konkrete Einübung und als Zeichen der Gemeinschaft mit allen Armen.

2. Die Armut von Taizé ist nicht die Niedrigkeit und Ausgesetztheit des Bettlers, son-
dern das Eingespanntsein des Arbeiters. Die „Geistlichen Weisungen“ zur Regel (93f)
sagen das so:

Während andere religiöse Gemeinschaften Gaben annehmen müssen, ist es uns
unveränderlich bestimmt, alle Gaben für uns selbst zurückzuweisen und aus-
schließlich vom Ertrag unserer Arbeit zu leben. Unsere Arbeitsstunden gehören
nicht uns selbst, sondern wir haben wie Lohnempfänger zu arbeiten und dazu
die gegenseitige Kontrolle anzuerkennen. Wir haben die Arbeit auf uns zu neh-
men, weil wir in der Mühe und Plage solidarisch sein müssen mit allen Men-
schen. Selig die Armen, die die Mühsal eines arbeitsamen Lebens auf sich neh-
men.

So versteht und lebt Taizé die erste Seligpreisung Jesu. „In aller Offenheit des Her-
zens“ in materieller und geistlicher Gütergemeinschaft zu leben und allein von unserer
Arbeit zu leben, damit ich mit-teilen, mit allen solidarisch sein kann – das ist die kon-
krete Grundüberzeugung in der Armuts-Auffassung der Brüder von Taizé. Mir scheint
es wichtig, darauf hinzuweisen, dass dieses Verständnis von Armut über eine mehr als
tausendjährige Tradition hinweg letztlich auf die Heilige Schrift zurückgreift. Denn in
ihr klingt das Wort des heiligen Paulus auf: Ein jeder „soll in strenger Zucht durch die
Arbeit seiner Hände sein Gut erwerben, um den Bedürftigen davon mitteilen zu kön-
nen“ (Eph 4,28; Übersetzung Karrer).

3. Dazu kommt die Armut als der Wille, keine Zukunftssicherung im Irdischen zu su-
chen, sondern, „allein auf Gott im Heute angewiesen“ (Dynamik des Vorläufigen, 54,

Einübung und Weisung 304

302-305  04.06.2003 19:48 Uhr  Seite 304



59), sich mit der von „Unserem Vater“ angebotenen Sicherung des täglichen Brotes zu
begnügen und so frei zu werden, alles, was man hat, bedenkenlos einzusetzen für den
Dienst Gottes und der Menschen – von dieser Armuts-Haltung spricht die Regel von
Taizé immer wieder. Sie nennt das die „tägliche Haltung des Glaubens, die den Men-
schen revolutioniert“, denn der Mensch will seine Sicherheit. Diese Armut ist aber
auch die Wurzel einer wahren Freude, von der die Schriften von Taizé sprechen:

Der Geist der Armut besteht in der Freude des Menschen, dessen Sicherheit in
Gott ist (Dynamik des Vorläufigen, 51). Der Christ kommt um seine Freude, so-
bald er sich um den morgigen Tag Sorgen macht (Geistliche Weisungen zur Re-
gel, 83). Der Geist der Armut ist Leben in der hellen Freude am Heute. Die
Kühnheit, alles, was heute da ist, aufs Beste zu nutzen, sich keinerlei Kapital zu
sichern, ohne Furcht vor möglicher Armut, gibt eine unberechenbare Kraft...
Der Arme nach dem Evangelium lernt es, zu leben ohne Sicherung vor dem
morgigen Tag, in dem fröhlichen Vertrauen, dass für alles gesorgt sein wird
(Regel, 49). 

4. Von all dem her ist es klar, dass die Regel von den Brüdern als Ausdruck ihrer Ar-
mut ein einfaches Leben erwartet. Sie sagt (49): 

Der Geist der Armut besteht nicht darin, sich armselig zu geben, sondern darin,
alles so zu halten, wie es der schlichten Schönheit der Schöpfung entspricht.
Gibt es für die Mehrzahl von uns in dieser Welt des Überflusses einen anderen
Weg, die erste Seligpreisung zu leben, als den einfachen Gebrauch der irdi-
schen Güter? (Dynamik, 60). Wir sind darum gehalten, einen einfachen Le-
bensstil zu bewahren und abzutun, was noch als Fassade eines materiellen Er-
folges gelten könnte (Geistliche Weisungen zur Regel, 81). 

.
Lassen Sie mich die Grundideen der Armuts-Spiritualität von Taizé  mit einem Gedan-
ken schließen, der auch für uns wichtig ist. Das vom heiligen Benedikt inspirierte „Ora
et labora ut regnet (Christus)“ stand am Beginn dieser Gemeinschaft. Beten und arbei-
ten – wie stehen Gebet und Arbeit in der Gemeinschaft von Taizé zueinander? Sie hel-
fen und befruchten sich gegenseitig. Es gibt kein echtes Gebet ohne strenge Arbeit. In
dem Kapitel „Lass in deinem Tag Arbeit und Ruhe von Gottes Wort ihr Leben emp-
fangen“ sagt die Regel (31): 

Damit dein Gebet wahrhaftig sei, musst du in harter Arbeit stehen. Begnügst du
dich mit dilettantischer Lässigkeit, so wärest du unfähig, wirklich Fürbitte zu
tun. Dein Gebet findet zur Ganzheit, wenn es eins ist mit deiner Arbeit...  Gebet,
Arbeit und Ruhe, jedes zu seiner Zeit, alles aber in Gott.

Johannes Günter Gerhartz, Lantershofen

Benutzte Literatur:
• Die Regeln von Taizé. Gütersloh 21963 (darin: Geistliche Weisungen im Anschluss
an die Regeln von Taizé). 41967. • R. Schutz, Dynamik des Vorläufigen. Freiburg
1967. • R. Schutz, Die Quellen von Taizé. Edition Taizé, Freiburg 2000.

Einübung und Weisung 305

302-305  04.06.2003 19:48 Uhr  Seite 305


