EINUBUNG UND WEISUNG

,»woelig, die arm sind vor Gott* (Mt 5,3)

Die Armut in der Spiritualitit der Gemeinschaft von Taizé

In diesem Impuls mochte ich ein wenig die Idee und Spiritualitdt von Taizé vorstellen,
besonders im Hinblick auf die von Jesus in seiner ersten Seligpreisung hervorgehobe-
ne ,,Armut vor Gott“. Ich tue das vor allem aus diesen beiden Griinden:

 Die Haltung der Armut ist fiir die Kirche und darum besonders fiir den Priester und
den Ordenschristen so grundlegend, dass die Kirche ohne sie nicht glaubwiirdig le-
ben und wirken kann.

» Die Armut von Taiz¢ ist in ihrem Verstidndnis und ihrer Verwirklichung frisch und
konkret, glaubwiirdig und anregend gerade fiir Priester und Ordenschristen in unse-
rer Zeit.

,,Oh, Taizé, dieser kleine Friihling!“ — mit diesen Worten begriifite Papst Johannes
XXIII., der Taizé sehr liebte, einst den Griinder, Frére Roger. Papst Johannes Paul II.
nahm bei seinem Besuch in Taizé am 5. Oktober 1986 dieses Wort ,, Taizé, dieser klei-
ne Friihling® auf, driickte damit, wie er sagte, ,,meine herzliche Verbundenheit und
mein Vertrauen zu der Gemeinschaft von Taizé* aus und fiigte hinzu: ,,Es ist mein
Wunsch, dass der Herr euch als einen anbrechenden Friihling, dass er euch klein (wie
ein Kind, dem von Jesus das Himmelreich zugesagt ist), dass er euch in der evangeli-
schen Freude und in der Lauterkeit der briiderlichen Liebe bewahre* (Quellen, 107 f).
Was aber ist, was will Taizé? Was macht Taizé zu ,,diesem kleinen Friihling* der
Kirche? Die Grundintention der Briider von Taiz€ ist es, ,,das zonobitische (also das
gemeinsame) Leben zu fiihren®. Die ,,Geistlichen Weisungen im Anschluss an die Re-
gel von Taizé" (79) heben das hervor:
Das zonobitische Leben birgt seinem Wesen nach eine unermessliche Kraft. Wo
Menschen einzeln nicht viel vermdchten, konnen sie, vereint zum gemeinsamen
Leben, fest bestehen in einem Glauben, der Berge versetzt: Ihnen ist der kirch-
liche Wert zugewachsen, wie er in einer Gemeinschaft liegt, die so treu wie
méglich ihrer Berufung folgt.
Konkret bedeutet das ein gemeinschaftlich-monastisches Leben, dessen Ablauf durch
den Tagesrhythmus des benediktinischen ,,ora et labora™ geregelt ist. So haben
Chorgebet, Arbeit und die ,,regula“ einen wesentlichen Platz in dieser Gemeinschaft.
Am Beginn dieser Gemeinschaft stand diese benediktinische Maxime ausdriicklich,
wenn auch in einer etwas abgewandelten Form, nimlich ,,ora et labora ut regnet (Chri-
stus)“.
Doch ebenso wichtig ist: dies alles nicht in Abgeschiedenheit oder gar Abgeschlos-
senheit, sondern in Offenheit zur Welt. Die Regel von Taizé* (13) sagt:



Einiibung und Weisung 303

Oﬁne dich dem Menschlichen, und du wirst sehen, wie alles eitle Verlangen zur
Weltflucht vergeht. Steh zu deiner Zeit, passe dich den Bedingungen des Au-
genblicks an... Liebe die Enterbten... Liebe deinen Ndchsten, wo auch sein reli-
gidser oder ideologischer Standort sein mag.
Solidarisch sein mit allen in Kirche und Welt — hier ist auch der Ansatzpunkt der 6ku-
menischen Ausrichtung der Communauté, eines Okumenismus aber, der in Taizé eine
neue, nicht nur rein kirchliche, sondern weltweite Dimension erhilt — ndmlich die Ge-
meinschaft mit allen zu leben. Gerade dafiir soll das Leben in der kleinen Gemeinschaft
von Taizé Einiibung, Zeichen, Konkretisierung sein.

In dieser Solidaritit mit allen Menschen liegt auch eine der Wurzeln der Armut von
Taiz€. In diesem Sinne ist die Armut eine der Grundideen der Gemeinschaft. Denn was
erwartet die Welt von den Briidern? Roger Schutz antwortet (Dynamik des Vorlaufi-
gen, 34 f):

Gebt uns den existentiellen Beweis dafiir, dass ihr an Gott glaubt, dass ihr eu-
ren Halt wirklich in Gott habt. Uberzeugt uns davon, dass ihr das Evangelium
in seiner urspriinglichen Frische lebt, im Geist der Armut, in Solidaritdt mit al-
len, nicht nur mit eurer konfessionellen Familie.
Und Taizé fiigt hinzu, dass vor allem der Geist der Armut die Gemeinschaft in der ,,ur-
spriinglichen Frische des Evangeliums* erhilt.

Damit sind wir beim spezifischen Thema: die seligmachende Armut in der Spiritua-
litdt der Gemeinschaft von Taizé.

Jeder Bruder von Taizé verpflichtet sich nach einer Erprobungszeit im ,,Engage-
ment* der ,,Profession zur Ehelosigkeit, zum Gehorsam und zu lebenslanger Armut.
Die Professformel bringt wiederum den wesentlichen Kern der Armut von Taizé, die
totale Offenheit und Gemeinschaftlichkeit, zum Ausdruck. Sie lautet in der heutigen
Fassung des ,,.Lebensengagement* (Quellen, 94):

Willst du unter Verzicht auf alles Eigentum mit deinen Briidern zusammenle-
ben, nicht nur in materieller, sondern auch in geistlicher Giitergemeinschaft, in
aller Offenheit des Herzens? — Ichwill es.
Roger Schutz, der Griinder und Prior der Gemeinschaft, war sich von Anfang an be-
wusst, dass es sehr schwer ist, eine heute wirklich lebbare geistliche Weise der Ver-
wirklichung der Seligpreisung der Armut durch Jesus zu finden: ,,Selig, die arm sind
vor Gott, denn ihnen gehort das Himmelreich®. Er sagt das so und gibt damit gleich-
zeitig die Grundrichtung seines Armutsverstidndnisses an:
Armut, dieses Wort macht die Lippen wund. Als ich die Regel von Taizé schrieb,
wagte ich kaum, es zu gebrauchen, es brachte die Feder ins Stocken. Ich habe
es vorgezogen, von dem Engagement zur Giitergemeinschaft zu sprechen, das
bis zu moglicher Armut fiihren kann. Mir schien, dass der Geist der Armut sich
vor allem dort zeigt, wo freien Herzens und in Schlichtheit miteinander geteilt
wird (Dynamik des Vorldufigen, 51).
Um die Spiritualitdt der Armut von Taizé, die das Thema unserer Recollectio ist, zu
kennzeichnen, mochte ich kurz vier Grundziige dieser Spiritualitit vorstellen:



Einiibung und Weisung 304

1. Die Armut von Taizé heifit nicht empfangen, sondern mitteilen; arm sein ist nicht so
sehr nichts haben, so dass ich von allen empfangen muss, aller Dinge bediirftig bin,
sondern arm sein ist offenen Herzens so leben, dass ich alles teilen, allen mit-teilen
kann.
Mir scheint, dass der Geist der Armut sich vor allem dort zeigt, wo freien Her-
zens und in Schlichtheit miteinander geteilt wird (Dynamik des Vorldufigen,
51).
Das heif}t, nicht die Solidaritit des Anderen mit mir Armen aufrufen, sondern sich
selbst solidarisch wissen mit den Armen, sein Leben solidarisch mit ihnen leben, das ist
Armut. Mitteilen, was man hat, nicht empfangen, was man braucht — und doch dabei
wissen, dass man von den Armen empfdingt, bevor man gibt (Dynamik des Vorldufi-
gen, 57), denn dort — in der Welt der Armen, dort steht ein Schatz bereit (Dynamik des
Vorldufigen, 125).

Fiir die Gemeinschaft von Taizé selbst heiflt das Giitergemeinschaft, eine alle mate-
riellen, geistigen und geistlichen Gaben offenen Herzens mitteilende, miteinander tei-
lende Gemeinschaft der Briider, die darum nichts zu Eigen behalten. Das driickt die
Profess mit den Worten aus: ,,Nicht nur in materieller, sondern auch in geistlicher Gii-
tergemeinschaft” mit den Briidern leben. Diese Giitergemeinschaft der kleinen Com-
munauté von Taizé wird jedoch nicht als Ziel in sich verstanden, sondern vielmehr als
konkrete Einiibung und als Zeichen der Gemeinschaft mit allen Armen.

2. Die Armut von Taizé ist nicht die Niedrigkeit und Ausgesetztheit des Bettlers, son-
dern das Eingespanntsein des Arbeiters. Die ,,Geistlichen Weisungen* zur Regel (93f)
sagen das so:
Wihrend andere religiose Gemeinschaften Gaben annehmen miissen, ist es uns
unverdnderlich bestimmt, alle Gaben fiir uns selbst zuriickzuweisen und aus-
schliefflichvom Ertrag unserer Arbeit zu leben. Unsere Arbeitsstunden gehdren
nicht uns selbst, sondern wir haben wie Lohnempfinger zu arbeiten und dazu
die gegenseitige Kontrolle anzuerkennen. Wir haben die Arbeit auf uns zu neh-
men, weil wir in der Miihe und Plage solidarisch sein miissen mit allen Men-
schen. Selig die Armen, die die Miihsal eines arbeitsamen Lebens auf sich neh-
men.
So versteht und lebt Taizé die erste Seligpreisung Jesu. ,,In aller Offenheit des Her-
zens‘* in materieller und geistlicher Giitergemeinschaft zu leben und allein von unserer
Arbeit zu leben, damit ich mit-teilen, mit allen solidarisch sein kann — das ist die kon-
krete Grundiiberzeugung in der Armuts-Auffassung der Briider von Taizé. Mir scheint
es wichtig, darauf hinzuweisen, dass dieses Verstidndnis von Armut iiber eine mehr als
tausendjdhrige Tradition hinweg letztlich auf die Heilige Schrift zuriickgreift. Denn in
ihr klingt das Wort des heiligen Paulus auf: Ein jeder ,,soll in strenger Zucht durch die
Arbeit seiner Hande sein Gut erwerben, um den Bediirftigen davon mitteilen zu kon-
nen* (Eph 4,28; Ubersetzung Karrer).

3. Dazu kommt die Armut als der Wille, keine Zukunftssicherung im Irdischen zu su-
chen, sondern, ,,allein auf Gott im Heute angewiesen® (Dynamik des Vorldufigen, 54,



Einiibung und Weisung 305

59), sich mit der von ,,Unserem Vater* angebotenen Sicherung des tdglichen Brotes zu
begniigen und so frei zu werden, alles, was man hat, bedenkenlos einzusetzen fiir den
Dienst Gottes und der Menschen — von dieser Armuts-Haltung spricht die Regel von
Taizé immer wieder. Sie nennt das die ,,tdgliche Haltung des Glaubens, die den Men-
schen revolutioniert”, denn der Mensch will seine Sicherheit. Diese Armut ist aber
auch die Wurzel einer wahren Freude, von der die Schriften von Taizé sprechen:
Der Geist der Armut besteht in der Freude des Menschen, dessen Sicherheit in
Gott ist (Dynamik des Vorldufigen, 51). Der Christ kommt um seine Freude, so-
bald er sich um den morgigen Tag Sorgen macht (Geistliche Weisungen zur Re-
gel, 83). Der Geist der Armut ist Leben in der hellen Freude am Heute. Die
Kiihnheit, alles, was heute da ist, aufs Beste zu nutzen, sich keinerlei Kapital zu
sichern, ohne Furcht vor mdglicher Armut, gibt eine unberechenbare Kraft...
Der Arme nach dem Evangelium lernt es, zu leben ohne Sicherung vor dem
morgigen Tag, in dem fréohlichen Vertrauen, dass fiir alles gesorgt sein wird
(Regel, 49).

4. Von all dem her ist es klar, dass die Regel von den Briidern als Ausdruck ihrer Ar-

mut ein einfaches Leben erwartet. Sie sagt (49):
Der Geist der Armut besteht nicht darin, sich armselig zu geben, sondern darin,
alles so zu halten, wie es der schlichten Schonheit der Schopfung entspricht.
Gibt es fiir die Mehrzahl von uns in dieser Welt des Uberflusses einen anderen
Weg, die erste Seligpreisung zu leben, als den einfachen Gebrauch der irdi-
schen Giiter? (Dynamik, 60). Wir sind darum gehalten, einen einfachen Le-
bensstil zu bewahren und abzutun, was noch als Fassade eines materiellen Er-
folges gelten konnte (Geistliche Weisungen zur Regel, 81).

Lassen Sie mich die Grundideen der Armuts-Spiritualitidt von Taizé mit einem Gedan-
ken schlieen, der auch fiir uns wichtig ist. Das vom heiligen Benedikt inspirierte ,,Ora
et labora ut regnet (Christus)* stand am Beginn dieser Gemeinschaft. Beten und arbei-
ten — wie stehen Gebet und Arbeit in der Gemeinschaft von Taizé zueinander? Sie hel-
fen und befruchten sich gegenseitig. Es gibt kein echtes Gebet ohne strenge Arbeit. In
dem Kapitel ,,Lass in deinem Tag Arbeit und Ruhe von Gottes Wort ihr Leben emp-
fangen* sagt die Regel (31):
Damit dein Gebet wahrhaftig sei, musst du in harter Arbeit stehen. Begniigst du
dich mit dilettantischer Ldssigkeit, so wdrest du unfihig, wirklich Fiirbitte zu
tun. Dein Gebet findet zur Ganzheit, wenn es eins ist mit deiner Arbeit... Gebet,
Arbeit und Ruhe, jedes zu seiner Zeit, alles aber in Gott.

Johannes Giinter Gerhartz, Lantershofen

Benutzte Literatur:

e Die Regeln von Taizé. Giitersloh 21963 (darin: Geistliche Weisungen im Anschluss
an die Regeln von Taizé). *1967. « R. Schutz, Dynamik des Vorldufigen. Freiburg
1967. « R. Schutz, Die Quellen von Taizé. Edition Taizé, Freiburg 2000.



