
LITERATURBERICHT

Ein Streifen Zukunft in der Gegenwart –
Fermente der Neuorientierung im weiblichen
apostolischen Ordensleben

Die Lebensform und Geschichte des weiblichen Ordenslebens ist bis vor kurzem –
abgesehen von einigen herausragenden Gestalten – „terra incognita“, unbekanntes
Land, wie eine Forscherin ihre Arbeit über Ordensfrauen in England im 19. Jahrhun-
dert betitelt hat. Im Verhältnis zum männlichen Ordensleben ist über diese Frauen
wenig geschrieben worden, obwohl die Zahl der religiösen Frauen von Anfang des
Ordenslebens an immer größer war als die der Männer. In den letzten Jahren hat sich
ein Wandel abgezeichnet. Einerseits haben Ordensfrauen selber das Wort ergriffen
und sich ihrer Geschichte angenommen. Andererseits ist im Zug der Frauenbewe-
gung das Interesse von Nicht-Ordensfrauen an Geschichte, Lebensform und konkre-
ter Situation des weiblichen Ordenslebens erwacht.

In diesem Beitrag  werde ich vor allem vier Bücher von weiblichen Autorinnen aus
Frankreich und Kanada konsultieren und verarbeiten, die das weibliche apostolische
Ordensleben in den Kongregationen zum Gegenstand haben1. Dieses hat sich in
schwierigen Prozessen aus dem kontemplativen Ordensleben entwickelt und Spuren
dieser Geschichte behalten.2 Zwei Bücher stammen von Ordensfrauen selber, die ei-
gene Erfahrungen reflektieren und ins Wort bringen. Schwester Christiane Hourticq
ist Helferin, unterrichtete Theologie am „Institut catholique de Paris“ und ist Gene-
ralrätin ihrer Kongregation.3 Schwester Catherine M. Harmer gehört zur Kongregati-
on der „Medical Sisters“ und ist Doktorin der Psychologie und Beraterin im Gesund-
heitswesen wie in religiösen Kongregationen.4

1 Der Blickwinkel dieses Artikels hat sich im Zusammenhang mit dem „Refounding-Kon-
zept“ ergeben. Die Arbeitsgruppe Ordenstheologie am Institut der Orden in Mannheim hat
die Veröffentlichungen zu diesem Thema aus dem englischen, spanischen, französischen
Sprachraum konsultiert. Dieses Konzept ist im französischen Sprachraum wenig konzipiert
worden. Man spricht dort eher von einer „fondation permanente“, weil in einem gewissen Sinn
jedes Institut in einem permanenten Zustand der Gründung ist.  Das apostolische  weibliche
Ordensleben steht diesbezüglich vor besonderen Herausforderungen. Über die Arbeit am Re-
founding-Konzept vgl. K. Schaupp/C.E. Kunz, Erneuerung oder Neugründung? Wie Orden
und kirchliche Gemeinschaften lebendig bleiben können. Mainz 2002.
2 A. Conrad, Zwischen Kloster und Welt. Ursulinen und Jesuitinnen in der katholischen Re-
formbewegung des 16./17. Jahrhunderts. Mainz 1991. Z.M. Isenring, Die Frau in den aposto-
lisch-tätigen Ordensgemeinschaften. Eine Lebensform am Ende oder an der Wende? (Prakti-
sche Theologie im Dialog Bd. 8). Freiburg Schweiz 1996 (3. Aufl.).
3 Chr. Hourticq, Les Religieuses… tout simplement. Paris 1996.
4 C.M. Harmer, La vie religieuse au XXIe siècle. En marche vers Canaan aujourd’hui. Bellar-
min 1997.

306-314  05.06.2003 16:11 Uhr  Seite 306



5 A. Sizaire, Religieuses apostoliques aujourd’hui. Des femmes presque comme les autres. Pa-
ris 1999.
6 M. Dumont, Les Religieuses sont-elles féministes ? Québec 1995. Verweise auf diese vier
Bücher  werden im Text in Klammern beigefügt.
7 R. Hostie R., Vie et mort des ordres religieux. Approches Psychosociologiques. Paris 1972. 

Literaturbericht 307

Die beiden anderen Bücher sind gleichsam Außensichten. Das eine Buch stammt
von Anne Sizaire, einer christlichen Journalistin. 5 Das Buch ist Frucht ungezählter
Begegnungen. Ihr geht es darum, eine letztlich verkannte Gruppe, die aber durch ih-
re Zeichenhaftigkeit und ihren Einfluss ein beträchtliches Gewicht hat, sichtbar zu
machen. Die andere Studie verfasste Micheline Dumont, Pionierin der Frauenge-
schichte in Quebec.6 Sie zieht Parallelen zwischen der Frauenbewegung und dem
weiblichen Ordensleben und zeigt, dass beide nicht an ihrem Ende angekommen
sind, wie gegenwärtige Behauptungen gern glauben ließen. Beide wirken mit am
Bauen einer neuen Gesellschaft.

1. Eine „stille Revolution“ 

Die Ordensleute – und im Besonderen die Ordensfrauen – nahmen die Aufforderung
des Zweiten Vatikanischen Konzil zu Erneuerung und Anpassung ihrer Lebensform
sehr ernst. Während die Anstrengungen vor allem in den jungen Kirchen Afrikas, La-
teinamerikas und Asiens Früchte zeitigen, so sehen sich Ordensfrauen (auch Ordens-
männer) in Europa und Nordamerika mit einer harten Situation konfrontiert. Sie
nehmen teil an der Krise in Kirche und Gesellschaft. Die Re-Orientierungen, die
durch das „Aggiornamento“ des Konzils gefordert waren,  haben die „Neu-Grün-
dung“, die alle erwarteten, nicht erreicht. Sr. Christiane Hourticq sagt: „Nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil erwartete man den Frühling, und gekommen ist der
Winter. Führt der Weg, dem wir bisher gefolgt sind, noch irgendwo hin?“(141). Ein
paar dieser „winterlichen“ Aspekte der gegenwärtigen Situation sollen im Folgenden
aufgegriffen werden.

1.1 Alternde Gemeinschaften in alternden Organisationen

Ordensgemeinschaften erleben dramatische und leidvolle Situationen, besonders
hervorgerufen durch den starken Rückgang der Ordensberufungen und die Überalte-
rung der Gemeinschaften. Zum Verständnis der gegenwärtigen Situation greift Mi-
cheline Dumont auf das Verständnismodell des Jesuiten Raymond Hostie zurück,
das er für die Entwicklung aller Ordensgemeinschaften bereits zu Beginn der 70er
Jahre vorgelegt hat (153ff)7. Mit reichem historischem und statistischem Material
begründet er seine These: Wie im Leben des einzelnen Menschen waltet auch im Le-
ben der Ordensgemeinschaften eine Gesetzmäßigkeit, die Entstehen, Wachstum,
Stabilisierung, Wende oder Sterben der Orden bestimmt. 

Von dieser Theorie her sind die Kongregationen in den ersten sechzig Jahren des
20. Jahrhunderts in der Phase der Stabilisierung. Diese Phase ist gekennzeichnet

306-314  05.06.2003 16:11 Uhr  Seite 307



Literaturbericht 308

durch ein überstarkes zahlenmäßiges Wachstum, durch Verfestigung der Organisati-
onsstrukturen und Unbeweglichkeit im Wahrnehmen der Sendung. Nach den mit-
gliederreichen Jahren der ersten Jahrhunderthälfte, in denen weltweit die Zahl der
Ordensangehörigen um das Dreifache anstieg, kam für die Orden die Phase des Wan-
dels und Übergangs seit der zweiten Hälfte der 60er Jahre ziemlich unerwartet. Aber
Dumont betont, dass die gegenwärtige Situation nicht nur von der inneren Gesetz-
mäßigkeit von Organisationen her betrachtet werden darf, sondern die paradigmati-
schen gesellschaftlichen Wandlungen haben die internen Entwicklungen in den Ge-
meinschaften in einem ungewohnten Ausmaß beschleunigt (166).  Dumont spricht
von einer „stillen Revolution“, die in den Kongregationen stattfindet. Anhand von
viel statistischem Material analysiert sie den Zustand der Kongregationen in Québec
(155ff.).8

1.2 Verlorene Charismen 

Mit dieser zahlenmäßigen Abnahme ist auch ein institutioneller und politischer Ver-
lust verbunden. 1961 besaßen die Kongregationen in der Provinz Quebéc 105
Spitäler, 66% der 60000 Betten der ganzen Provinz. Heute sind sie ganz ausge-
schlossen von diesem Sektor. Im Jahr 1993 arbeiteten noch 1405 Ordensfrauen im
Spitalbereich. Dabei ist es aber unmöglich,  die genaue Zahl der professionellen
Krankenschwestern zu kennen. 

Dumont meint – wohl in einer etwas einseitigen Beurteilung der Situation –, dass
diese Entwicklung Ausdruck einer systematischen Ausbeutung der Erfahrung und
der Dienste der Ordensfrauen durch die Gesellschaft von Québec sei (165). Als die
Arbeit der Ordensfrauen gratis oder unter den Löhnen anderer war, hat man nicht ge-
zögert, ihre Dienste in Anspruch zu nehmen. Auf dem Gebiet der Bildung, des Spi-
talwesens und der sozialen Dienste haben die Ordensfrauen Tausende von Institutio-
nen geschaffen. Sie waren die ersten Unternehmerinnen und riefen karitative und er-
zieherische Unternehmungen ins Leben. Jetzt aber in den Prozessen der Laisierung
und Verstaatlichung darf die Bürokratisierung, die Hierarchisierung der Organisatio-
nen und der Maskulinisierung der Verwaltungen nicht übersehen werden. In diesen
Prozessen sind die Frauen, d.h. hier die Ordensfrauen, einmal mehr die Verliererin-
nen (166).

1.3 Finanzielle Engpässe

In diesem Zusammenhang müssen auch die Finanzen jeder Kongregation betrachtet
werden. Mit  entsprechenden Ressourcen könnten Häuser und neue Engagements fi-
nanziert werden. Im Moment aber sind keine Mittel dafür gegeben. Dumont nimmt
an, dass die finanzielle Situation in den einzelnen Instituten sehr verschieden ist und
abhängt vom Eigentum und dem Wert der Mobilien, der Autonomie der Häuser, der
Natur und der Dienste, die geleistet werden, der Anzahl der Schwestern, die Lohn-

8 Genaue Zahlen gibt Dumont für die Jahre 1973 und 1987.

306-314  05.06.2003 16:11 Uhr  Seite 308



empfängerinnen sind, der Höhe der Löhne, der Anzahl der pensionierten Schwestern
(167ff.). Die Fusionen und Zusammenschlüsse, die heute gemacht werden, sind ein
Hinweis, dass mehrere kleinere oder mittlere Kongregationen in schwierigen finan-
ziellen Situationen leben und ganz prosaisch mit ihrem Verschwinden rechnen müs-
sen. Eine große Anzahl von Kongregationen muss Laien-Arbeitskräfte anstellen, um
die betagten und kranken Schwestern zu betreuen.

1.4 Schwierige Neuorientierungen

Nach dieser tristen Analyse fragt Micheline Dumont, ob die gegenwärtige Krise das
Ferment für eine Erneuerung sei, wie das schon häufig in der Geschichte der Kirche
geschehen sei. Sind Zeichen einer strukturellen Transformation, die Basis für eine
„neue Gründung“ sind, zu entdecken? Gibt es im traditionellen Rahmen die Mög-
lichkeit, den Kongregationen neues Leben einzuflößen? Und sie fällt dann das pessi-
mistische Urteil: „Die Geschichte der letzten Jahrzehnte lässt daran zweifeln“(167). 

Denn zu den äußeren Gegebenheiten kommen innere Momente, die wenig Hoff-
nung machen. Dumont spricht paradoxe Situationen in den Gemeinschaften an und
ist sich nicht klar, ob die traditionellen Frauenkongregationen eine alternde Struktur
einer vor-konziliären Kirche sind, oder ob sie an den prophetischen Zeugen einer
neuen Welt teilnehmen (153). Sie erwähnt eine französische Studie, die Gegensätze
aufgreift, die die Glieder jeder Kongregation trennen und fasst sie zusammen unter
den Begriffen: drinnen/draußen, vorher/nachher, hoch/tief in der Hierarchie, sa-
kral/profan (180). Diese unterschiedlichen bis gegensätzlichen Orientierungen las-
sen keine gemeinsame Vision aufkommen. Grosse Schwierigkeiten zu einer Neuori-
entierung werden vor allem bei großen Kongregationen gesehen. Sie haben durch Al-
ter oder Zahl der Schwestern Mühe, sich weiterentwickeln.

Alle Autorinnen sind sich einig, dass die Krise noch nicht überstanden ist. Aber al-
le entdecken in den Entwicklungen der letzten Jahrzehnte auch positive Zeichen, die
Hoffnung geben. Das Ordensleben erkundet mit großem Engagement und redu-
zierten Kräften neue Wege.9 Schwester Catherine M. Harmer widmet ihr Buch Or-
densfrauen und -männern, die den Weg durch die Wüste auf sich genommen haben,
damit sie den Mut haben, die nächsten Schritte in die Zukunft zu machen, bis ins
Land Kanaa. Auf solche Schritte und Zeichen der Hoffnung soll nun eingegangen
werden.

2. Zeichen der Hoffnung auf dem Weg in ein „neues Kanaa“

Um nach den Fermenten der Erneuerung zu suchen, konsultiert Micheline Dumont
schriftliche Zeugnisse von Ordensfrauen in Zeitschriften, die das Ordensleben zum
Thema haben und stellt fest: Neue Impulse kommen von einer kleinen Gruppe, die in
der Kirche und Gesellschaft und auch in ihren Kongregationen marginalisiert sind.

Literaturbericht 309

9 Chr. Hourticq a.a.O. 144.

306-314  05.06.2003 16:12 Uhr  Seite 309



Wenn das weibliche Ordensleben ein neues Atemholen hat, so scheint diese Wahl
mehr eine individuelle als eine kollektive zu sein. Auch Hostie stellte 1972 fest, dass
der Neuaufbruch von kleinen Gruppen an der Basis kam, die immer an der charisma-
tischen „Erst-Intuition“ anknüpften.10

2.1 Kollektives Sendungsverständnis als Angelpunkt der Zukunft

Die Gemeinschaften der Kongregationen waren vor allem Dienstgemeinschaften,
d.h. sie wurden gebildet, um eine Aufgabe, ein Apostolat zu erfüllen, um der Kirche
und Gesellschaft nützlich zu sein. Die Aufgaben und Dienste, aber auch die Institu-
tionen, waren von großer Bedeutung für die persönliche und kollektive Identität.

Heute hat vor allem in den westlichen Ländern das Ordensleben zum großen Teil
aufgehört, nützlich zu sein.11 Die Aufgaben, die Ordensschwestern geleistet haben,
werden heute von anderen manchmal in besserer Weise wahrgenommen. Harmer
sieht in der Sendung den Angelpunkt der Zukunft (55f.). Die Sendung war die zen-
trale Realität am Ursprung der apostolischen Kongregationen. Jedes Mal, wenn heu-
te eine Gruppe neu zum Gründercharisma vorstößt, wird sie ihre Sendung wiederfin-
den. Viele Gemeinschaften haben bei diesem Prozess wichtige Entdeckungen ge-
macht. 

Als wichtige Schritte auf dem Weg zu einem heutigen Sendungsverständnis sieht
sie die Suche nach dem biblischen Fundament der einzelnen Gemeinschaft. Die Sen-
dung der einzelnen Gemeinschaft ist gebunden an die Sendung Jesu. Dabei weist
Harmer wenig auf die Schwierigkeiten hin, die mit diesem Prozess verbunden sind.
Sie macht aber auf eine Konfusion aufmerksam, die in manchen Köpfen existiert.
Die Kongregationen müssen lernen zu unterscheiden zwischen „mission“ und „mini-
stère“. Denn die Verwechslung nährt die Konflikte zwischen wesentlich und akzi-
dentiell. Die „mission“ ist der Zweck der Gründung, der Grund der Existenz. Sie ist
das wesentliche Element der Gründung und ändert sich kaum von Generation zu Ge-
neration. Anders ist es mit den „ministères“. Sie sind die Art und Weise, wie die Kon-
gregation die Sendung wahrnimmt. Die Dienste erlauben, die Sendung in der Gegen-
wart zu „inkarnieren“ und zu präzisieren.

Vom biblischen Fundament her können die Grundwerte abgeleitet werden, die ei-
ne Gemeinschaft lebt. Infolge des Zerbrechens alter Identitäten tut eine Besinnung
auf die menschlich-christlichen Werte Not, denen im Ordensleben eine bestimmte
Gestalt gegeben wird. Die Grundwerte einer Gemeinschaft ergeben sich aus den prä-
genden Elementen des Ordenslebens: aus der Nachfolge Christi in der besonderen
Tradition der Ordensfamilie. Sie ergeben sich auch aus einer neuen Annäherung an
die Gelübde der evangelischen Räte.12

Für die weiblichen apostolischen Gemeinschaften ist es von großer Bedeutung, ih-
re spirituellen Grundwerte deutlich im Verhältnis Gottes zur Welt zu verankern. Auf

Literaturbericht 310

10 R. Hostie, Vie et mort, 315ff. 
11 V. Magron, Transmettre la vie religieuse aujourdhui, in : Vie consacrée 73 (2001) 95.
12 C.M. Harmer a.a.O 117 vgl. L. Boisvert, Vivre la différence. Bellarmin 2002,31–111.

306-314  05.06.2003 16:12 Uhr  Seite 310



diesen Aspekt legt Christiane Hourticq den Finger, weil die apostolischen Frauenor-
densgemeinschaften in ihrem Verständnis immer noch geprägt sind vom kontempla-
tiven Ordensleben, auf das auch die Konzils- und Nachkonzilstheologie einseitig den
Akzent setzte (81ff.). Diese Theologie insistiert auf der Zeichenfunktion des Or-
denslebens, auf den Mitteln von fundamentalen Brüchen mit der „Welt“ und auf dem
Gemeinschaftsleben. Die apostolischen Gemeinschaften charakterisieren sich we-
sentlich durch ihr Verhältnis zur Welt, und dieses Verhältnis ist immer Präsenz und
Bruch. Bruch mit der Welt kann in apostolischen Ordensgemeinschaften nur geist-
lich verstanden werden. 

2.2 Bettlerinnen um eine neue Erfahrung Gottes

Die Suche nach dem Gründungscharisma und seinen Werten ist aber nicht nur eine
intellektuelle Arbeit, sondern vor allem ein spiritueller Prozess.  Die eigentliche
Gründerin ist eine tiefe Erfahrung Gottes, die jedem Institut seine Besonderheit gibt.
Die Dominikanerin Véronique Margron wendet sich gegen die Frage, die heute häu-
fig bei der Erneuerung gestellt wird: Was würde der Gründer, die Gründerin heute
machen? Die Gründer sind tot; sie sind in den Gemeinschaften ohnehin zu Mythen
geworden, denen häufig das Provokative genommen wird. 

Es geht heute darum, eine Treue zu „erfinden“, um die Nachfolge Christi in der be-
sonderen Tradition der Ordensfamilie in der heutigen Zeit, von heutigen Personen zu
leben.13 Wir sollen nicht zuerst Bettlerinnen um die Erneuerung des Ordenslebens
sein, meint sie, sondern Bettlerinnen um eine neue Erfahrung Gottes, artikuliert in ei-
ner neuen Erfahrung der Welt.14 Durch diese Erfahrung gewinnt jede einzelne und
die Gemeinschaft als Ganze die Leidenschaft für den Menschen und für Gott zurück.
Sie werden Fundament für die nachkommende Generation. 

2.3 Neue Gemeinschaftsformen

Im Kontakt mit dem Gründungscharisma und seiner Entwicklung können neue Ge-
meinschaftsformen entstehen, aber auch die Formen der Dienste neu bestimmt wer-
den, orientiert an den neuen sozialen und politischen Bedürfnissen. Die Kongrega-
tionen haben häufig Parallelstrukturen (Spitäler, Schulen) zu den staatlichen ge-
schaffen. Da Schwestern die ganzen Unternehmen führten, wohnten große Konven-
te in diesen Häusern. Heute gehen die Schwestern in größere Nähe zu den Menschen,
leben in Häusern oder Wohnungen, im Herzen der Städte und den Problemen der
Welt. Sie erkennen die Wichtigkeit ihres Eintauchens in eine Welt, die sich sehr
schnell entwickelt und die sie, wenn sie sich nicht integrieren, allein lassen in ihren
großen Häusern. 

Literaturbericht 311

12 Transmettre la vie religieuse aujourdhui ( Anm. 11),190f.
14 Ebd. 95.

306-314  05.06.2003 16:12 Uhr  Seite 311



Wenn Schwestern in einen armen Quartier oder unter Arbeitern leben, lernen sie,
wie ihre Nachbarn zu leben. Der Weltrat der Kirchen sagt: „Es handelt sich darum,
einfach zu leben, dass alle einfach leben lernen“; es geht darum, eine Alternative zu
leben in einer Konsumgesellschaft, die dermaßen den Besitz vieler Güter wert-
schätzt. Vom Leben dieser Gemeinschaften geht eine klare Botschaft aus, die sagt:
Teilen ist wesentlich – Teilen der Zeit, der Energie, der Beschäftigungen, des Wis-
sens.15 Als Gemeinschaft in einem Quartier zu leben, heißt leben, was alle leben: den
Lärm, die Angst, den Schmutz, den mangelnden Komfort – aber auch die Freuden
des Spiels der Kinder, die Gespräche unter Nachbarn, die Quartierfeste... 

Seit einiger Zeit ist auch eine andere Gemeinschaftsform am Kommen, nämlich
das Leben in multikulturellen Gemeinschaften. Seit dem Konzil hat die Internationa-
lisierung der Kongregationen Fortschritte gemacht, aber nicht nur die der Kongrega-
tionen, sondern auch der Konvente. Eine Schwester sagt: „In unserer Gemeinschaft
hat es eine Deutsche, zwei Französinnen und eine Togolesin“.16 Diese interne Ver-
schiedenheit schafft verschiedene Probleme, hat aber Chancen. In einer Epoche von
starken nationalistischen Tendenzen in vielen Regionen der Welt leben viele Schwe-
stern im Alltag die Globalisierung. Die Internationalisierung lernt das Wesentliche
vom Unwesentlichen zu unterscheiden. Anne Sizaire verschweigt auch die Risiken
nicht, die mit der Internationalisierung verbunden sind: Es besteht die Gefahr, dass
aus Ländern wie Afrika und Asien Berufungen geholt werden, was weder den Her-
kunftsländern noch Europa dient. 

2.4 Neue Engagements und neue Annäherung an alte Dienste

Dieses tiefere Eintauchen in das Leben der Menschen wird erleichtert durch die
schnelle Entwicklung der weiblichen Lebensbedingungen: Der große Teil der Or-
densfrauen ist diplomiert und findet rasch neue Anstellungen17. Von 1970 an haben
sich die apostolischen und sozialen Engagements der Schwestern verwandelt. Sie ha-
ben neue Kompetenzen entwickelt. Ordensfrauen nehmen wichtige Aufgaben wahr
in der Kirche. Sie ergreifen das Wort. Ihre Beiträge sind durch Offenheit und Realis-
mus gekennzeichnet. Ordensfrauen sind in den letzten Jahren individuell sichtbar ge-
worden. Ihr Berufsleben spielt sich meist nicht mehr in der Gemeinschaft ab.18

Die Dienste müssen heute mit einem neuen und innovativen Blick betrachtet wer-
den, was bisher zu wenig geschehen ist. Eine der Hauptfragen lautet: Dienen die Or-
denschristen und -christinnen der Kirche besser in den Institutionen oder außerhalb?
Es ist notwendig, dass heute Parallel-Institutionen für die „Armen“ geschaffen wer-
den. Aber Priorität soll bei der Wahl von Aufgaben den nicht befriedigten Bedürf-
nissen gegeben werden und weniger den Institutionen. Bei der starken Immigration
und der wachsenden Zahl der Flüchtlinge z.B. leisten Regierungen finanzielle Hilfe,

Literaturbericht 312

15 C.M. Harmer a.a.O. 80.
16 A. Sizaire a.a.O. 70,  C. M. Harmer a.a.O. 81ff
17 A. Sizaire a.a.O. 64f.
18 M. Dumont a.a.O. 168. 173ff.

306-314  05.06.2003 16:12 Uhr  Seite 312



was aber oft fehlt, ist der „accueil“ und die warme Unterstützung der Personen. Or-
denschristen und -christinnen müssen sich neu dem öffentlichen Sektor zuwenden.
Die „Armen“ gehen in die öffentliche Schule und werden zum großen Teil in öffent-
lichen Spitälern gepflegt. 19

Diese Überlegungen zeigen, dass in allen konsultierten Publikationen die soge-
nannte „Option für die Armen“, die Rückkehr der Gemeinschaften zu den „Armen“,
einen besonderen Stellenwert einnimmt. Sie wird sogar als einziger Weg der kollek-
tiven Erneuerung betrachtet. Micheline Dumont berichtet von zwei Gemeinschaften,
den Grauen Schwestern und der Kongregation von Notre Dame, die öffentlich ihre
diesbezügliche „réorientation“ kundgetan haben (178).

Unter den Armen dieser Welt sind Frauen die Ärmsten. Deshalb ist in vielen Ge-
meinschaften die Solidarität mit den Frauen von großer Bedeutung geworden. Es be-
gann eine solidarische Zusammenarbeit mit anderen Frauenorganisationen. Viele
Projekte sind entwickelt und realisiert worden: für Asylantinnen, Flüchtlinge, Opfer
des Frauenhandels und andere Randgruppen. Es geht Ordensfrauen um Projekte für
die Promotion der Frau, um Einsatz für die Rechte der Frau, aber auch um den Ein-
satz der Ordensfrauen für eine Kirche, in der Frauen ihre Rechte wahrnehmen kön-
nen. Dumont meint: „Ordensfrauen waren keine Feministinnen, die aktiven Ordens-
frauen sind es heute ohne Zweifel geworden“ (183).

2.5 In Verbindung und Zusammenarbeit mit den Laien

In der Nachkonzilszeit ist die Zusammenarbeit mit anderen Gruppierungen von
großer Bedeutung geworden: die Zusammenarbeit mit anderen Instituten, vor allem
aber die Zusammenarbeit mit Laien. Diese  wird als konstitutives Element der Zu-
kunft angesehen.20

Viele Institutionen sind an Laien übertragen worden. Das Werk ist aber nicht er-
füllt, wenn man seine Aufgaben übergeben hat. Ordenspersonen können in einer ein-
facheren Art im Werk drinnen bleiben. Sie können aber auch mutig den Weg nehmen
an andere Orte, die verlassener sind. Es gilt der Grundsatz: Aufgaben, die die Laien
erfüllen können, ihnen übergeben und solche Dienste übernehmen, die die Laien –
aus welchen Gründen auch immer – nicht wahrnehmen können.21

Ein wichtiges Thema ist in vielen Gemeinschaften auch das Teilen und Weiterge-
ben des Charismas und der Spiritualität mit und an Laien. Der Wunsch kommt von
den Schwestern, aber auch von Laien, die die Schwestern ersetzen in Institutionen.
Mehr und mehr Laien möchten sich als Einzelpersonen oder als Gruppen einem In-
stitut assoziieren. Ein großer Teil der religiösen Institute hat heute Assoziierte, ob-
wohl das nicht vorhergesehen war in den Konstitutionen.22 Hier ist eine Bewegung

Literaturbericht 313

19 C.M. Harmer a.a.O. 66.
20 N. Hausman, Le Synode sur la vie consacrée. Lumières et questions, in : Vie consacrée 117
(1995) 496.
21 C.M. Harmer a.a.O 62.
22 Chr. Hourticq a.a.O 149; L. Boisvert, Laïcs associés à un institut. Bellarmin 2001

306-314  05.06.2003 16:12 Uhr  Seite 313



des Geistes zu spüren, die sich ausbreitet und vertieft. Die Bindung von Laien an ein
Institut ist verankert in einer langen Tradition der Bruderschaften, der Oblaten, des
Dritten Ordens oder anderer benachbarter Formen. Wenn aber das Charisma des In-
stituts, die Spiritualität eines Gründers oder sogar das Gemeinschaftsleben geteilt
werden soll, müssen Fragen gestellt werden. Deshalb hat auch die Auseinanderset-
zung mit diesem Thema in vielen Gemeinschaften begonnen.

2.6 Ein neues Leitungsverständnis

In jeder Ordensgemeinschaft bezieht sich die Reflexion auch auf die Art und Weise,
wie Leitung wahrgenommen wird. In der Vergangenheit waren die Kongregationen
nach Provinzen und hierarchischen Strukturen organisiert.23 Verschiedene Vorge-
setzte waren auf den verschiedenen Ebenen der Leitung notwendig. Fast alles wurde,
was die Leitung betraf, der General- und Provinzleitung anvertraut. Nur die persön-
lichen Bedürfnisse gehörten in einem gewissen Maß auf die Lokalebene. Die Mit-
glieder hatten allein die Verantwortung, ihre Aufgabe, die ihnen von den Obern zu-
geteilt worden war, gut auszuüben. 

Heute – in der Zukunft noch mehr – fordert ein fundamentales Prinzip eine größe-
re Teilnahme der Mitglieder an Entscheidungen, die die Sendung betreffen und zwar
auf allen Ebenen. Ein wichtiges Prinzip besagt, dass die Leitung für die Sendung ei-
ner Gemeinschaft existiert. Sie muss Erinnerung und Gedächtnis sein, damit die Ziel-
setzung der Gemeinschaft realisiert wird.  Erste Aufgabe einer Leitung ist es deshalb,
sich mit der Vision, der Zukunft, den heutigen Herausforderungen und allem, was die
Dienste und Werke fördert, zu beschäftigen.  

2.7 Neue Formen der Zugehörigkeit

Ganz am Rand der Publikationen steht die Frage, ob nicht auch neue Formen des En-
gagements zu erfinden seien, die geschmeidiger, freier, ja sogar ohne den definitiven
Charakter sind. Anne Sizaire spricht von zwei noch unsicheren Möglichkeiten, die
sich am Horizont profilieren (124). Mehr und mehr Schwestern wollen allein leben,
wenigstens während einer bestimmten Zeit ihres Lebens. Andere überdenken sehr
seriös die Möglichkeit, sich im Ordensleben für eine gewisse Zeit zu engagieren, oh-
ne definitive Gelübde.

An der Bischofssynode 1994 haben mehrere asiatische Bischöfe die Möglichkeit
einer zeitlich befristeten Zugehörigkeit verteidigt. Diese Zugehörigkeit ist nicht zu
verwechseln mit zeitlichen Gelübden. Kardinal Danneels sagte an der Synode: „Man
kann mit einer Gruppe einen provisorischen Bund schließen, nicht aber mit Gott“.24

In den „Propositiones“ wurde das Thema verbunden mit der Frage der „Assoziier-
ten“, die selbstverständlich ein zeitliches Engagement haben. Noëlle Hausman ist der
Ansicht, dass das Anliegen damit nicht genügend aufgenommen ist. 

Literaturbericht 314

23 ebd. 147ff ; A. Sizaire a.a.O71f.
24 N. Hausman, Le Synode sur la vie consacrée (Anm. 20), 496f. 

306-314  05.06.2003 16:12 Uhr  Seite 314



Literaturbericht 315

Abschließende Bemerkungen

Im Rückblick ist zu sagen, dass es keiner Gemeinschaft gelungen ist, sich mit einer
spezifischen Sendung zu versehen. Es gibt wenig kollektive, mehr individuelle Op-
tionen. Es fehlt oft ein apostolisches Projekt und eine gemeinsame Zielsetzung. Die
meisten Schwestern offerieren ihre Talente in einem Milieu, das ihnen entspricht.
Dadurch besteht die Gefahr des Errichtens von persönlichen Lebensprojekten, die
nicht verankert sind in der Sendung der Gemeinschaft.

Alle Autorinnen sind aber der Überzeugung, dass sich im apostolischen Ordensle-
ben eine zukunftsfähige Lebensform verbirgt. Zwar werden Kongregationen ver-
schwinden. Andere werden sie ersetzen. Eine Schwester sagt: „Es gab zu viele Kon-
gregationen. Es ist normal, dass sie sich erschöpfen. Aber das Ordensleben geht wei-
ter, wahrer und seltener“.25 Es wird vielleicht in einer Form gelebt, die wir uns heute
nicht einmal vorstellen können. Die Erfahrung und der Glaube zeigen, dass diese Le-
bensform aus einer spirituellen Tiefe lebt, die viele Wandlungen der Gesellschaft
übersteht, weil sie aus der Mitte des Evangeliums stammt und zugleich ein authenti-
scher Weg für erfülltes Menschsein ist.  

Zoe Maria Isenring, Zürich

25 A. Sizaire a.a.O. 125.

315-320  05.06.2003 16:26 Uhr  Seite 315




