
Ratzinger, Joseph: Weggemeinschaft
des Glaubens. Kirche als Communio.
Festgabe zum 75. Geburtstag. Hrsg. vom
Schülerkreis. Red. Stephan Otto Horn
und Vinzenz Pfnür. Mit einer aktuellen
Bibliographie von Joseph Ratzinger.
Augsburg: Sankt-Ulrich-Verlag 2002.
325 S., geb., € 18,90.

Für die Festschrift zum 75. Geburtstag von
Kardinal Ratzinger hat sein Schülerkreis 15
Beiträge des Jubilars zu dem für ihn überaus
zentralen Thema „Kirche als Communio“
zusammengestellt. Sie führen die in der 1997
veröffentlichten Textauswahl „Vom Wieder-
auffinden der Mitte“ (123–214) prägnant
skizzierte ekklesiologische Grundposition
Ratzingers näher aus und aktualisieren sie
für Problemstellungen der Gegenwart wie
z. B. die Frage nach der authentischen Inter-
pretation der Kirchenkonstitution des Zwei-
ten Vatikanums, den theologischen Ort der
kirchlichen Bewegungen, die Bestimmung
des Verhältnisses der katholischen Kirche
zur Orthodoxie und zu den kirchlichen Ge-
meinschaften der Reformation, die Suche
nach einem neuen ökumenischen Paradigma,
die Beziehung zu den „jüdischen Brüdern“
oder die Sendung der Kirche im dritten Jahr-
tausend.

Konvergenzpunkt der aus ganz unterschied-
lichen Anlässen formulierten Texte ist der Be-
griff der „Communio“. Dieser zeichnet sich
nach Ratzinger dadurch aus, dass er die Kirche
von ihrem eucharistisch-sakramentalen Ur-
sprung her als die durch den Heiligen Geist in
Christus geeinte Gemeinschaft versteht. Des-
halb bedingen sich ihre christologische und
ihre pneumatologische Dimension von An-
fang an wechselseitig. Für die konkrete Ver-
fasstheit der Kirche bedeutet dies, dass ihre
häufig als gegensätzlich charakterisierten
Prinzipien Schrift und Lehramt, Wort und Sa-
krament, Pneuma und Institution, Einheit und
Vielfalt, Universalität und Konkretheit ihrem
innersten Wesen nach aufeinander hin und da-
mit zugleich über sich hinaus auf den je-
größeren Gott eröffnet sind. Gerade so dienen

sie der Sendung der Kirche, der Vereinigung
der Menschen mit dem in Christus offenbaren
Gott.

Im Rückgriff auf die Schrift und die Väter –
insbesondere Augustinus – verfolgt Ratzinger
in großer Nähe zu „Lumen gentium“ das Ziel
einer theologischen Fundierung der Ekklesio-
logie, die den sakramentalen Charakter der
Kirche neu zur Geltung bringt. Ihn gilt es in
seinen unterschiedlichen Dimensionen unver-
kürzt zu bewahren, damit der Welt das Ge-
heimnis des dreifaltigen Gottes aufleuchten
kann. Dieses Zeugnis der Kirche steht auf dem
Spiel, wo es keine „Identifikation der einmali-
gen geschichtlichen Gestalt Jesu von Nazaret
mit der Wirklichkeit Gottes“ (181) mehr gibt,
der ontologische und zeitliche Vorrang der
Gesamtkirche gegenüber den Teilkirchen ver-
loren geht (115ff.), an die Stelle der konkret
verwirklichten Einheit der Kirche ein Plural
von Kirchen tritt (124) oder die Praxis zum al-
leinigen Maß der Wahrheit wird (226).

Indem die vorliegende Textsammlung die
vielfältigen Aspekte der eucharistischen Com-
munio der Kirche aufzeigt, erschließt sie dem
gläubigen Leser den Beziehungsreichtum sei-
ner eigenen Zugehörigkeit zur Kirche neu. Zu-
gleich bietet sie ihm wertvolle Orientierungs-
hilfen im gegenwärtigen Disput um das
Selbstverständnis und die Sendung der Kir-
che. Dem Theologen macht sie mehrere bisher
unveröffentlichte Arbeiten Ratzingers zu-
gänglich. Unter ihnen ist vor allem der Brief-
wechsel mit Landesbischof Hanselmann über
das Schreiben der Glaubenskongregation zu
einigen Aspekten der Kirche als Communio
vom 28. Mai 1992 von besonderem Interesse.

Hilda Steinhauer

Schaupp, Klemens/Kunz, Claudia Edith
(Hrsg.): Erneuerung oder Neugründung?
Wie Orden und kirchliche Gemeinschaf-
ten lebendig bleiben können. Mainz:
Grünewald 2002. 158 S., kt., e 13,80

Wie lässt sich die große Krise überwinden, in
die viele, vor allem ältere Ordensgemein-

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Zeugnis aus christlichem Stand

315-320  05.06.2003 16:26 Uhr  Seite 316



schaften in Europa geraten sind? Realistische
Erneuerung – so die Antwort engagierter
TheologInnen – kann nur auf einem Weg ge-
lingen, der auch Verunsicherung und Verlust
vertrauter Gewohnheiten bedeutet. 

Im Zentrum der Reflexionen (I. Teil) steht
das in englischer Sprache schon bekannte
Konzept einer „Wieder-gründung“ (Refoun-
ding). Gemeint ist eine Neugründung in
schöpferischer Treue zu den Ursprüngen ei-
nes Ordens. Eine Zeit des Chaos wird dabei
keineswegs ausgeschlossen, sondern recht
positiv als Offenheit für das Wirken des Hei-
ligen Geistes bewertet (Kl. Schaupp). Im-
pulse aus lateinamerikanischer Perspektive
führen vom Gefühl der Sicherheit zu einer
Haltung der täglichen Suche nach dem Wil-
len Gottes (Herzig). Der moderne Mensch
will sein Leben so gestalten, wie es ihm per-
sönlich gefällt. Individuum und Gemein-
schaft stehen in einem akuten Spannungs-
verhältnis, das ständig neu in die richtige Ba-
lance gebracht werden muss (W. Schaupp).

Zu den theologischen Grundlagen (II.
Teil) gemeinschaftlichen Lebens gehört eine
sorgfältige Verhältnisbestimmung von Ein-
heit und Pluralität. Entscheidend sind hier
die vom Trinitätsglauben inspirierten Ele-
mente für die Gestaltung sozialer Räume
(Wolfers). Biblische Paradigmen für die
heutige Kirchenkrise sind nicht bloß der
Exodus (Auszug) Israels aus Ägypten, son-
dern mehr noch das babylonische Exil und
das sich anschließende jahrelange Leben in
der Diaspora und in der Gewissheit, dass
Gott sich überall finden lässt (Gruber). Am
Beispiel des Jesuitenordens wird gezeigt,
wie es immer wieder einigermaßen gelingen
kann, „Vorgehensweisen“ für neue Heraus-
forderungen zu finden (Kiechle). Letztlich
bedeutet „Neugründung“, dass sich Tod und
Auferstehung Jesu auch in unseren Gemein-
schaften ereignen (Schalk).

Was wird als Konkretisierung (III. Teil)
angeboten? Den Beitrag über die „Unter-
scheidung in Gemeinschaft“ möchte ich un-
seren Lesern besonders empfehlen. Darin
geht es um die ignatianische Methode, Ent-
scheidungen konkret zu fällen, wenn eine
Ordensgemeinschaft in einen Prozess des
„Refounding“ oder in ähnliche Prozesse ein-
tritt. Nicht bloß die Entstehungsgeschichte
dieser Methode, sondern zuerst sie selbst
werden vorzüglich dargestellt und theolo-

gisch reflektiert (Kiechle). Aber auch die
kenntnisreichen Impulse aus der Benediktus-
regel (Kunz) und die aus weiblicher Perspek-
tive (Isenring) beweisen die wechselseitige
Verwiesenheit der Einzelnen auf die Ge-
meinschaft (und umgekehrt) und bieten zu-
mindest Lebensmuster oder Leitworte einer
frauenfreundlichen Spiritualität. Kritisch re-
flektiert werden schließlich prophetische Di-
mensionen des Ordenslebens, die „schwie-
rig“ und „störend“ erscheinen und gerade
deshalb helfen können, offen und unruhig zu
bleiben für die Zumutungen unserer Zeit
(Tillmanns).

Sicher gibt es etliche Ordensgemeinschaf-
ten, die immer noch so lebendig sind, dass
einfache Reformen prinzipiell ausreichen,
um die Zukunft zu bestehen. Manche andere,
besonders in Westeuropa, müssen jedoch un-
bedingt das Konzept einer „Neugründung“
radikaler bedenken, wenn sie weiter existie-
ren wollen. Die vorliegenden soliden Bei-
träge sagen, was getan werden könnte, ohne
die Probleme zu verschweigen. Aber ist es
nur der „Individualisierungsschub“, der
junge Menschen daran hindert, in eine Ge-
meinschaft einzutreten? Die Gelübde „der
Armut und der Ehelosigkeit“ sind ein Pro-
blemfeld, das, wie man hört, schon im nächs-
ter Zeit ebenso progressiv behandelt werden
soll. Braucht die zukünftige Kirche eher Ge-
meinschaftsformen, in welchen Verheiratete
und Unverheiratete miteinander leben? Ge-
wiss haben ältere Orden auch heute ihre Be-
rechtigung und ihren Ort. Zu hoffen bleibt
trotzdem, dass charismatische Gründerge-
stalten darüber hinaus neue Orden ins Leben
rufen, wie es z. B. Mutter Teresa mit den
„Missionaries of Charity“ so eindrucksvoll
gelungen ist. Franz-Josef Steinmetz SJ

Uríbarri Bilbao, Gabino: Portar las
Marcas de Jesús. Teología y espiritua-
lidad de la vida consagrada (Biblioteca
de Teología Comillas 6). Madrid 2001.
441 S.

Die Krise des Ordenslebens, manifest u.a. im
ausbleibenden Nachwuchs, ist im traditionell
katholischen Spanien sicherlich noch stärker
akzentuiert als in Deutschland. Gabino Urí-
barri SJ, Dogmatiker an der Jesuitenhoch-
schule Comillas in Madrid, beschäftigt sich

Buchbesprechungen 317

315-320  05.06.2003 16:26 Uhr  Seite 317



schon länger mit dieser Thematik. Hier legt
er ein umfangreiches und grundlegendes
Werk vor, das die Theologie und Spiritualität
des „geweihten Lebens“, also der Ordens-
und der Säkularinstitute, neu begründen will.
Nachdem im spanischen und englischen
Sprachraum seit Jahren viel zu dieser The-
matik publiziert wird, im deutschen
Sprachraum jedoch eher Schweigen herrscht,
scheint es angebracht, dieses Buch hier vor-
zustellen.

Schon in der Einleitung führt Uríbarri seine
Grundthese aus: Das Ordensleben – so sei hier
vida consagrada frei übersetzt – ist nicht nur
in einer funktionalen Krise, sondern vor allem
in einer theologischen. Man muss seinen theo-
logischen Gehalt, der in der nachkonziliaren
Phase verloren ging, neu erheben. Damit
meint er vor allem das „Plus“ des Ordensle-
bens, also einen objektiven theologalen Vor-
zug, den es vor anderen Lebensformen habe.
Wenn das Bewusstsein dieses Vorzugs in der
Kirche wieder stärker würde, könnte das Or-
densleben wieder attraktiver werden und – das
ist die zugrunde liegende Hoffnung – seine
Krise überwinden. In vier Teilen entfaltet Urí-
barri seinen Ansatz:

Zunächst die Situation: Das nachkonziliare
„liberale Modell“ egalisierte das Ordensleben
mit jeder anderen Lebensform; Ordensleute
wollten sich nicht mehr unterscheiden, ganz
„normal“ werden, sich auf die professionelle
Arbeit konzentrieren. Parallel dazu reduzierte
sich die spirituelle Praxis, andererseits erhöhte
sich der Lebensstandard, und es zog ein un-
guter Individualismus ein. Junge Ordensleute
leiden heute unter dem Übergewicht der älte-
ren Generation und der sie erdrückenden apos-
tolischen „Werke“. Außerdem sind sie natür-
lich von den Werten der postmodernen Gesell-
schaft beeinflusst, etwa dem Konsumismus,
der Selbstverwirklichung...

Der Teil zur Spiritualität betont den „keno-
tischen Stil der christlichen Liebe“, also die
Entäußerung, das Kreuz... – dies im offenen
Kontrast zu den gesellschaftlich vorherrschen-
den Werten. Wie Paulus muss, wer Christus
nachfolgen will, die „Ketten des Evange-
liums“ tragen. Schließlich fordert Uríbarri,
dass die oft traurig aussehenden (Ordens-)
Christen mehr die Freude der Erlösung aus-
strahlen sollen.

Die Theologie beginnt mit einer kulturellen
Beobachtung, dem in der Öffentlichkeit heute

vorherrschenden Markenbewusstsein: Eine
Produkt-Marke stellt eine „Philosophie“ dar,
ist für den Kunden „attraktiv“ und verschafft
ihm Identität. Der Ordensangehörige trägt nun
an seinem Leib die „Marken“ Jesu, also die
Kennzeichen seines Lebens: Jesus lebte arm
und diente Armen, er lebte zölibatär, und er
war dem Willen des Vaters gehorsam. Damit
sind die drei evangelischen Räte exakt die
„Marken“ Jesu, die (einzig) im Ordensleben
abgebildet werden – was dessen objektives
„Herausragen“ (excelencia) begründet. Mit
zahlreichen Zitaten aus den Nachfolgeworten
Jesu und aus dem Vaticanum II belegt Uríbarri
seinen Ansatz. Ordensleben ist radikalisierte
Nachfolge, eine „spezielle Weise der Memo-
ria Jesu“, die „Form Jesu“.

Der Teil über die Gelübde betont den im NT
engen Zusammenhang zwischen der Nach-
folge Jesu und der Lebensweise der Gelübde.
Der Gehorsam ist nach Uríbarris Ansicht
heute das bedeutendste Gelübde, weil es am
klarsten die Kultur der Autonomie und Selbst-
verwirklichung konterkariert. Die Gelübde
sind eine „religiöse Weihe“, die „quasisakra-
mentalen Charakter“ hat. Zum Abschluss wer-
den die einzelnen Gelübde in ihrem Gehalt er-
läutert.

Methodisch ist das Buch Uríbarris ein „dog-
matisches“ Werk, d.h. er leitet aus Quellen der
Schrift und der Tradition seine Thesen ab,
ohne sie weiter aus der Sache heraus, also
„fundamentaltheologisch“ zu begründen. Sein
Werk ist in der Sprache traditionell, so dass die
in den Quellen vorgefundenen Begriffe
(„Weihe“, „Gelübde“, „Nachfolge“...) einfach
übernommen und nicht mehr problematisiert
werden. Das Buch will theologisch mutig und,
wie es immer wieder betont, „schockierend“
auch unpopuläre Positionen behaupten. In
manchen Abschnitten polemisiert es gegen
den Zeitgeist und schwelgt in bisweilen über-
höht erscheinenden theologischen Idealen.
Uríbarri schreibt in einer für deutsches Emp-
finden weitschweifigen und redundanten
Rhetorik; in romanischen Sprachen – so ist zu
Uríbarris Gunsten zu erwähnen – ist jedoch
dieser Stil eine ästhetische Pflicht.

Theologisch wirkt das Buch „konservativ“,
weil es gegen die nachkonziliare Tendenz, die
„Gleichheit“ des Ordensstandes mit anderen
„Ständen“ und die Berufung aller Christen zur
Vollkommenheit zu betonen, das „objektive
Plus“ des Ordensstandes heraushebt. M.E.

Buchbesprechungen 318

315-320  05.06.2003 16:26 Uhr  Seite 318



Buchbesprechungen 319

liegt hier ein Problem im Vaticanum II selbst,
das die beiden Theologien nur wenig verbin-
det und sie nebeneinander und ineinander ste-
hen lässt. Indem man sich die entsprechenden
Zitate heraussucht, kann man aus dem Konzil
beide Ansätze begründen – sicherlich eine Ur-
sache für die nachkonziliaren Polarisierungen
und die verfahrene Gesprächssituation heute.
Indem Uríbarri den „konservativen“ Ansatz
wählt, spricht er vermutlich ein bei vielen tief
sitzendes Bedürfnis nach klarer Orientierung
und Identität an. Wird er jedoch dem eigentli-
chen Erneuerungsanliegen der Konzilsväter
gerecht? Wird sein Ansatz nicht manchen en-
gagierten Laien verletzen und ihm daher kaum
erträglich sein? Auch wirkt Uríbarri in man-
chen Ausführungen schlicht simplifizierend,
etwa wenn er die später so genannten evange-
lischen Räte direkt in der Lebensweise Jesu
wiederfindet und daraus einen Vorzug des Or-
denslebens ableitet oder wenn er die „objek-
tive Exzellenz“ einfach behauptet, ohne dabei
zu ergänzen, dass mancher Nichtordensan-
gehörige eine viel höhere „subjektive Exzel-
lenz“ lebt als mancher Ordensmensch – und
dass es vor Gott letztlich allein auf diese an-
kommt! In einen Orden sollte man dann und
nur dann eintreten, wenn man sich dazu beru-
fen fühlt und glaubt, im Orden zufrieden leben
und Gott und den Menschen am besten dienen
zu können – das Spekulieren auf einen objek-
tiven Vorzug könnte gerade zur Falle werden.

Trotz dieser Einwände lohnt sich die Aus-
einandersetzung mit Uríbarris Werk. Während
man im deutschen und angelsächsischen
Sprachraum wohl eine viel grundlegendere
Diskussion mit humanwissenschaftlichen An-
sätzen suchen und sich einer „philosophi-
schen“ Hinterfragung der traditionellen kirch-
lichen Sprache und Kultur stellen muss, findet
man hier eine knappe und mutige Darstellung
einer solchen traditionellen Position, wie sie in
katholischen Ländern und Milieus nach wie
vor plausibel und vorwärtsweisend erscheint.
In einer Kirche der Zukunft wird es immer
beide Ansätze geben, die sich hoffentlich nicht
polarisieren, sondern zu einem fruchtbaren
Gespräch finden.

Stefan Kiechle SJ

Splett, Jörg: Zur Antwort berufen. Zeug-
nis aus christlichem Stand (Edition
Cardo, Bd. XCIII). Köln: Patristisches

Zentrum Koinonia – Oriens 2002. 172
S., kart., € 11,–

Jörg Splett legt sein früheres Buch von 1985
in aktualisierter, um Kapitel 4 und 5 erwei-
terter Auflage vor. Grundlegend philoso-
phisch ist Kap. 1 „Leben als Antwort“ . Nicht
um den bloßen Dialog oder Diskurs geht es:
Der „Anspruch im Gesicht des Anderen ist
der Ursprung der Philosophie“, denn er stellt
die Wahrheitsfrage (20). Die Antwort heißt:
Selbstwerden – statt egozentrisch „Selbst-
verwirklichung“ oder deren ebenso proble-
matische geistliche Kehrseite „Selbstver-
leugnung“. 

Kap. 2 stellt sich „Not und Chancen aposto-
lischen Zeugnisses heute“. Die Situation ist
vielgestaltig (Misstrauen, Enttäuschung,
Nicht-mehr-hören-wollen, Angst und sogar
Lust an ihr). Die (situierten) Zeugen passen
sich an oder beschränken sich auf Abwehr.
Christliches Selbstbewusstsein sowie „Anam-
nese“ der eigenen Tradition und ihrer Werte
sind gefordert. Wichtig bleibt die Einsicht,
dass Ethik nicht die Sinnfrage beantwortet,
ferner, dass  die Kirche nicht nur ein Ärgernis
und auch nicht der Inhalt der Botschaft ist.
Nüchtern bleibt festzuhalten, dass Gott der
Herr der Situation ist und niemand sonst. 

Kap. 3 formuliert „Erwartungen an Christen
im Stand der Räte“, die schon „immer für ‚un-
natürlich‘ und ‚unmöglich‘ gehalten“ worden
sind (64), eben weil es in ihnen um Gnade
geht. Eben so verweisen sie auf „die Vertikal-
dimension des Humanen“ (68) und sind daher
ein sinnvoller Dienst am Mitmenschen. Zu-
dem relativieren sie die Bezüge von Besitz,
Herrschaft und Geltung und wahren so die
christliche Freiheit. Damit lässt der jeweilige
„Rat“ erkennen und wirken, was ihm seinen
Wert gibt: den Ruf Gottes und die Möglich-
keit, ihm zu antworten. 

Kap. 4 „Missionieren?“ hält daran fest, dass
das Personale „nicht perspektivisch erblickt“
wird, sondern „sich nur durch Selbstkund-
gabe“ erschließt („im ‚Dominus Iesus‘“: 87).
Es ist eine spezifisch christliche, nicht nur
„abendländische“ Größe, soviel auch sonst im
Gespräch der Religionen voneinander zu ler-
nen wäre. Dieser „Blitz“ der göttlichen Offen-
barung kann nicht „geerdet“, d. h. abgeleitet
und „unschädlich“ gemacht werden. So geht
es im Begriff der Person um das unbedingte
und solidarische Ja zu jedem Menschen, um

315-320  05.06.2003 16:26 Uhr  Seite 319



Zukunft für Schuldiggewordene durch Verge-
bung. Gerechtigkeit schafft nur der liebende
Gerechte, der auch die Toten nicht aufgibt:
„Gott den Anderen geben, indem man sich
selbst ihnen gibt, ist fortan die gebotene Ge-
rechtigkeit“ (101). Daher „ist der Sinn des
Glaubens nicht seine Dienlichkeit für die Kul-
ture(n), sondern die gelebte Antwort an den,
der sein Sinn ist: Jesus Christus und ‚durch ihn
und mit ihm‘ der Vater“ (103). 

Kap. 5 fragt nach dem „Christsein in säkula-
rer Welt“, in der zwar das „Milieu“ schwindet,
aber neue Formationen entstehen. Es bleiben
der Schöpfungsgedanke, dass „alles, was ist,
gewollt“ ist um seiner selbst willen (108), und
die nüchterne Aufgabe aller Zeiten, „Christ zu
werden“ (112). Erfahrung ist immer und
grundsätzlich Glaubens-Erfahrung, in der die
Begegnung mit Jesus Christus zunächst durch
die immer neu auszulegende Tradition vermit-
telt wird. 

Kap. 6 spricht vom „Geist der Freiheit“, die
von der sündhaft gefährdenden Angst um sich
selbst befreit. Weil der Glaubende Hoffnung
auf Zukunft haben darf, findet er auch „zur
Parrhesia“ = dem Mut, den Mund aufzuma-
chen vor Gott und den Menschen“ (135). Des-
wegen darf er sich auch seiner Herkunft und
Geschichte stellen und kann „in jedem Augen-
blick liebend präsent sein“ (137). Das gemein-
same Spiel solcher Freiheit erhebt und schenkt
Glück. Splett schließt mit einer Meditation
über Bonaventuras Sieben Gaben des Heiligen
Geistes.

Splett bietet mit entschiedener Position und
schöner Sprache kein trendgerechtes Rezept,
sondern eine nüchterne und philosophisch an-
spruchsvolle Besinnung auf das, was christ-
lich trägt. Er bewahrt sich und seine Leser vor
irreführenden Hoffnungen, indem er den Blick
streng auf Gott als einzigen Grund der Hoff-
nung lenkt. Peter Hofmann

Buchbesprechungen 320

In Geist und Leben 4–2003 schrieben:
Aquinata Böckmann OSB, geb. 1938, Dr. theol., Professorin am Monastischen Institut St. Anselmo
(Benedikiner-Hochschule) in Rom. Regel Benedikts, Liturgie, Exegese, Exerzitien.
Johannes Günter Gerhartz SJ, geb. 1926, Dr. iur. can., Prof. em., Spiritual im Studienhaus St. Lam-
bert, 1983–1992 Sekretär d. Gesellschaft Jesu, 1992–1998 Rektor des Pontificium Coll. Germ. et
Hung. in Rom. – Priester- und Ordensspiritualität, Kirchenrecht.
Margareta Gruber OSF, geb. 1961, Dr. theol., Dozentin für Neues Testament, Studentenseelsorge.
– Theologie des Ordenslebens, Fragen der Glaubensvemmittlung mit biblischen Themen,
Exerzitienarbeit, Spiritualität.
Zoe Maria Isenring, geb. 1938, Dr. phil., Lic. theol., Ordensfrau vom Hl. Kreuz (Ingenbohl), reli-
giöse Bildungsarbeit, Dozentin für Kirchengeschichte in Luzern. – Frauenfrage, neue Formen der
Seelsorge.
Stefan Kiechle SJ, geb. 1960, Dr. theol., Novizenmeister, Hochschulpastoral, Exerzitien, Geistliche
Begleitung. – Ignatianische Spiritualität, Ordensleben.
Johannes Schaber OSB, geb. 1967, M.A. phil., Lic. theol., Pfarrer, Dekan, Leiter der Ottobeurener
Studienwoche. – Augustinusrezeption, Phänomenologie und Theologie, Ordensgeschichte.
Mirjam Schambeck OSF, geb. 1966, Dr. theol., Wissenschaftl. Assistentin an der Kath.-Theol. Fa-
kultät der Uni Regensburg (Lehrstuhl für Religionspädagogik und Didaktik). – Mystagogisches
Lernen, Spiritualität.
Walter Schaupp, geb. 1954, Dr. med., Dr. theol., PD, ab Sept. 03 Univ.-Prof. in Graz. – Moraltheo-
logie, medizinische Ethik, Erwachsenenbildung, Ordensleben.
Melanie Wolfers, geb. 1971, Dr. theol., Mag. phil., Theologin und Seelsorgerin. – Hochschulpasto-
ral.

315-320  05.06.2003 16:26 Uhr  Seite 320




