,,Fuir eine Welt jenseits von Fundamentalismus
und Beliebigkeit*

Johannes Rau, Berlin

Nachfolgend verdffentlichen wir die Rede zu Frieden und Toleranz, die
Bundesprdsident Johannes Rau am 25. Mai dieses Jahres um 11.00 Uhr im
Stadttheater in Augsburg gehalten hat. Er bezieht sich darin ausdriicklich
auch auf den Okumenischen Kirchentag, der vom 28. Mai — 1. Juni 2003 in
Berlin stattfand. Dem Bundesprdsidialamt, Referat 15 — Kontakte zu Kir-
chen und Religionsgemeinschaften, Kultur und Medien — sei fiir die freund-
liche Abdruckgenehmigung sehr herzlich gedankt. Die Redaktion.

Augsburg ist der richtige Ort, iiber das zu sprechen, was jetzt auch ansteht,
denn am Mittwoch beginnt in Berlin der erste Okumenische Kirchentag.
Darum mochte ich etwas iiber die Rolle der Kirchen und Religionsgemein-
schaften und des Glaubens in unserer Gesellschaft zu sagen versuchen. Ich
kann mir kaum eine Stadt in Deutschland vorstellen, die auf Grund ihrer Ge-
schichte besser geeignet wiire als Augsburg.

IL.

Mit dem Namen Ihrer Stadt sind entscheidende Weichenstellungen der Kir-
chengeschichte verbunden — fiir Deutschland und weit liber Deutschland
hinaus. Das war Jahrhunderte lang eine schwierige Geschichte von Spaltung
und Anfeindung, von Koexistenz und Wiederanniherung.

Augsburg ist die Stadt der Confessio Augustana. Dieses Augsburger Be-
kenntnis hat Philipp Melanchthon aus dem badischen Flecken geschrieben,
der einmal der jiingste Professor der Universitdt Wittenberg war mit einund-
zwanzig Jahren und der 1518 seine Antrittsvorlesung iiber Studienreformen
gehalten hat. Am 25. Juni 1530 wurde das Bekenntnis auf dem Reichstag in
Augsburg verlesen. Diese Confessio ist bis heute die Magna Charta der Lu-
theraner und sie ist fiir alle evangelischen Christen ein wichtiger Text.

Augsburg ist die Stadt des vielzitierten Religionsfriedens von 1555. Mit
dem beriihmten ,,cuius regio, eius religio*“ wurde neben der katholischen
Kirche die reformatorische Kirche offiziell anerkannt.



Johannes Rau 322

Das hieB fiir die Freien Reichsstiddte, dass die Christen ihre Konfession frei
bestimmen konnten, in vielen anderen Gebieten bestimmten die Fiirsten die
Religion. Wer die Konfession des Landesfiirsten nicht annehmen mochte,
der konnte ja umziehen. So war jedenfalls die Theorie.

Die Wirklichkeit war anders. Religionsfriede auf dem Papier macht noch
keinen Frieden im Alltag. Wir konnen die Freie Reichsstadt Augsburg als
Seismograph fiir vielféltige Konflikte nehmen: fiir uniiberbriickbare Glau-
bensgegensitze, fiir schreckliche Kriege und doch immer wieder auch fiir
das Bemiihen um friedliches Miteinander.

Die Auseinandersetzungen zwischen den Konfessionen sind dabei eng
verwoben mit den politischen und den sozialen Konflikten der damaligen
Zeit. Mancher handfeste politische Streit ist als Konfessionsstreit ausgetra-
gen worden. Wenn um den wahren Glauben gerungen wurde, dann ging es
hédufig auch um die soziale Stellung und um die sozialen Rechte der ver-
schiedenen Gruppen in der stindischen Gesellschaft.

Da schuf der Westfilische Friede von 1648 nach Jahrzehnten unvorstell-
barer, auch heute noch unvorstellbarer Verwiistung die Grundlagen fiir
friedliches Zusammenleben in Deutschland und Europa. Er bestitigte den
Grundsatz ,,cuius regio — eius religio* und besiegelte damit auch die starke
Stellung der Fiirsten gegeniiber der kaiserlichen Zentralgewalt.

Hier in Augsburg brachte der Westfilische Friede eine Art,,Quotenregel*
der Geschichte hervor: Die wichtigsten Amter der Stadt wurden unter den
beiden christlichen Konfessionen parititisch verteilt. ,,Schiedlich, fried-
lich* hieB das in Augsburg. Der Friedensvertrag griff in die stddtische Ver-
waltung ein: Jede Stelle wurde mit je einem Katholiken und je einem Evan-
gelischen besetzt — in Einzelfillen folgten sie aufeinander. So blieb das bis
1806, als Augsburg seinen Status als Freie Reichsstadt verlor und dem Ko-
nigreich Bayern zugeschlagen wurde. Uber 150 Jahre hielt sich das ,,Augs-
burgische Prinzip®“ — das war gewiss eine sehr eigenartige Losung, die aber
ganz pragmatisch den Frieden in der Stadt sichern half und Konflikte in
Grenzen hielt.

Wir diirfen allerdings nicht vergessen, dass der Religionsfriede sich auf
die Christen beschrinkte. Er hob die Ausgrenzung und die Verfolgung von
Juden nicht auf, die durch Beschluss des Stadtrats im Jahr 1440 aus Augs-
burg vertrieben worden waren. Die Situation der Juden dnderte sich grund-
legend erst nach 1806, und im Laufe des 19. Jahrhunderts gewann das libe-
rale Judentum in Augsburg einen gewissen Einfluss. 1913 wurde hier eine
der schonsten Synagogen Europas gebaut.



., Fiir eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit 323

III.

So wie Augsburg in der Vergangenheit fiir die Trennung der christlichen
Konfessionen stand, so steht es in der jiingeren Geschichte mehr fiir ihr Zu-
sammenriicken.

Zu Pfingsten 1971 war Augsburg Gastgeber des ersten Okumenischen
Pfingsttreffens. Zum ersten Mal hatten sich der Deutsche Evangelische Kir-
chentag und das Zentralkomitee der deutschen Katholiken auf eine gemeinsa-
me Veranstaltung verstindigt. Zugunsten dieses 6kumenischen Treffens setz-
ten sie jeweils ihren turnusmifBigen Kirchentag und ihren Katholikentag aus.

Die Laienorganisationen beider Konfessionen wollten Augsburg zu ei-
nem Meilenstein der Okumene machen. Sie waren ermutigt von den Be-
schliissen des Zweiten Vatikanischen Konzils. Besonders die katholischen
Laien wollten ein Zeichen setzen.

So aufrichtig dieser Wille auf beiden Seiten gewiss gewesen ist, so kom-
pliziert war die Wirklichkeit. Ich war damals Mitglied im Pridsidium des
Deutschen Evangelischen Kirchentages. Ich kann mich noch gut an die Ge-
spriche im Vorfeld erinnern. Ich bin schlieBlich nicht nach Augsburg gefah-
ren. Ich sah im Programm zu wenig Moglichkeiten fiir das offene Gesprich
und zu wenig Chancen fiir wirkliche 6kumenische Fortschritte.

Es fehlte noch an gegenseitigem Vertrauen — auch wenn es zwischen vie-
len Einzelnen durchaus gewachsen war. Nicht nur die verfassten Kirchen,
auch die Laien waren wohl noch nicht so weit. Die Alteren wissen ja, wie
das gewesen ist, sie erzihlten es gelegentlich. In dem Haus, in dem ich auf-
gewachsen bin, muss man sich das so vorstellen: im ersten Stockwerk die
fromme evangelische Familie Rau und im zweiten Stock der Ortsgruppen-
leiter. Und wenn dann die katholische Nachbarin am Karfreitag demonstra-
tiv die Treppe putzte, dann wusste sich meine Mutter wohl zu wehren. Sie
hing am Fronleichnamstag die Wische auf, und iiber uns der Ortsgruppen-
leiter mit der Fahne im Alltag und am Sonntag.

Dennoch war dies ein Schritt in die richtige Richtung, sich als ,,eine Kir-
che in verschiedenen Konfessionen zu artikulieren®, wie das ein Beobachter
damals beschrieben hat.

Fast dreiflig Jahre spiter haben Katholiken und evangelische Christen in
Augsburg einen neuen Versuch unternommen, den Jahrhunderte alten Glau-
bensstreit zu beenden — diesmal auf der Ebene der Kirchenleitungen, nicht
der ,Laien®.

Am Reformationstag 1999 setzten hohe Vertreter des Vatikans und des
Lutherischen Weltbundes in Augsburg ihre Unterschriften unter die Ge-
meinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre, in der ein ,,Konsens in
Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre* festgestellt wurde.



Johannes Rau 324

Zum ersten Mal unterzeichnete die romisch-katholische Kirche mit einer
groflen evangelischen Kirche ein solches Dokument. Es war das Ergebnis
jahrzehntelanger theologischer Gespriche. Die gegenseitigen Lehrverurtei-
lungen des 16. Jahrhunderts, die bis zu Krieg und Verfolgung aus Glaubens-
griinden gefiihrt hatten, gelten damit als iiberwunden.

Das Dokument war und ist allerdings umstritten. In Deutschland hatten
rund 250 evangelische Theologen mit theologischen Argumenten vor der
Unterzeichnung gewarnt. Ich glaube freilich, dass die ,,Gemeinsame Er-
klarung* in jedem Fall ein aulerordentlich wichtiges 6ffentliches Signal fiir
das Gemeinsame der Christen ist.

IV.

Sie sehen, meine Damen und Herren: Der 6kumenische Kirchentag, der in
drei Tagen in Berlin beginnt, hat eine lange Vorgeschichte. Vieles von dieser
Vorgeschichte hat in Augsburg stattgefunden. Vor diesem Hintergrund wird
deutlich, welche Bedeutung dieses erste gemeinsame Kirchenfest der christ-
lichen Konfessionen in Deutschland haben kann. Das ist ein Ereignis, das
weit iiber die Kirchen hinaus ragt.

Darum sage ich auch als Bundesprésident, dass ich mich iiber das enorme
Interesse an diesem Ereignis freue. Urspriinglich hatten die Veranstalter mit
100 000 Teilnehmerinnen und Teilnehmern gerechnet — jetzt werden fast
200 000 Menschen erwartet. Ein Anlass zu Stolz und zum Jubel. 40 000 Eh-
renamtliche haben iiber ein Jahr am Programm gearbeitet.

Es werden Themen behandelt, die fiir Christen genauso vor 50 Jahren
oder sogar vor 150 Jahren auf der Tagesordnung standen. Es gibt andere, die
sind ganz neu. Auf jeden Fall aber stehen alle Fragen, die alten und die
neuen, in einem neuen Kontext. Heute findet jeder Streit zwischen den
Konfessionen, jedes Gesprich iiber Glauben und Weltverantwortung, auch
jede theologische Fachdiskussion in einer Gesellschaft statt, in der eine
wachsende Zahl von Menschen keiner der beiden groBen Kirchen angehort.

Ich weiB gut, dass die vielfiltigen Fragen der Okumene und auch der
Okumenische Kirchentag nicht jeden interessieren. Viele Leute sagen zwar
auch heute noch, dass Glaubensfragen ihnen wichtig seien. Sie sehen aber
ihren Glauben als Privatangelegenheit.

Fiir mich ist noch jeder Katholikentag und jeder Kirchentag ein Kontra-
punkt zu der These gewesen, dass Religion Privatsache sei. Katholikentage
und Kirchentage, und natiirlich auch der Okumenische Kirchentag, bekun-
den den Glauben der Menschen als 6ffentliche Angelegenheit.



., Fiir eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit 325

Sie stehen damit im Widerspruch zu einem merkwiirdigen Phdnomen un-
serer Mediengesellschaft: Auf der einen Seite findet ganz Privates, ja In-
timstes vor laufender Kamera statt. Auf der anderen Seite werden wirklich
wichtige Angelegenheiten, die unsere Gesellschaft als Ganzes betreffen, ins
Private abgedréngt.

Wertentscheidungen, WertmalBstibe, Lebensorientierung, Grundiiberzeu-
gungen werden zu Privatangelegenheiten gemacht, in die sich niemand ein-
mischen soll. Sogar die Fragen vom Anfang und vom Ende des Lebens sol-
len — so sagen viele — allein Sache der personlichen Entscheidung sein.

Mir macht diese Entwicklung Sorge. Es stimmt, es ist richtig, dass per-
sonliche Freiheit ein hohes Gut ist. Keine Gesellschaft kann aber dauerhaft
auf einen verbindenden und verbindlichen Wertekonsens verzichten. Jede
Gesellschaft braucht Bindekréfte.

Mit dem Privatfernsehen, das auf der Jagd nach der hochsten Quote auch
hiufig beim kleinsten gemeinsamen Nenner endet, konnen wir leben — auch
wenn es manchmal wehtut —, mit einer Minimal-Ethik konnen wir das nicht.
Hier sollten die Kirchen Fehlentwicklungen zum o6ffentlichen Thema ma-
chen und Mafstédbe setzen.

In Deutschland gehoren gut zwei Drittel der Bevolkerung einer der beiden
groflen Kirche an; es gibt mehr als drei Millionen Muslime in Deutschland
und ungefihr 100 000 Menschen jiidischen Glaubens. In einer jiingsten Um-
frage bezeichnen sich aber nur noch 39 Prozent als ,,religios*.

In weiten Teilen Deutschlands, besonders in den neuen Lindern, sind die
christlichen Kirchen inzwischen in der Minderheit, auch in manchen westli-
chen Bundesldndern. Auf dem Markt der religiosen Angebote haben sie
ldngst keine Monopolstellung mehr.

Der 6kumenische Kirchentag soll zeigen, was die kirchlichen Werke und
Verbinde, was christliche Gruppen und Gemeinschaften, was auch kleinere
Kirchen zu den Debatten iiber grundlegende Fragen menschlicher Existenz
beitragen konnen.

Wo gibt es das noch, dass so viele Junge und Alte, Frauen und Minner,
Ostdeutsche und Westdeutsche, Evangelische und Katholische, Menschen
anderer Religionen und auch manche, die sich Agnostiker nennen, zusam-
menkommen und einander offen und unbefangen begegnen?

Wo kommen heute noch 6ffentlich und ,,live so viele Menschen zu Wort
— im Gesprich, nicht in der plakativen Kundgebung? Kirchentage und Ka-
tholikentage in unterschiedlichen Organisationsformen leisten seit iiber 150
Jahren einen besonderen Beitrag, einen Beitrag, von dem auch viele nicht
gldaubige Menschen sagen, dass er unserer Gesellschaft gut tut.



Johannes Rau 326

V.

Das Verhiltnis von Kirche und Staat hat iiber Jahrhunderte die européische
Geschichte entscheidend geprégt. Der historische Wendepunkt war die Fran-
z0sische Revolution mit einer radikalen Trennung von Kirche und Staat.

Heute ist das Verhiltnis in allen Ldndern Europas klar geregelt, wenn
auch auf unterschiedliche Weise: von den Staatskirchen in Skandinavien bis
zum franzosischen Laizismus.

In der Ersten Deutschen Nationalversammlung in der Frankfurter Pauls-
kirche 1848 wurde die Kirche als ,,Hemmschuh der Zivilisation™ geschol-
ten, die abgeschafft gehore. Diese Stimmen haben sich nicht durchgesetzt.
Da wurde vielmehr der Grundstein fiir etwas gelegt, was Wolfgang Huber
einmal ,,aufgeklérte Sakularitit* genannt hat.

Der sikulare Staat ist entstanden in der Auseinandersetzung mit den Kir-
chen als bestimmender Kraft auch gegeniiber staatlichem Handeln. Aufge-
klarte Sdkularitit bedeutet, dass der sidkulare Staat zu den Freiheiten, die er
sichert, auch die Religionsfreiheit zdhlt. Das ist das Gegenteil eines christli-
chen oder auch eines quasireligidsen Staates.

Nur der sdkulare Staat kann Religionsfreiheit garantieren. Dazu gehort
der 6ffentliche Charakter der Religion und das Recht der Kirchen und Glau-
bensgemeinschaften, 6ffentlich zu wirken.

1919 wurden die staatskirchenrechtlichen Grundsitze der Paulskirchen-
verfassung durch die Weimarer Reichsverfassung formlich in Kraft gesetzt.
Die Artikel der Weimarer Verfassung, die Religion und Kirchen betreffen,
sind unverédndert in das Bonner Grundgesetz iibernommen worden und sie
gelten bis heute.

VL

Kirchen und Religionsgemeinschaften mischen sich nach ihrem eigenen
Anspruch auch in die 6ffentlichen Angelegenheiten ein. Sie suchen — nach
dem Prophetenwort — ,,der Stadt Bestes®.

Was haben uns die Kirchen in Staat und Gesellschaft heute also zu sagen?
Handelt es sich nur — wie ich das neulich einmal gelesen habe — um Funk-
tiondrsvereine ohne Unterbau? Sind es Gruppen, die im Mantel der Néchs-
tenliebe eigene Privilegien und iiberkommene Rechte verteidigen? Wo be-
gegnet uns denn die Kirche heute im Alltag? Wo kommt sie vor?

Kirchen und Glaubensgemeinschaften begleiten die Menschen vor allen
an den Ubergingen des Lebens. Die Kirchen sind dann gefragt, wenn es
darum geht, den Schwachen Hilfe und den Stummen eine Stimme zu ge-
ben.



., Fiir eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit 327

Diakonie und Caritas sind keine Ersatzhandlungen fiir Gottesdienst und
Liturgie, sondern zentraler Ausdruck kirchlichen Handelns in der Welt. Die
Kirchen sollten sich in ihrem eigenen Interesse aber nicht darauf beschrén-
ken oder beschrinken lassen, nur Retter in der Krise und in der Not zu
sein.

Ich weil3, dass es auch fiir die Kirchen zur Zeit nicht leicht ist, ihren Ort in
unserer sich stdndig verindernden Gesellschaft zu bestimmen. Mir steht es
wahrlich nicht zu, ihnen ihren Ort zuzuweisen. Ich weil} aber, dass eine Kir-
che, die die Orientierungslosigkeit der Gesellschaft nur noch einmal ver-
doppelt, sich selber iiberfliissig machte. Eine Kirche, die glaubte, auf jedem
Gebiet kompetenter zu sein als die jeweils Zustidndigen, die diirfte sich nicht
wundern, wenn sie eines Tages auch in den Fragen nicht mehr ernst genom-
men wiirde, auf die sie wirklich tragfihige Antworten hat.

Ich habe immer wieder erlebt, dass kirchliches Engagement Menschen
mit einer anderen Perspektive, mit etwas ,,ganz Anderem‘ konfrontieren
kann. Zu vieles, was Staat und Gesellschaft bewegt oder bewegen soll,
kommt heute als Allerletztes und Allerwichtigstes daher. Die Kirchen und
Religionsgemeinschaften sollten daran erinnern — und sie konnen es auch —
dass sich die meisten unserer Debatten um vorletzte Dinge drehen, die frei-
lich fiir den Einzelnen und fiir unsere ganze Gesellschaft groe Bedeutung
haben konnen.

VIL

Jiirgen Habermas hat in seiner viel beachteten Rede zur Verleihung des Frie-
denspreises des Deutschen Buchhandels 2001 iiber die Bedeutung der Reli-
gion in unserer ,,postsikularen® Gesellschaft gesprochen.

Die Gesellschaft, so mahnte er, diirfe sich nicht ,,von wichtigen Ressour-
cen der Sinnstiftung abschneiden. Sie miisse ein ,,Gespiir fiir die Artiku-
lationskraft religioser Sprachen bewahren — auch in scheinbar rein wissen-
schaftlichen und rationalen Debatten. Denn, so sagt er, die ,,Grenze zwi-
schen sikularen und religiosen Griinden* sei ,,ohnehin flieBend*. Die Fest-
legung dieser Grenze sei eine ,,kooperative Aufgabe®, die ,,von beiden Sei-
ten fordert, auch die Perspektive des jeweils anderen einzunehmen®.

Das sagt ein Mann, der sich selber einmal als ,,religios unmusikalisch*
charakterisiert hat. Er hélt es durchaus fiir eine ,,verniinftige Entscheidung*,
so sagt er, ,,von der Religion Abstand zu halten®. Er rit aber dazu, fiir mora-
lische Empfindungen, fiir Werte, die in der christlichen Tradition begriindet
sind, ,,Ubersetzungen“ zu finden, die diese Herkunft nicht verleugnen. Die
Ubersetzung, so Habermas, miisse fiir all jene verstindlich sein, die die mit
der Herkunft verbundene Glaubenswahrheit nicht teilen. Nur so entstehe ei-



Johannes Rau 328

ne ,,Sidkularisierung, die nicht vernichtet®. Ich finde, meine Damen und Her-
ren, das sind Gedanken, denen nachzugehen und die weiterzudenken wahr-
lich lohnt.

Wiire die Freiheit des Menschen wirklich groBBer ohne den Bezug auf et-
was Unverfiigbares? Die Geschichte hat es gezeigt, auch die Bibel sagt es
uns und viele Mythen und Sagen und ungezéhlte literarische Text erzidhlen
uns davon: Es geht nicht gut aus, wenn der Mensch sich selber fiir allmich-
tig hilt oder glaubt, er miisse allméchtig werden.

Der Mensch braucht Grenzen, damit er frei sein kann. Selbstbestimmung
kann neue Zwinge erzeugen. In der Debatte um Chancen und Grenzen der
Genforschung haben viele, gerade auch Vertreter der Kirchen, auf diese Ge-
fahren hingewiesen. Nicht jede zusétzliche Wahlmoglichkeit fiihrt zu mehr
Freiheit und mehr Menschlichkeit.

VIIIL.

Fiir Christen ist nicht jede Vorstellung von Transzendenz und jedes Gottes-
bild gleich giiltig und damit letztlich gleichgiiltig. Im 6kumenischen Dialog,
erst recht in der pluralen Gesellschaft miissen sie aber lernen, mit Menschen
zusammen zu leben, die ganz andere Uberzeugungen und Lebensentwiirfe
haben als sie selber.

Uns ist zu wenig bewusst, was fiir eine grof3e zivilisatorische Leistung es
ist, zu akzeptieren, dass Menschen, die Nachbarn sind, ganz Unterschiedli-
ches fiir wahr halten und auch manches tun, was der jeweils andere fiir un-
begreiflich hilt.

Solange das auf dem Boden des Grundgesetzes geschieht, so lange nicht
die Glaubens- und Handlungsfreiheit Anderer beriihrt wird, miissen wir das
nicht nur respektieren, sondern gegen jeden Angriff verteidigen.

Sich wegen solcher Glaubens- und Lebensfragen nicht den Schidel ein-
zuschlagen, das ist die eigentliche zivilisatorische Errungenschaft, die nie
ein fiir alle Mal gesichert ist. Sie muss jeden Tag neu gelebt und weitergeben
werden.

Das ist eine anstrengende und eine zugleich spannende Aufgabe. Nie-
mand muss dabei seine Uberzeugungen verleugnen. Vielleicht war das lan-
ge Zeit ein gefihrliches Missverstindnis. Manchmal herrschte der Ein-
druck, Toleranz und Respekt bedeuteten auch, andere Glaubenswahrheiten
und Uberzeugungen nicht nur zu achten, sondern sie als genauso richtig wie
die eigenen anerkennen zu miissen. Das ist ein Irrtum.

Genauso falsch ist aber die Haltung, dass es den Anderen mit seiner Auf-
fassung gar nicht geben diirfe. Wer so denkt, ist zu wirklichem Dialog un-
fahig.



., Fiir eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit 329

Der freiheitliche Staat des Grundgesetzes schiitzt die Glaubensfreiheit je-
des einzelnen und er garantiert das friedliche Zusammenleben aller. Unser
Grundgesetz schiitzt die Freiheit des Glaubens und der Religion aller Men-
schen in Deutschland, ganz gleich ob sie Christen, Muslime, Juden oder
Buddhisten sind.

Fiir sie alle gilt aber auch: Niemand hat in unserem Land das Recht, unter
Berufung auf seinen Glauben die in unserem Grundgesetz garantierten
Menschenrechte und Biirgerrechte zu verletzen.

Es ist gut und richtig, dass die Stadt Augsburg, das Theater Augsburg und
das ,,Forum interkulturelles Leben und Lernen® seit dem Jahr 2001 zu Re-
den iiber Frieden und Toleranz nach Augsburg einladen. Augsburg zeigt da-
mit Profil als eine Stadt, in der es nicht mehr bloff um das Miteinander der
christlichen Konfessionen geht.

Hier leben — wie in allen groBeren Stiddten in Deutschland — Menschen
vieler verschiedener Religionsgemeinschaften und kultureller Herkunft zu-
sammen. Viele Vereine und Initiativen haben ein Netz gekniipft mit dem
Ziel, das miteinander leben und voneinander lernen zu fordern. Dabei sollen
die Unterschiede der Religionsgemeinschaften, Glaubensiiberzeugungen
und der Kulturen weder vertuscht noch ausgeblendet werden.

IX.

Die christlichen Kirchen haben in Grundfragen menschlicher Existenz von
je her MaBstébe gesetzt — auch wenn ihre Geschichte zeigt, dass sie ihren ei-
genen Mafstdben oft selber nicht gerecht geworden sind.

Anders als die politischen Parteien sollte keine Kirche und keine Religi-
onsgemeinschaft in erster Linie darauf schauen, ob sie Mehrheit oder Minder-
heit ist. Es ist kein Glaubensziel, moglichst viele zu sein. Der ,,mutige Rest*
zu sein, ist freilich auch kein Wert an sich. Darum haben wir diese Spannung
auszuhalten: , Kommet her zu mir alle* und ,,Fiirchte dich nicht, du kleine
Herde*. — Eine Religionsgemeinschaft sollte keine geschlossene Gesellschaft
sein mit moglichst wenigen, dafiir aber vortrefflichen Mitgliedern.

In modernen Staaten konnen Kirchen und Religionsgemeinschaften nur
dann sinnvoll zu einer Kultur des Dialogs beitragen, wenn die Neutralitét
des freiheitlichen Staates den Weltanschauungen gegeniiber nicht verwech-
selt wird mit einer Neutralitidt der Gesellschaft gegentiber diesen Fragen.

Der weltanschaulich neutrale Staat ist auf Uberzeugungen angewiesen,
die in verschiedenen und unterscheidbaren Gemeinschaften gelebt werden,
die Werteorientierung haben und geben wollen. Dazu gehoren Kirchen und
Religionsgemeinschaften. Ohne sie wire unsere Gesellschaft konturloser,
als ihr das gut tite. Sie wire — im Wortsinn — unbegreiflich.



Johannes Rau 330

Der Freiraum, den der Staat den Kirchen garantiert, verpflichtet freilich
auch. Die Kirchen wissen, dass sie sich selber nicht genug sein diirfen. Sie
sind es auch nicht. Ich denke an die vielen konkreten kirchlichen Projekte in
diesem Land, die von den Kirchen ausgehen: ob in der Auslidnderintegra-
tion, in der Durchsetzung von sozialen Rechten fiir sogenannte ,,Illegale*
oder in der Entwicklungszusammenarbeit. Ich denke auch an alte und neue
Kirchenmusik und Kirchenkunst.

Gerechtigkeit und Solidaritit, Freiheit und Toleranz — das sind Werte, die
wir nicht schon deshalb besitzen, weil sie in einer Verfassung verankert
sind. Die Kirchen sind nicht die einzigen, die zu diesen Themen etwas bei-
tragen — aber sie haben aus christlicher Perspektive etwas Besonderes dazu
Zu sagen.

Im Blick auf die Zukunftsfragen unserer Gesellschaft stehen die Kirchen
im Wettbewerb der Argumente wie andere Glaubensgemeinschaften oder
nichtchristliche Gruppen. Ich bin iiberzeugt davon, dass sie in diesem Wett-
bewerb bessere Ausgangsbedingungen haben als viele andere, denn sie kon-
nen sich auf Werte und MaBstibe berufen, die iiber den Tag und iiber die
Konjunkturlage hinaus reichen. Die Kirchen sind keine Parteien, aber sie
konnen und sie sollen Partei ergreifen — fiir ihre Wertvorstellungen.

Wie grof} das Interesse an solcher Parteinahme ist, haben wir erst in den
vergangenen Wochen wieder erlebt, als der Krieg im Irak die Kopfe der
Menschen beherrscht und ihnen die Herzen schwer gemacht hat. Kaum je-
mand hat mit seinen AuBerungen solche Aufmerksamkeit erfahren wie der
Papst. Das macht deutlich, wie sehr die Menschen gerade in Zeiten der Kri-
se und der Unsicherheit nach Orientierung suchen und welche Autoritét sie
dabei noch immer bei den Kirchen sehen.

Die Kirchen machen keine Politik — sie sollten jedenfalls der Versuchung
widerstehen —, aber sie konnen Wegweiser aufstellen, an denen sich die Po-
litik orientieren kann. Davon profitieren nicht nur Christen. So verstanden
ist Einmischung ein Gewinn fiir die gesamte Gesellschaft.

Ich hoffe und ich wiinsche mir, dass sich der Okumenische Kirchentag in
Berlin dieser Herausforderung stellt. Ich wiinsche mir, dass der Kirchentag
Impulse geben wird — fiir eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Be-
liebigkeit, fiir Frieden und Toleranz zwischen den christlichen Kirchen,
zwischen den Religionsgemeinschaften untereinander und weit dariiber hin-
aus fiir unser ganzes Land.

Das kann man frohlich und unbefangen tun, wenn man bei der Er6ffnung
des Okumenischen Kirchentages den Satz im Sinn hat, den Gustav Heine-
mann 1950 zum Abschluss des ersten evangelischen Kirchentages gesagt
hat: ,,Wenn Euch die Welt furchtsam machen will, dann denkt daran und ant-
wortet ihr: Eure Herren gehen, unser Herr aber kommt.*



