
„Für eine Welt jenseits von Fundamentalismus
und Beliebigkeit“
Johannes Rau, Berlin

Nachfolgend veröffentlichen wir die Rede zu Frieden und Toleranz, die
Bundespräsident Johannes Rau am 25. Mai dieses Jahres um 11.00 Uhr im
Stadttheater in Augsburg gehalten hat. Er bezieht sich darin ausdrücklich
auch auf den Ökumenischen Kirchentag, der vom 28. Mai – 1. Juni 2003 in
Berlin stattfand.  Dem Bundespräsidialamt, Referat 15 – Kontakte zu Kir-
chen und Religionsgemeinschaften, Kultur und Medien – sei für die freund-
liche Abdruckgenehmigung sehr herzlich gedankt. Die Redaktion.

I.

Augsburg ist der richtige Ort, über das zu sprechen, was jetzt auch ansteht,
denn am Mittwoch beginnt in Berlin der erste Ökumenische Kirchentag.
Darum möchte ich etwas über die Rolle der Kirchen und Religionsgemein-
schaften und des Glaubens in unserer Gesellschaft zu sagen versuchen. Ich
kann mir kaum eine Stadt in Deutschland vorstellen, die auf Grund ihrer Ge-
schichte besser geeignet wäre als Augsburg. 

II.

Mit dem Namen Ihrer Stadt sind entscheidende Weichenstellungen der Kir-
chengeschichte verbunden – für Deutschland und weit über Deutschland
hinaus. Das war Jahrhunderte lang eine schwierige Geschichte von Spaltung
und Anfeindung, von Koexistenz und Wiederannäherung. 

Augsburg ist die Stadt der Confessio Augustana. Dieses Augsburger Be-
kenntnis hat Philipp Melanchthon aus dem badischen Flecken geschrieben,
der einmal der jüngste Professor der Universität Wittenberg war mit einund-
zwanzig Jahren und der 1518 seine Antrittsvorlesung über Studienreformen
gehalten hat. Am 25. Juni 1530 wurde das Bekenntnis auf dem Reichstag in
Augsburg verlesen. Diese Confessio ist bis heute die Magna Charta der Lu-
theraner und sie ist für alle evangelischen Christen ein wichtiger Text. 

Augsburg ist die Stadt des vielzitierten Religionsfriedens von 1555. Mit
dem berühmten „cuius regio, eius religio“ wurde neben der katholischen
Kirche die reformatorische Kirche offiziell anerkannt. 

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 321



Das hieß für die Freien Reichsstädte, dass die Christen ihre Konfession frei
bestimmen konnten, in vielen anderen Gebieten bestimmten die Fürsten die
Religion. Wer die Konfession des Landesfürsten nicht annehmen mochte,
der konnte ja umziehen. So war jedenfalls die Theorie. 

Die Wirklichkeit war anders. Religionsfriede auf dem Papier macht noch
keinen Frieden im Alltag. Wir können die Freie Reichsstadt Augsburg als
Seismograph für vielfältige Konflikte nehmen: für unüberbrückbare Glau-
bensgegensätze, für schreckliche Kriege und doch immer wieder auch für
das Bemühen um friedliches Miteinander. 

Die Auseinandersetzungen zwischen den Konfessionen sind dabei eng
verwoben mit den politischen und den sozialen Konflikten der damaligen
Zeit. Mancher handfeste politische Streit ist als Konfessionsstreit ausgetra-
gen worden. Wenn um den wahren Glauben gerungen wurde, dann ging es
häufig auch um die soziale Stellung und um die sozialen Rechte der ver-
schiedenen Gruppen in der ständischen Gesellschaft. 

Da schuf der Westfälische Friede von 1648 nach Jahrzehnten unvorstell-
barer, auch heute noch unvorstellbarer Verwüstung die Grundlagen für
friedliches Zusammenleben in Deutschland und Europa. Er bestätigte den
Grundsatz „cuius regio – eius religio“ und besiegelte damit auch die starke
Stellung der Fürsten gegenüber der kaiserlichen Zentralgewalt.

Hier in Augsburg brachte der Westfälische Friede eine Art „Quotenregel“
der Geschichte hervor: Die wichtigsten Ämter der Stadt wurden unter den
beiden christlichen  Konfessionen paritätisch verteilt. „Schiedlich, fried-
lich“ hieß das in Augsburg. Der Friedensvertrag griff in die städtische Ver-
waltung ein: Jede Stelle wurde mit je einem Katholiken und je einem Evan-
gelischen besetzt – in Einzelfällen folgten sie aufeinander. So blieb das bis
1806, als Augsburg seinen Status als Freie Reichsstadt verlor und dem Kö-
nigreich Bayern zugeschlagen wurde. Über 150 Jahre hielt sich das „Augs-
burgische Prinzip“ – das war gewiss eine sehr eigenartige Lösung, die aber
ganz pragmatisch den Frieden in der Stadt sichern half  und Konflikte in
Grenzen hielt. 

Wir dürfen allerdings nicht vergessen, dass der Religionsfriede sich auf
die Christen beschränkte. Er hob die Ausgrenzung und die Verfolgung von
Juden nicht auf, die durch Beschluss des Stadtrats im Jahr 1440 aus Augs-
burg vertrieben worden waren. Die Situation der Juden änderte sich grund-
legend erst nach 1806, und im Laufe des 19. Jahrhunderts gewann das libe-
rale Judentum in Augsburg einen gewissen Einfluss. 1913 wurde hier eine
der schönsten Synagogen Europas gebaut. 

Johannes Rau 322

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 322



III.

So wie Augsburg in der Vergangenheit für die Trennung der christlichen
Konfessionen stand, so steht es in der jüngeren Geschichte mehr für ihr Zu-
sammenrücken. 

Zu Pfingsten 1971 war Augsburg Gastgeber des ersten Ökumenischen
Pfingsttreffens. Zum ersten Mal hatten sich der Deutsche Evangelische Kir-
chentag und das Zentralkomitee der deutschen Katholiken auf eine gemeinsa-
me Veranstaltung verständigt. Zugunsten dieses ökumenischen Treffens setz-
ten sie jeweils ihren turnusmäßigen Kirchentag und ihren Katholikentag aus.

Die Laienorganisationen beider Konfessionen wollten Augsburg zu ei-
nem Meilenstein der Ökumene machen. Sie waren ermutigt von den Be-
schlüssen des Zweiten Vatikanischen Konzils. Besonders die katholischen
Laien wollten ein Zeichen setzen. 

So aufrichtig dieser Wille auf beiden Seiten gewiss gewesen ist, so kom-
pliziert war die Wirklichkeit. Ich war damals Mitglied im Präsidium des
Deutschen Evangelischen Kirchentages. Ich kann mich noch gut an die Ge-
spräche im Vorfeld erinnern. Ich bin schließlich nicht nach Augsburg gefah-
ren. Ich sah im Programm zu wenig Möglichkeiten für das offene Gespräch
und zu wenig Chancen für wirkliche ökumenische Fortschritte. 

Es fehlte noch an gegenseitigem Vertrauen – auch wenn es zwischen vie-
len Einzelnen durchaus gewachsen war. Nicht nur die verfassten Kirchen,
auch die Laien waren wohl noch nicht so weit. Die Älteren wissen ja, wie
das gewesen ist, sie erzählten es gelegentlich. In dem Haus, in dem ich auf-
gewachsen bin, muss man sich das so vorstellen: im ersten Stockwerk die
fromme evangelische Familie Rau und im zweiten Stock der Ortsgruppen-
leiter. Und wenn dann die katholische Nachbarin am Karfreitag demonstra-
tiv die Treppe putzte, dann wusste sich meine Mutter wohl zu wehren. Sie
hing am Fronleichnamstag die Wäsche auf, und über uns der Ortsgruppen-
leiter mit der Fahne im Alltag und am Sonntag. 

Dennoch war dies ein Schritt in die richtige Richtung, sich als „eine Kir-
che in verschiedenen Konfessionen zu artikulieren“, wie das ein Beobachter
damals beschrieben hat. 

Fast dreißig Jahre später haben Katholiken und evangelische Christen in
Augsburg einen neuen Versuch unternommen, den Jahrhunderte alten Glau-
bensstreit zu beenden – diesmal auf der Ebene der Kirchenleitungen, nicht
der „Laien“. 

Am Reformationstag 1999 setzten hohe Vertreter des Vatikans und des
Lutherischen Weltbundes in Augsburg ihre Unterschriften unter die Ge-
meinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre, in der ein „Konsens in
Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre“ festgestellt wurde. 

„Für eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit“ 323

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 323



Zum ersten Mal unterzeichnete die römisch-katholische Kirche mit einer
großen evangelischen Kirche ein solches Dokument. Es war das Ergebnis
jahrzehntelanger theologischer Gespräche. Die gegenseitigen Lehrverurtei-
lungen des 16. Jahrhunderts, die bis zu Krieg und Verfolgung aus Glaubens-
gründen geführt hatten, gelten damit als überwunden. 

Das Dokument war und ist allerdings umstritten. In Deutschland hatten
rund 250 evangelische Theologen mit theologischen Argumenten vor der
Unterzeichnung gewarnt. Ich glaube freilich, dass die „Gemeinsame Er-
klärung“ in jedem Fall ein außerordentlich wichtiges öffentliches Signal für
das Gemeinsame der Christen ist. 

IV.

Sie sehen, meine Damen und Herren: Der ökumenische Kirchentag, der in
drei Tagen in Berlin beginnt, hat eine lange Vorgeschichte. Vieles von dieser
Vorgeschichte hat in Augsburg stattgefunden. Vor diesem Hintergrund wird
deutlich, welche Bedeutung dieses erste gemeinsame Kirchenfest der christ-
lichen Konfessionen in Deutschland haben kann. Das ist ein Ereignis, das
weit über die Kirchen hinaus ragt. 

Darum sage ich auch als Bundespräsident, dass ich mich über das enorme
Interesse an diesem Ereignis freue. Ursprünglich hatten die Veranstalter mit
100 000 Teilnehmerinnen und Teilnehmern gerechnet – jetzt werden fast
200 000 Menschen erwartet. Ein Anlass zu Stolz und zum Jubel. 40 000 Eh-
renamtliche haben über ein Jahr am Programm gearbeitet. 

Es werden Themen behandelt, die für Christen genauso vor 50 Jahren
oder sogar vor 150 Jahren auf der Tagesordnung standen. Es gibt andere, die
sind ganz neu. Auf jeden Fall aber stehen alle Fragen, die alten und die
neuen, in einem neuen Kontext. Heute findet jeder Streit zwischen den
Konfessionen, jedes Gespräch über Glauben und Weltverantwortung, auch
jede theologische Fachdiskussion in einer Gesellschaft statt, in der eine
wachsende Zahl von Menschen keiner der beiden großen Kirchen angehört. 

Ich weiß gut, dass die vielfältigen Fragen der Ökumene und auch der
Ökumenische Kirchentag nicht jeden interessieren. Viele Leute sagen zwar
auch heute noch, dass Glaubensfragen ihnen wichtig seien. Sie sehen aber
ihren Glauben als Privatangelegenheit. 

Für mich ist noch jeder Katholikentag und jeder Kirchentag ein Kontra-
punkt zu der These gewesen, dass Religion Privatsache sei. Katholikentage
und Kirchentage, und natürlich auch der Ökumenische Kirchentag, bekun-
den den Glauben der Menschen als öffentliche Angelegenheit. 

Johannes Rau 324

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 324



Sie stehen damit im Widerspruch zu einem merkwürdigen Phänomen un-
serer Mediengesellschaft: Auf der einen Seite findet ganz Privates, ja In-
timstes vor laufender Kamera statt. Auf der anderen Seite werden wirklich
wichtige Angelegenheiten, die unsere Gesellschaft als Ganzes betreffen, ins
Private abgedrängt. 

Wertentscheidungen, Wertmaßstäbe, Lebensorientierung, Grundüberzeu-
gungen werden zu Privatangelegenheiten gemacht, in die sich niemand ein-
mischen soll. Sogar die Fragen vom Anfang und vom Ende des Lebens sol-
len – so sagen viele – allein Sache der persönlichen Entscheidung sein. 

Mir macht diese Entwicklung Sorge. Es stimmt, es ist richtig, dass per-
sönliche Freiheit ein hohes Gut ist. Keine Gesellschaft kann aber dauerhaft
auf einen verbindenden und verbindlichen Wertekonsens verzichten. Jede
Gesellschaft braucht Bindekräfte. 

Mit dem Privatfernsehen, das auf der Jagd nach der höchsten Quote auch
häufig beim kleinsten gemeinsamen Nenner endet, können wir leben – auch
wenn es manchmal wehtut –, mit einer Minimal-Ethik können wir das nicht.
Hier sollten die Kirchen Fehlentwicklungen zum öffentlichen Thema ma-
chen und Maßstäbe setzen.

In Deutschland gehören gut zwei Drittel der Bevölkerung einer der beiden
großen Kirche an; es gibt mehr als drei Millionen Muslime in Deutschland
und ungefähr 100 000 Menschen jüdischen Glaubens. In einer jüngsten Um-
frage bezeichnen sich aber nur noch 39 Prozent als „religiös“. 

In weiten Teilen Deutschlands, besonders in den neuen Ländern, sind die
christlichen Kirchen inzwischen in der Minderheit, auch in manchen westli-
chen Bundesländern. Auf dem Markt der religiösen Angebote haben sie
längst keine Monopolstellung mehr. 

Der ökumenische Kirchentag soll zeigen, was die kirchlichen Werke und
Verbände, was christliche Gruppen und Gemeinschaften, was auch kleinere
Kirchen zu den Debatten über grundlegende Fragen menschlicher Existenz
beitragen können. 

Wo gibt es das noch, dass so viele Junge und Alte, Frauen und Männer,
Ostdeutsche und Westdeutsche, Evangelische und Katholische, Menschen
anderer Religionen und auch manche, die sich Agnostiker nennen, zusam-
menkommen und einander offen und unbefangen begegnen? 

Wo kommen heute noch öffentlich und „live“ so viele Menschen zu Wort
– im Gespräch, nicht in der plakativen Kundgebung? Kirchentage und Ka-
tholikentage in unterschiedlichen Organisationsformen leisten seit über 150
Jahren einen besonderen Beitrag, einen Beitrag, von dem auch viele nicht
gläubige Menschen sagen, dass er unserer Gesellschaft gut tut.  

„Für eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit“ 325

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 325



V.

Das Verhältnis von Kirche und Staat hat über Jahrhunderte die europäische
Geschichte entscheidend geprägt. Der historische Wendepunkt war die Fran-
zösische Revolution mit einer radikalen Trennung von Kirche und Staat. 

Heute ist das Verhältnis in allen Ländern Europas klar geregelt, wenn
auch auf unterschiedliche Weise: von den Staatskirchen in Skandinavien bis
zum französischen Laizismus. 

In der Ersten Deutschen Nationalversammlung in der Frankfurter Pauls-
kirche 1848 wurde die Kirche als „Hemmschuh der Zivilisation“ geschol-
ten, die abgeschafft gehöre. Diese Stimmen haben sich nicht durchgesetzt.
Da wurde vielmehr der Grundstein für etwas gelegt, was Wolfgang Huber
einmal „aufgeklärte Säkularität“ genannt hat. 

Der säkulare Staat ist entstanden in der Auseinandersetzung mit den Kir-
chen als bestimmender Kraft auch gegenüber staatlichem Handeln. Aufge-
klärte Säkularität bedeutet, dass der säkulare Staat zu den Freiheiten, die er
sichert, auch die Religionsfreiheit zählt. Das ist das Gegenteil eines christli-
chen oder auch eines quasireligiösen Staates.

Nur der säkulare Staat kann Religionsfreiheit garantieren. Dazu gehört
der öffentliche Charakter der Religion und das Recht der Kirchen und Glau-
bensgemeinschaften, öffentlich zu wirken.

1919 wurden die staatskirchenrechtlichen Grundsätze der Paulskirchen-
verfassung durch die Weimarer Reichsverfassung förmlich in Kraft gesetzt.
Die Artikel der Weimarer Verfassung, die Religion und Kirchen betreffen,
sind unverändert in das Bonner Grundgesetz übernommen worden und sie
gelten bis heute. 

VI.

Kirchen und Religionsgemeinschaften mischen sich nach ihrem eigenen
Anspruch auch in die öffentlichen Angelegenheiten ein. Sie suchen – nach
dem Prophetenwort – „der Stadt Bestes“.

Was haben uns die Kirchen in Staat und Gesellschaft heute also zu sagen?
Handelt es sich nur – wie ich das neulich einmal gelesen habe – um Funk-
tionärsvereine ohne Unterbau? Sind es Gruppen, die im Mantel der Nächs-
tenliebe eigene Privilegien und überkommene Rechte verteidigen? Wo be-
gegnet uns denn die Kirche heute im Alltag? Wo kommt sie vor?

Kirchen und Glaubensgemeinschaften begleiten die Menschen vor allen
an den Übergängen des Lebens. Die Kirchen sind dann gefragt, wenn es
darum geht, den Schwachen Hilfe und den Stummen eine Stimme zu ge-
ben.

Johannes Rau 326

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 326



Diakonie und Caritas sind keine Ersatzhandlungen für Gottesdienst und
Liturgie, sondern zentraler Ausdruck kirchlichen Handelns in der Welt. Die
Kirchen sollten sich in ihrem eigenen Interesse aber nicht darauf beschrän-
ken oder beschränken lassen, nur Retter in der Krise und in der Not zu
sein.

Ich weiß, dass es auch für die Kirchen zur Zeit nicht leicht ist, ihren Ort in
unserer sich ständig verändernden Gesellschaft zu bestimmen. Mir steht es
wahrlich nicht zu, ihnen ihren Ort zuzuweisen. Ich weiß aber, dass eine Kir-
che, die die Orientierungslosigkeit der Gesellschaft nur noch einmal ver-
doppelt, sich selber überflüssig machte. Eine Kirche, die glaubte, auf jedem
Gebiet kompetenter zu sein als die jeweils Zuständigen, die dürfte sich nicht
wundern, wenn sie eines Tages auch in den Fragen nicht mehr ernst genom-
men würde, auf die sie wirklich tragfähige Antworten hat.

Ich habe immer wieder erlebt, dass kirchliches Engagement Menschen
mit einer anderen Perspektive, mit etwas „ganz Anderem“ konfrontieren
kann. Zu vieles, was Staat und Gesellschaft bewegt oder bewegen soll,
kommt heute als Allerletztes und Allerwichtigstes daher. Die Kirchen und
Religionsgemeinschaften sollten daran erinnern – und sie können es auch –
dass sich die meisten unserer Debatten um vorletzte Dinge drehen, die frei-
lich für den Einzelnen und für unsere ganze Gesellschaft große Bedeutung
haben können. 

VII.

Jürgen Habermas hat in seiner viel beachteten Rede zur Verleihung des Frie-
denspreises des Deutschen Buchhandels 2001 über die Bedeutung der Reli-
gion in unserer „postsäkularen“ Gesellschaft gesprochen.

Die Gesellschaft, so mahnte er, dürfe sich nicht „von wichtigen Ressour-
cen der Sinnstiftung“ abschneiden. Sie müsse ein „Gespür für die Artiku-
lationskraft religiöser Sprachen“ bewahren – auch in scheinbar rein wissen-
schaftlichen und rationalen Debatten. Denn, so sagt er, die „Grenze zwi-
schen säkularen und religiösen Gründen“ sei „ohnehin fließend“. Die Fest-
legung dieser Grenze sei eine „kooperative Aufgabe“, die „von beiden Sei-
ten fordert, auch die Perspektive des jeweils anderen einzunehmen“.

Das sagt ein Mann, der sich selber einmal als „religiös unmusikalisch“
charakterisiert hat. Er  hält es durchaus für eine „vernünftige Entscheidung“,
so sagt er, „von der Religion Abstand zu halten“. Er rät aber dazu, für mora-
lische Empfindungen, für Werte, die in der christlichen Tradition begründet
sind, „Übersetzungen“ zu finden, die diese Herkunft nicht verleugnen. Die
Übersetzung, so Habermas,  müsse für all jene verständlich sein, die die mit
der Herkunft verbundene Glaubenswahrheit nicht teilen. Nur so entstehe ei-

„Für eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit“ 327

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 327



ne „Säkularisierung, die nicht vernichtet“. Ich finde, meine Damen und Her-
ren, das sind Gedanken, denen nachzugehen und die weiterzudenken wahr-
lich lohnt.

Wäre die Freiheit des Menschen wirklich größer ohne den Bezug auf et-
was Unverfügbares? Die Geschichte hat es gezeigt, auch die Bibel sagt es
uns und viele Mythen und Sagen und ungezählte literarische Text erzählen
uns davon: Es geht nicht gut aus, wenn der Mensch sich selber für allmäch-
tig hält oder glaubt, er müsse allmächtig werden. 

Der Mensch braucht Grenzen, damit er frei sein kann. Selbstbestimmung
kann neue Zwänge erzeugen. In der Debatte um Chancen und Grenzen der
Genforschung haben viele, gerade auch Vertreter der Kirchen, auf diese Ge-
fahren hingewiesen. Nicht jede zusätzliche Wahlmöglichkeit führt zu mehr
Freiheit und mehr Menschlichkeit. 

VIII.

Für Christen ist nicht jede Vorstellung von Transzendenz und jedes Gottes-
bild gleich gültig und damit letztlich gleichgültig. Im ökumenischen Dialog,
erst recht in der pluralen Gesellschaft müssen sie aber lernen, mit Menschen
zusammen zu leben, die ganz andere Überzeugungen und Lebensentwürfe
haben als sie selber.

Uns ist zu wenig bewusst, was für eine große zivilisatorische Leistung es
ist, zu akzeptieren, dass Menschen, die Nachbarn sind, ganz Unterschiedli-
ches für wahr halten und auch manches tun, was der jeweils andere für un-
begreiflich hält.

Solange das auf dem Boden des Grundgesetzes geschieht, so lange nicht
die Glaubens- und Handlungsfreiheit Anderer berührt wird, müssen wir das
nicht nur respektieren, sondern gegen jeden Angriff verteidigen.

Sich wegen solcher Glaubens- und Lebensfragen nicht den Schädel ein-
zuschlagen, das ist die eigentliche zivilisatorische Errungenschaft, die nie
ein für alle Mal gesichert ist. Sie muss jeden Tag neu gelebt und weitergeben
werden.

Das ist eine anstrengende und eine zugleich spannende Aufgabe. Nie-
mand muss dabei seine Überzeugungen verleugnen. Vielleicht war das lan-
ge Zeit ein gefährliches Missverständnis. Manchmal herrschte der Ein-
druck, Toleranz und Respekt bedeuteten auch, andere Glaubenswahrheiten
und Überzeugungen nicht nur zu achten, sondern sie als genauso richtig wie
die eigenen anerkennen zu müssen. Das ist ein Irrtum.

Genauso falsch ist aber die Haltung, dass es den Anderen mit seiner Auf-
fassung gar nicht geben dürfe. Wer so denkt, ist zu wirklichem Dialog un-
fähig.

Johannes Rau 328

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 328



Der freiheitliche Staat des Grundgesetzes schützt die Glaubensfreiheit je-
des einzelnen und er garantiert das friedliche Zusammenleben aller. Unser
Grundgesetz schützt die Freiheit des Glaubens und der Religion aller Men-
schen in Deutschland, ganz gleich ob sie Christen, Muslime, Juden oder
Buddhisten sind. 

Für sie alle gilt aber auch: Niemand hat in unserem Land das Recht, unter
Berufung auf seinen Glauben die in unserem Grundgesetz garantierten
Menschenrechte und Bürgerrechte zu verletzen. 

Es ist gut und richtig, dass die Stadt Augsburg, das Theater Augsburg und
das „Forum interkulturelles Leben und Lernen“ seit dem Jahr 2001 zu Re-
den über Frieden und Toleranz nach Augsburg einladen. Augsburg zeigt da-
mit Profil als eine Stadt, in der es nicht mehr bloß um das Miteinander der
christlichen Konfessionen geht.

Hier leben – wie in allen größeren Städten in Deutschland – Menschen
vieler verschiedener Religionsgemeinschaften und kultureller Herkunft zu-
sammen. Viele Vereine und Initiativen haben ein Netz geknüpft mit dem
Ziel, das miteinander leben und voneinander lernen zu fördern. Dabei sollen
die Unterschiede der Religionsgemeinschaften, Glaubensüberzeugungen
und der Kulturen weder vertuscht noch ausgeblendet werden.

IX.

Die christlichen Kirchen haben in Grundfragen menschlicher Existenz von
je her Maßstäbe gesetzt – auch wenn ihre Geschichte zeigt, dass sie ihren ei-
genen Maßstäben oft selber nicht gerecht geworden sind.

Anders als die politischen Parteien sollte keine Kirche und keine Religi-
onsgemeinschaft in erster Linie darauf schauen, ob sie Mehrheit oder Minder-
heit ist. Es ist kein Glaubensziel, möglichst viele zu sein. Der „mutige Rest“
zu sein, ist freilich auch kein Wert an sich. Darum haben wir diese Spannung
auszuhalten: „Kommet her zu mir alle“ und „Fürchte dich nicht, du kleine
Herde“. –  Eine Religionsgemeinschaft sollte keine geschlossene Gesellschaft
sein mit möglichst wenigen, dafür aber vortrefflichen Mitgliedern.

In modernen Staaten können Kirchen und Religionsgemeinschaften nur
dann sinnvoll zu einer Kultur des Dialogs beitragen, wenn die Neutralität
des freiheitlichen Staates den Weltanschauungen gegenüber nicht verwech-
selt wird mit einer Neutralität der Gesellschaft gegenüber diesen Fragen.

Der weltanschaulich neutrale Staat ist auf Überzeugungen angewiesen,
die in verschiedenen und unterscheidbaren Gemeinschaften gelebt werden,
die Werteorientierung haben und geben wollen. Dazu gehören Kirchen und
Religionsgemeinschaften. Ohne sie wäre unsere Gesellschaft konturloser,
als ihr das gut täte. Sie wäre – im Wortsinn – unbegreiflich.

„Für eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Beliebigkeit“ 329

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 329



Der Freiraum, den der Staat den Kirchen garantiert, verpflichtet freilich
auch. Die Kirchen wissen, dass sie sich selber nicht genug sein dürfen. Sie
sind es auch nicht. Ich denke an die vielen konkreten kirchlichen Projekte in
diesem Land, die von den Kirchen ausgehen: ob in der Ausländerintegra-
tion, in der Durchsetzung von sozialen Rechten für sogenannte „Illegale“
oder in der Entwicklungszusammenarbeit. Ich denke auch an alte und neue
Kirchenmusik und Kirchenkunst.

Gerechtigkeit und Solidarität, Freiheit und Toleranz – das sind  Werte, die
wir nicht schon deshalb besitzen, weil sie in einer Verfassung verankert
sind. Die Kirchen sind nicht die einzigen, die zu diesen Themen etwas bei-
tragen – aber sie haben aus christlicher Perspektive etwas Besonderes dazu
zu sagen.

Im Blick auf die Zukunftsfragen unserer Gesellschaft stehen die Kirchen
im Wettbewerb der Argumente wie andere Glaubensgemeinschaften oder
nichtchristliche Gruppen. Ich bin überzeugt davon, dass sie in diesem Wett-
bewerb bessere Ausgangsbedingungen haben als viele andere, denn sie kön-
nen sich auf Werte und Maßstäbe berufen, die über den Tag und über die
Konjunkturlage hinaus reichen. Die Kirchen sind keine Parteien, aber sie
können und sie sollen Partei ergreifen – für ihre Wertvorstellungen.

Wie groß das Interesse an solcher Parteinahme ist, haben wir erst in den
vergangenen Wochen  wieder erlebt, als der Krieg im Irak die Köpfe der
Menschen beherrscht und ihnen die Herzen schwer gemacht hat. Kaum je-
mand hat mit seinen Äußerungen solche Aufmerksamkeit erfahren wie der
Papst. Das macht deutlich, wie sehr die Menschen gerade in Zeiten der Kri-
se und der Unsicherheit nach Orientierung suchen und welche Autorität sie
dabei noch immer bei den Kirchen sehen.

Die Kirchen machen keine Politik – sie sollten jedenfalls der Versuchung
widerstehen –, aber sie können Wegweiser aufstellen, an denen sich die Po-
litik orientieren kann. Davon profitieren nicht nur Christen. So verstanden
ist Einmischung ein Gewinn für die gesamte Gesellschaft.

Ich hoffe und ich wünsche mir, dass sich der Ökumenische Kirchentag in
Berlin dieser Herausforderung stellt. Ich wünsche mir, dass der Kirchentag
Impulse geben wird – für eine Welt jenseits von Fundamentalismus und Be-
liebigkeit, für  Frieden und Toleranz zwischen den christlichen Kirchen,
zwischen den Religionsgemeinschaften untereinander und weit darüber hin-
aus für unser ganzes Land.

Das kann man fröhlich und unbefangen tun, wenn man bei der Eröffnung
des Ökumenischen Kirchentages den Satz im Sinn hat, den Gustav Heine-
mann 1950 zum Abschluss des ersten evangelischen Kirchentages gesagt
hat: „Wenn Euch die Welt furchtsam machen will, dann denkt daran und ant-
wortet ihr: Eure Herren gehen, unser Herr aber kommt.“

Johannes Rau 330

321-330  06.08.2003 17:32 Uhr  Seite 330


