,.JJch allein bin Gott*“ (Jes 43,12)

Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart?

Karl Josef Lesch, Vechta

1. Abschied vom personlichen Gott?

Religionssoziologische Untersuchungen der letzten Jahre konstatieren ei-
nen tiefgreifenden Wandel in Religion und Glaube. Die Analysen sprechen
von einer Privatisierung des Glaubens, von einer kirchenfernen Religiositit,
von einer Flickenteppichreligiositidt und von Synkretismus. Wurden diese
Tendenzen der postmodernen Religiositit zunichst innerhalb von Jugend-
studien festgestellt, charakterisieren sie heute auch die Religiositit erwach-
sener Christen. Die Kirchenkrise der 70er Jahre hat sich inzwischen zu einer
Glaubenskrise oder ,,Gotteskrise*! entwickelt. Es geht nicht mehr nur um
Fragen der Tradierung des christlichen Glaubens, um neue Verkiindigungs-
strategien, vielmehr stehen der christliche Glaube selbst und (im Mittel-
punkt davon) das christliche Gottesbild auf dem Spiel. Die Rede vom per-
sonlichen Gott ist frag-wiirdig geworden.

Nach einer osterreichischen Untersuchung? kristallisieren sich heute vier
Typen von Gldubigen heraus: Typ A = religios—kirchlich konform, Typ B =
kirchenkritisch—gldubig, Typ C = unspezifisch—gldubig, Typ D = unreligios.
Der grofite Teil der Befragten (40 %) ist dem Typ C (unspezifisch—gldaubig)
zuzuordnen. Die Anhénger dieser Gruppe identifizieren sich mit der Aussa-
ge: ,,Es gibt ein hoheres Wesen oder eine allgemeine Energie.”* Sie gehen
selten oder gar nicht zur Kirche, bekennen sich aber zu irgendeinem hohe-
ren Wesen. Im Blick auf ihre Spiritualitiit ergeben sich deutliche Parallelen
zu den Anschauungen von New Age und Esoterik. Auch ist der Einfluss
asiatischer Religionsvorstellungen unverkennbar, insbesondere des Bud-
dhismus. Bemerkenswert ist, dass 73 % derjenigen, die sich dieser Gruppe
zugeordnet haben, vom Buddhismus keine Kenntnis haben oder hochstens
ganz verschwommene Vorstellungen von den Riten asiatischer Religionen.
Nur 1,8 % der Befragten dieser Gruppe gab an, aktiv an einer New-Age-

'J. B. Metz, Gotteskrise. Versuch zur ,, geistigen Situation der Zeit“, in: Diagnosen zur Zeit.
Mit Beitridgen von J. B. Metz. Diisseldorf 1994, 76-92.

2 Zum Folgenden vgl. H. J. Thilo, Religiose Befindlichkeit versus theologische Redlichkeit.
Konsequenzen einer Forschung der Erzdiézese Wien, in: Lebendige Seelsorge 49 (1998) 256-
260.

3H. J. Thilo, Religiose Befindlichkeit versus theologische Redlichkeit (Anm. 2), 256.



Karl Josef Lesch 332

Gruppe beteiligt zu sein oder eine asiatische Religionsform gewdihlt zu ha-
ben. Das bedeutet, dass der heutige Mensch offenbar einen unbewussten
Hang zu einer apersonalen Gottesvorstellung im Sinne einer asiatischen Re-
ligiositét hat, ohne dass er in direkte Beriihrung mit einer solchen Religion
oder einer esoterischen Gruppe gekommen ist. Diese Tatsache ist eine He-
rausforderung fiir das Christentum mit seinem personalen Gottesbild.

Nach einer Emnid-Studie im Auftrag der evangelischen Wochenzeitung
»Das Sonntagsblatt” glauben 56,8 % der Deutschen an Gott. Befragt nach
ihrem Gottesbild gaben 48,5 % an, Gott sei in der Natur, und 43,9 %, Gott
sei eine universale Kraft.* Die christliche Auffassung von einem personli-
chen Gott wird in Deutschland nach dieser Umfrage nur von 17,3 % geteilt.
44,9 % der Befragten sind der Auffassung, Gott zeige sich im Handeln der
Menschen. Jeder dritte ist der Meinung, Gott schaue dem Weltgeschehen ta-
tenlos zu. Eine aktive Rolle billigen ihm lediglich 21,4 % zu. Wenn man da-
von ausgeht, dass nur noch 17,3 % bundesweit an einen personlichen Gott
glauben, dann ist dabei zu bedenken, dass sich darunter auch glaubige Mus-
lime und Juden befinden. Mit anderen Worten: Der Anteil der Christen, die
sich zu einem personlichen Gott bekennen, liegt unter einem Sechstel. Eine
Umfrage von 1999 im Auftrag des Focus spricht sogar von einem Anteil von
12 %.

Lénderiibergreifende Studien in West- und Siideuropa bestétigen diesen
Trend.” Bekannten sich 1966 in den Niederlanden noch 47 % zum Glauben
an einen personlichen Gott, waren es im Jahre 1979 nur noch 33 %, 1990 nur
noch 28 % und 1996 lediglich 24 %.°

Aussagekriftig ist auch das Ergebnis einer Untersuchung in Belgien, bei
der gefragt wurde, wo das Gottliche zu finden sei. Dabei ergab sich folgen-
de Reihung: 1. in der Natur, 2. in der Liebe, 3. in der Freundschaft, 4. im Ge-
bet, 5. in der Bibel, 6. im Einsatz fiir Frieden und Gerechtigkeit und 7. in der
Liturgie’. Die Natur ist somit zum bevorzugten Ort der Gottesbegegnung ge-
worden. Hier empfindet der postmoderne Mensch ein ,,0zeanisches” Ge-
fiihl. Hier taucht er ein in das Meer des Gottlichen. Fiir 31 % der befragten
Belgier ist Gott in erster Linie ,,das groBe Ganze®, fiir 17 % eine Energie und

4 Vgl. http://www.Humanist.de./Religion/Umfrage.html: Wie gldubig sind die Deutschen
wirklich?

> Vgl. z. B. A. Krumpholz-Reichel, Glaubst Du an Gott? Die Einstellungen Jugendlicher zur
Religion, in: Psychologie heute 06/2001, 24-25: berichtet iiber eine von Hans-Georg Ziebertz
durchgefiihrte Untersuchung von Jugendlichen in Deutschland, in den Niederlanden, in
Osterreich und in GroBbritannien.

¢ Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europder, in: Theologisch-Praktische
Quartalsschrift 148 (2000) 338-347, 339. - P. M. Zulehner/H. Denz, Wie Europa lebt und
glaubt. Europdische Wertestudie. Diisseldorf 1993, 29f.

" Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europder (Anm. 6), 340.



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 333

nur fiir 8 % eine Person.® Die aufgezeigte Reihung muss jeden, der mit Pas-
toral und Verkiindigung zu tun hat, aufthorchen lassen. Wenn ein klassischer
Ort der Gottesbegegnung wie die Liturgie an letzter Stelle steht, dann stellt
sich ernsthaft die Frage nach der Liturgiefdhigkeit des heutigen Menschen.’
Und selbst das Gebet steht nur an 4. Stelle. Nicht weniger nachdenklich
stimmt uns die Platzierung des Einsatzes fiir Frieden und Gerechtigkeit
(Platz 6). Sie ist ein Indikator fiir den Grad der Individualisierung und Pri-
vatisierung von Religion und Glaube. Mitmenschlichkeit, Solidaritit mit
den Benachteiligten, Einsatz fiir Frieden und Gerechtigkeit treten gegen-
tiber dem Streben nach Autonomie und Selbstverwirklichung in den Hinter-
grund. Selbst im katholischen Spanien zeigt sich ein — wenn auch weniger
starker - Trend zu einem apersonalen Gottesbild.!°

Der schwindende Glaube an einen personalen Gott zieht eine steigende
Ablehnung des Glaubens an den dreifaltigen Gott nach sich. Wie eine
holléndische Studie belegt, ist der Glaube an Gott als den dreifaltigen selbst
bei den praktizierenden Katholiken fast ginzlich aus dem Bewusstsein ge-
schwunden. 1969 sahen noch 56 % Jesus als Sohn Gottes an, 1979 waren es
noch 41 % und 1996 lediglich noch 33 %."" Nach einer Untersuchung in
Frankreich bekannten sich 32 % zu einem dreifaltigen Gott.'?

Fiir den postmodernen Menschen hat Gott kein eindeutiges Gesicht. Er ist
universal, fern und nah zugleich. Gott wird als Urenergie, als Kraftquelle fiir
menschliches und kosmisches Leben gesehen. ,,Gott ist in der Natur, die Na-
tur bin ich, Gott ist in mir.” Er ist ,,fiir viele Menschen der absolut Uner-
reichbare, eine Energie. Gott ist transzendent und immanent gleichzeitig,
ein Konzept, das auch als Pantheismus bezeichnet wird.*"?

2. Die Postmoderne als Nihrboden fiir ein verindertes Gottesbild

Die Rede von Gott ist nicht mehr auf den kirchlichen Raum beschrinkt, viel-
mehr finden sich im Zuge eines neu erwachten religiosen Interesses in
Kunst, Literatur, Musik und Werbung Spuren der Sehnsucht nach dem ganz
Anderen, nach dem Transzendenten, nach dem Gottlichen. Esoterisch ge-

8 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europder (Anm. 6)., 341.

® Vgl. R. Sauer, Die Kunst, Gott zu feiern. Miinchen 1996.

1" Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europder (Anm. 6), 341.

"' Vel. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europder (Anm. 6) 346.

2 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europder (Anm. 6), 347.

3 Auch moderne Menschen suchen Hoffnung und Beistand*“. Interview von Psychologie
heute mit H.-G. Ziebertz, in: Psychologie heute 06/2001, 20-25, 23-25.



Karl Josef Lesch 334

farbte mystische Stromungen mit pantheistischen Gottesvorstellungen fin-
den breiten Anklang, nicht nur auflerhalb, sondern auch innerhalb des Chris-
tentums.

Heterogenitit'* oder ,radikale Pluralitit“'® werden als entscheidende
Merkmale der Postmoderne genannt. Die viel zitierte Pluralitit l4sst auf der
gesellschaftlichen, kulturellen und auf der weltanschaulichen und religiosen
Ebene keine einheitlichen WertmalBstibe zu. Leitende Ideensysteme bre-
chen zusammen, alle Sprachspiele sind erlaubt, alle Handlungsmuster ste-
hen gleichberechtigt nebeneinander, Lebensweisen und Wertmalstibe ent-
ziehen sich einer Wahrheitspriifung. Gerechtfertigt wird die Heterogenitit
der Postmoderne mit dem Hinweis darauf, dass wir die ,,Sehnsucht nach
dem Ganzen und Einen* mit dem Terror des 19. und 20. Jahrhundert teuer
bezahlt hitten. '

Pluralitéit beherrscht auch den Sektor Religion. Nicht nur dadurch, dass
verschiedene Religionen in einer Gesellschaft nebeneinander existieren,
sondern auch dadurch, dass eine zunehmende Differenzierung innerhalb des
Christentums zu verzeichnen ist (vgl. Entstehen zahlreicher Freikirchen als
Kennzeichen der Gegenwart, bes. in den USA, in siidamerikanischen und
afrikanischen Liandern). Auch innerhalb einer Konfession wie der romisch-
katholischen ist eine wachsende Pluralitit feststellbar. SchlieBlich duBert
sich die Pluralitit dadurch, dass kirchliches Christentum und privat gelebte
Religiositit sich immer weiter voneinander entfernen.

Die religiose Pluralitit bringt es mit sich, dass keiner Religion mehr das
Recht zugesprochen wird, allein zu bestimmen, was Gott oder das Gottliche
ist. Unterschiedliche Gottesvorstellungen stehen gleichberechtigt nebenein-
ander. Dennoch sind gewisse Trends hinsichtlich des Gottesbildes erkenn-
bar: Auf der einen Seite wird die Transzendenz Gottes bzw. des Gottlichen
herausgestellt (Gott als hohere Macht, als ein grofleres Ganzes etc.), auf der
anderen Seite wird Gott auch immanent erfahren als gottlicher Funke in mir
selbst, in meinem Innern, in meinem Herzen. Unverkennbar ist der Wandel
von einer personalen zu einer apersonalen Gottesvorstellung, von Gott zum
Gottlichen. Gott wird eher als Erstursache statt als Person verstanden. Er
wird im pantheistischen Sinn als das Ganze der Natur angesehen oder im
Sinne eines Deismus als transzendenter Horizont der Wirklichkeit. Der per-
sonale Gott, der sich dem Menschen zuwendet, der sich in der Geschichte
offenbart, tritt immer mehr in den Hintergrund.!”

4Vgl. J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Hrsg. P. Engelmann. Graz/Wien 1986.
SW. Welsch, Unsere postmoderne Moderne. Berlin 1994.

16 J.-F. Lyotard, Postmoderne fiir Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985. Hrsg. P. Engel-
mann. Wien 1987, 30f.

7 Vel. Imagining God. Hrsg. H.-G. Ziebertz. Miinster 2001.



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 335

Die holistische Sicht der Welt bedingt ein neues Gottesbild. Im Mittel-
punkt der religiosen Vorstellungen steht die mystische Erfahrung. Sie ist
das, was alle Religionen miteinander verbindet. ,,Unsere mystische Erfah-
rung ist der Punkt, an dem wir alle eins sind.“'® Die Mystik wird als Kristal-
lisationspunkt verstanden, in dem alle Religionen sich zu einer Urreligion
vereinen. Alle Religionen lassen sich auf einen Nenner, auf eine Weltein-
heitsreligion zuriickfiihren.!” Gott bzw. das Gottliche ist nicht wie nach bib-
lischer Auffassung im personalen Gegeniiber zu suchen, sondern in der ei-
genen Mitte, in der Einheit zwischen Gottlichem und Menschlichem. Je
mehr es gelingt, alles Unterschiedliche, ja alles Gegensitzliche zu integrie-
ren, Mensch und Mitmensch, Mensch und nicht-menschliche Natur, desto
tiefer ist die mystische Erfahrung. Unter Berufung auf fernostliche und mit-
telalterliche Mystik wird Gotteserkenntnis als Eins-Werden mit dem Gottli-
chem, als Eins-Werden mit dem Universum verstanden.

3. Herausforderung fiir die christliche Gottesvorstellung

Je bunter sich die Palette vorfindlicher Gottesbilder gestaltet, um so drin-
gender wird die Frage nach dem spezifisch christlichen Gottesbild. Die
Konturen dieses Gottesbildes sind heute nicht in apologetischer oder gar po-
lemischer Abwehrhaltung zu bestimmen, sondern im offenen Dialog mit
Andersdenkenden und -glaubenden zu suchen. Unser Bekenntnis zu dem
Gott Israels und dem Vater Jesu Christi erfolgt nicht mehr in dem geschiitz-
ten Raum von Gleichgesinnten, sondern mitten auf dem bunten Markt von
Sinnanbietern und Gottesanbetern. Mit Hochachtung haben die Viter des
2. Vatikanischen Konzils von den nichtchristlichen Religionen gesprochen
und deren Bemiihen anerkannt, ,,der Unruhe des menschlichen Herzens ...
zu begegnen‘?’ durch ihre Lehre, Lebensregeln und heilige Riten. ,,Mit auf-
richtigem Ernst“, so beteuern sie, ,,betrachtet sie [die Kirche] jene Hand-
lungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in man-
chem von dem abweichen, was sie selbst fiir wahr hilt und lehrt, doch nicht
selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen er-
leuchtet“?!. Gleichzeitig aber mahnen die Konzilsviter die Christen, sich auf
ihren Weg zu Gott zu besinnen, namlich auf Christus, ,,in dem die Menschen

18 D. Steindl-Rast, Mystik als Grenze der Bewufitseinsevolution — eine Betrachtung, in: Die
Chance der Menschheit. Hrsg. St. Grof. Miinchen 1988, 168-194, 169.

19 Vgl. hierzu auch W. Hobsch, Eine-Welt-Religion? Universalreligidse Stromungen in heu-
tiger Zeit, in: Pastoralblatt 54 (2002) 227-233.

20NA 2.

2INA 2.



Karl Josef Lesch 336

die Fiille des religiosen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich versohnt
hat*.?

Der Hinweis der Konzilsviter auf die Reichtiimer fremder religidser Tra-
ditionen trifft beim heutigen — vor allem jungen — Christen auf offene Ohren,
nicht jedoch die Mahnung, Christus als den alleinigen Weg zu Gott zu be-
kennen. Diese Forderung stofit beim heutigen Menschen in zunehmendem
MaBe auf Unverstindnis. Sein Bild von Jesus Christus entspricht nur noch
teilweise der Lehre der Kirche.

Nach einer Spiegel-Umfrage aus dem Jahr 1992 glauben nur noch 29 %
der Deutschen an Jesus Christus im Sinne der kirchlichen Lehre, 1967 wa-
ren es noch 42 %. 43 % sehen in Jesus von Nazareth lediglich einen groflen
Menschen, der auch heute noch Vorbildcharakter hat.?® Insbesondere junge
Menschen tun sich nicht nur schwer, Jesus Christus als Gottessohn, sondern
auch als Vorbild anzunehmen. ,,Jesus hat keine Bedeutung fiir mich*, stellt
ein 15jdhriger Schiiler fest. ,,Der hitte ruhig an seinem Kreuz hingen blei-
ben konnen. Ich glaube einfach nicht an ihn*“2*. Ahnlich duBerte sich ein an-
derer Jugendlicher: ,,Jesus hat keine Bedeutung in meinem Leben. Ich glau-
be an mich, an die Menschen, den Verstand und die Natur.” (Junge, 16 J.)*

Ahnlich wie bei der Gottesfrage zeigt sich auch hier, dass der Bezug zum
eigenen Leben verloren gegangen ist. Hier zeigt sich die Gotteskrise in
ihrem ganzen Ausmal. Und es stellt sich die Frage, wie wir in Theologie
und Verkiindigung darauf reagieren. Der Dortmunder Theologe Thomas
Ruster fordert in diesem Zusammenhang die Abkehr von dem korrelativen
Ansatz in Theologie und Religionspddagogik und die konsequente Hinwen-
dung zur Bibel, um daraus ,,gerade das Fremde, Unableitbare, Unvermutete
biblischer Erfahrungen ... herauszuheben*?,

Ausdriicklich wendet er sich gegen religionspddagogische Tendenzen,
die einer Nivellierung unterschiedlicher Gottesbilder Vorschub leisten.
Theologisch problematisch erscheint ihm vor allem die pluralistische Reli-
gionstheologie, da sie Gott auf eine letzte, hohere Realitit reduziere, die mit
ganz verschiedenen Namen belegt werde. Demnach konne es keinen Abso-
lutheitsanspruch einer Religion mehr geben. Alle Religionen seien nichts
anderes als ,,relativ verschiedene Art und Weisen, die Erfahrungen mit dem
Unnennbaren zu chiffrieren*?’. Demnach konnten christliche Glaubensin-

2NA 2.

2 Nur noch jeder vierte ein Christ, in: Der Spiegel 46 (15.06.1992) 36-50, 41.

2 G. BuBmann, ,,Der hdtte ruhig an seinem Kreuz héingen bleiben konnen.“ Erwarten junge
Menschen Heil von Jesus Christus? In: Diakonia 26 (1995) 342-347, 343f.

2 G. BuBmann, ,,Der hdtte ruhig an seinem Kreuz héingen bleiben konnen.* (Anm. 24), 344,
% Th. Ruster, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von Christentum
und Religion (QD 181). Freiburg i. Br. 22000, 200.

*"'Th. Ruster, Der verwechselbare Gott (Anm. 26), 196.



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 337

halte wie Trinitdt, Menschwerdung Gottes oder Gottessohnschaft keine ab-
solute Heilsbedeutung mehr besitzen, sondern seien lediglich Ausdruck der
legitimen Vielfalt der Religionen.

Auch wenn die Kritik Rusters teilweise iiberzogen ist, so sollte dennoch
sein Plddoyer fiir eine stirkere Gewichtung der biblischen Tradition und fiir
eine intensivere Beschiftigung mit der biblischen Botschaft ernst genom-
men werden. Nur so kann ein extremer Konstruktivismus, der dem Offenba-
rungscharakter der christlichen Botschaft nicht mehr gerecht wird, ver-
hindert werden. Das Horen auf die Worte der Schrift, das Offensein fiir die
biblische Botschaft bewahrt uns davor, Gott zum reinen Konstrukt unseres
eigenen Denkens zu machen. Das eigene personlich gefirbte Gottesbild be-
darf stets der Korrektur durch andere Gottesbilder, vorrangig durch die in
der Bibel dokumentierten Gotteserfahrungen.

Ausdriicklich warnt Papst Johannes Paul II. die Katecheten davor, sich
den Glauben ,,nach eigenem Belieben zu basteln‘?. Er verweist auf das
Recht der Gldubigen, ,,nicht subjektive Antworten der Lehrenden zu horen,
sondern Antworten, die dem Lehramt der Kirche entsprechen*?. Die War-
nung des Papstes vor einem religiosen Konstruktivismus gilt nicht nur den
Katecheten, sondern auch den Adressaten ihrer Glaubensunterweisung, sie
gilt Lehrenden und Lernenden.

4. Konturen des biblischen Gottesbildes

Die jiidische Gemeinde bekennt tdglich ihren Glauben an den einzigen Gott:
,,Hore, Israel, der Herr ist unser Gott, der Herr als einer allein!“*° Vermutlich
wurde dieses aus Dtn 6,4 stammende Bekenntnis bereits in der vorexilischen
Kultversammlung verwandt.

Der Gottesglaube Israels war jedoch nicht von Anfang an monotheistisch
ausgerichtet. Vielmehr berichtet das Alte Testament selbst, dass die Vorvi-
ter Gotter verehrt haben. Nach Gen 35,24 liell Jakob ,,die fremden Gotter
entfernen. Nach Jos 24,2 ,.dienten® die Viter jenseits des Euphrats ,,anderen
Gottern®. Jahwe war zunichst noch ein Sippengott, der ,,Gott Abrahams
(Gen 31,53), ,,der Gott Isaaks” (Gen 28,19) und ,,der Gott Abrahams, der
Gott Isaaks und der Gott Jakobs* (Ex 3,6.15).

28 Zitiert nach: F. Kucher, Katechismus, Korrelation, Konstruktivismus, in: CpB 115 (2002)
172-176, 175.

2 Zitiert nach: F. Kucher, Katechismus, Korrelation, Konstruktivismus (Anm. 28), 175.

30 Zum Folgenden vgl. A. Deissler, Die Grundbotschaft des Alten Testaments. Freiburg i. Br.
41974, 25ff. — Th. Soding, Mehr als ein Buch. Die Bibel begreifen. Freiburg i. Br. 21995,
318ff.



Karl Josef Lesch 338

Der Glaube an den ,,Gott der Viter® (Ex 3,15) wurde immer dann auf die
Probe gestellt, wenn er mit anderen Gottesvorstellungen konfrontiert wurde.
Beim Ubertritt nach Kanaan brachten die Vitersippen ihre eigenen Got-
teserfahrungen und —vorstellungen mit dem dort verehrten Hochgott El zu-
sammen: ,,Ich bin Gott [El], der Gott deines Vaters* (Gen 46,3). Hier grenz-
te man sich nicht apologetisch oder polemisch vom fremden Gottesglauben
ab, sondern suchte nach Gemeinsamkeiten, um den eigenen Glauben auch in
einer neuen, fremden Kultur verstehbar und nachvollziehbar zu machen.

Israel hat im Laufe seiner wechselvollen Geschichte die Hohen und Tie-
fen des Ringens um die eigene Glaubensidentitit erlebt und durchlitten. Der
Dekalog mahnt mit seiner Weisung: ,,Du sollst neben mir keine anderen
Gotter haben” (Ex 20,3; Dtn 5,7) das Gottesvolk, das Herzstiick seines
Glaubens nicht preiszugeben, nimlich das Bekenntnis zu Jahwe, dem einzi-
gen Gott, der sein Volk aus der Knechtschaft in Agypten gefiihrt hat. Es geht
bei diesem Ringen nicht um eine theologische Streitfrage auf akademischer
Ebene, sondern um eine Frage, die das Volk in seiner gesamten Existenz be-
trifft. Mit anderen Worten, es ist primdr nicht eine Frage der Gotteslehre,
sondern der Gottesbeziehung. Um die Innigkeit dieser Beziehung zu veran-
schaulichen, spricht die Schrift vom Bund zwischen Jahwe und seinem Volk
und scheut sich nicht, das Bild der Liebe zwischen Mann und Frau auf das
Verhiltnis zwischen Gott und Mensch zu iibertragen.

Das innige Liebesverhiltnis zwischen Gott und Mensch verlangt nach
Exklusivitit:3! |, Jahwe ist der Gott im Himmel oben und auf der Erde unten,
keiner sonst* (Dtn 4,39). Die Versuchung, die Bindung an Jahwe aufzuge-
ben, war nach der Sesshaftwerdung der Israeliten im Anschluss an die Wiis-
tenwanderung besonders grof3. Hier begegneten die Israeliten den kanaanii-
schen Gottesvorstellungen und religiosen Kulten. Und sie taten das, ,,was
dem Herrn missfiel ... Sie verlieBen den Herrn, den Gott ihrer Viter, der sie
aus Agypten herausgefiihrt hatte, und liefen anderen Géttern nach, den Got-
tern der Volker, die rings um sie wohnten.” (Ri 2,11f.). Jahwe verlassen be-
deutete, die durch ihn gewonnene Freiheit aufs Spiel setzen und damit das
individuelle und gesellschaftliche Leben gefdhrden. Um dieser Gefahr zu
entgehen, mahnten die Propheten in der Folgezeit immer wieder, die Treue
zu Jahwe zu wahren und den Verlockungen fremder religioser Kulte zu wi-
derstehen.

Elija stellte die Israeliten vor die Alternative: ,,Wenn Jahwe der wahre
Gott ist, dann folgt ihm! Wenn aber Baal es ist, dann folgt diesem* (1 Koén
18,21). Die Erzihlung vom Opfer auf dem Karmel (1 Kon 18, 20ff.) erweckt

31 Zum Folgenden vgl. R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments, Bd. II. Neukirchen-
Vluyn 2001, 205-216.



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 339

den Eindruck einer gewaltigen und restlos iiberzeugenden Demonstration
des wahren Gottes. Doch der Fortgang der Erzédhlung macht den Leser da-
rauf aufmerksam, dass die wahre Gottesbegegnung noch aussteht. Elija ge-
riet in Todesgefahr und in der Wiiste wiinschte er sich erschopft unter einem
Ginsterstrauch den Tod. Doch ein Engel des Herrn stidrkte ihn mit Wasser
und Brot und ermunterte ihn: ,,Steh auf und iss! Sonst ist der Weg zu weit fiir
dich!* (1 Kon 19,7). Und er machte sich wie einst die Israeliten 40 Tage und
40 Néchte auf den Weg durch die Wiiste bis zum Gottesberg Horeb. Dort er-
schien ihm wie einst Mose der Herr, nicht im Sturm, Gewitter oder Erdbe-
ben, sondern im leichten Séduseln des Windes (vgl. 1 Kon 19,9ff.; vgl. Ex
33). Gott zu begegnen, dazu bedarf es einer langen, manchmal gefahr- und
miihevollen Wanderung. Gottesbegegnung ereignet sich nicht nur de-
monstrativ am heiligen Ort der Opferstitte, sondern in der Einsamkeit der
Wiiste.

Mit eindringlichen Worten wies der Prophet Amos seine Horer darauf
hin, dass der Gottesglaube zutiefst mit dem Handeln des Menschen verbun-
den ist. Gott richtet Israel, weil es die Freiheit verspielt hat, die er ihm ge-
schenkt hat, indem es seine Weisungen missachtet und ,,das Recht der
Schwachen* gebeugt hat (Am 2,7). Ausdriicklich ruft Gott seinem Volk in
Erinnerung: ,,Ich bin es gewesen, der euch aus Agypten gefiihrt hat** (Am
2,10). Fiir Amos ist Gottesdienst nur dann ehrlich und aufrichtig, wenn der
Glaubige sich gleichzeitig fiir Recht und Gerechtigkeit einsetzt. ,,Dein Har-
fenspiel will ich nicht horen, sondern das Recht strome wie Wasser, die Ge-
rechtigkeit wie ein nie versiegender Bach* (Am 5,23f.).

Unter den Propheten hat Hosea sich in besonderer Weise dem Thema der
Einzigkeit Gottes zugewandt. Mit scharfen Worten prangert er Israels Hin-
wendung zu den Baalskulten an. Er stellt Israel als untreue Ehefrau, als Hu-
re Jahwes hin. Er erinnert die Israeliten daran, dass Jahwe es ist, der ithnen
Korn, Wein und O1 gibt. (Vgl. Hos 2,10). Spéttisch betitelt er die Gotter der
Nachbarvolker als selbst gemachte Gotzen (vgl. Hos 8,4), als Bilder (vgl.
Hos 13,2) oder als Gotzenbilder aus Holz (vgl. Hos 4,12).

Die Begegnung mit anderen Volkern und mit deren Gottesvorstellungen
und religiosen Kulten zwang Israel dazu, sein Verhiltnis zu den andern Vol-
kern und ihren Religionen kritisch zu durchleuchten.’?> Durch die Vermi-
schung mit der ansédssigen kanaandischen Bevolkerung nach der Landnah-
me entstand in Israel ein religioser Pluralismus, der den Glauben an Jahwe
auf eine ernsthafte Probe stellte. Als Kriterium fiir die Echtheit und Unver-
falschtheit des Jahweglaubens galt vor allem die Erinnerung an die Befrei-
ung Israels aus der Hand der Agypter sowie die Bewihrung des Gottesglau-

2 Vgl. R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments, Bd. I (Anm. 31), 235ff.



Karl Josef Lesch 340

bens im Leben des Volkes. ,,Ich bin es gewesen, der euch aus Agypten ge-
fiihrt ... hat ... Nur euch habe ich erwihlt aus allen Stimmen der Erde; darum
ziehe ich euch zur Rechenschaft fiir alle eure Vergehen™ (Am 2,10; 3,2). Es
geht nicht um polemische Abgrenzung von fremden Gottesvorstellungen
und Kulten, sondern um die Reinigung und Vertiefung des Jahweglaubens.
Die Begegnung mit fremden Gottesvorstellungen und Kulten provoziert ei-
nen Kldrungsprozess fiir den eigenen Gottesglauben.

Eine weitere ernsthafte Probe fiir den Gottesglauben Israels stellte das
Babylonische Exil dar. Die Exklusivitit des israelischen Gottesglaubens be-
tont Deuterojesaja mit einer Reihe von Selbstaussagen Jahwes: ,,Ich allein
bin Gott.“ (Jes 43,12) oder ,,... auller mir gibt es keinen Gott* (Jes 44,6).
Auch Deuterojesaja geht es um die Kldrung des Gottesverstindnisses ange-
sichts einer Vielfalt fremder Gottesvorstellungen. Seine MaBstibe sind
ebenfalls Gerechtigkeit und Rettung: ,,Es gibt keinen Gott auler mir; auller
mir gibt es keinen gerechten und rettenden Gott™ (Jes 45,21). Der wahre
Gott ist der, ,,der einen Weg durchs Meer bahnt* (Jes 43,16). In Erinnerung
an vergangene Heilstaten konnen die Verbannten auf die Zusage Gottes ver-
trauen: ,,Seht her, nun mache ich etwas Neues* (Jes 43,19). ,,Ich mache die
Wiiste zum Teich und das ausgetrocknete Land zur Oase* (Jes 41,18).

Eine Frucht der Auseinandersetzung mit der Glaubenswelt der Babylo-
nier war die Universalisierung der Heilshoffnungen Israels. Nach Deutero-
jesaja richtet Gott sein Wort an alle Volker und fordert sie auf: ,,Wendet
euch mir zu, und lasst euch erretten, ihr Menschen aus den fernsten Lindern
der Erde; denn ich bin Gott und sonst niemand. ... Vor mir wird jedes Knie
sich beugen, und jede Zunge wird bei mir schworen: Nur beim Herrn ... gibt
es Rettung und Schutz® (Jes 45,22-24). Der Gott Israels ist nicht nur der
Gott aller Menschen, sondern Herr iiber die ganze Schopfung. ,,.Denn ... er
ist der Gott, der die Erde geformt und gemacht hat — er ist es, der sie erhilt,
er hat sie nicht als Wiiste geschaffen, er hat sie zum Wohnen gemacht* (Jes
45,18).

Eine universale Gottesvorstellung begegnet uns besonders deutlich im
Neuen Testament bei Jesus von Nazareth. Er sprengt die Vorstellung, das
Heil sei auf das Volk Israel beschrinkt. Das Volk, aus dem er selbst stammt,
kann Gott nicht fiir sich allein beanspruchen. Im Blick auf das Vertrauen,
das der heidnische Hauptmann von Kafarnaum Jesus entgegenbrachte, sag-
te Jesus zu seinen Zuhorern: ,,Einen solchen Glauben habe ich in Israel noch
bei niemand gefunden. Ich sage euch: Viele werden von Osten und Westen
kommen und mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich zu Tische sit-
zen; die aber, fiir die das Reich bestimmt war, werden hinausgeworfen in die
dullerste Finsternis; dort werden sie heulen und mit den Zahnen knirschen®
(Mt 8,10-12).



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 341

Die Botschaft Jesu von der Nidhe der Gottesherrschaft richtet sich nicht
ausschlieBlich an sein eigenes Volk, sondern an alle Volker. Im Gleichnis
vom himmlischen Hochzeitsmahl fordert der Konig seine Diener auf: ,,Geht
... hinaus auf die Stralen und ladet alle, die ihr trefft, zur Hochzeit ein.* (Mt
22,9). Jesus steht in der Tradition des alttestamentlichen Gottesglaubens.
Auch fiir ihn ist Gott ein rettender Gott, der sich der Bedridngten annimmt.
Der jesuanische Gott ist ein Gott der Hungernden, Diirstenden, der Trauern-
den, Gefangenen, Kranken, aus der Gesellschaft Ausgestolenen, ein Gott
der Fremden. (Vgl. Mt 5,3ff.; Mt 25,31ff. u.6.). Dieser Gott ist einerseits ein
vertrauter Gott, zu dem wir Vater (Abba) sagen diirfen (vgl. Mk 14,36; Mt
6,91f.), andererseits ist er ein Gott, der provoziert, der die herrschenden Ver-
hiltnisse hinterfragt und auf den Kopf stellt. ,,Er stiirzt die Michtigen vom
Thron und erhoht die Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen
Gaben und ldsst die Reichen leer ausgehen* (Lk 1,52f.).

5. Christlicher Gottesglaube im Kontext der Postmoderne

»Ehrfurcht vor Gott — vor welchem?* so hat der evangelische praktische
Theologe Volker Drehsen einen 1999 veroffentlichen Beitrag betitelt, in
dem er mit Bedauern feststellt, das Christentum habe seine kulturelle Inte-
grationskraft sowie seine Erziehungs- und Bildungskraft eingebiit.** Die
Ursache dafiir sieht er in dem postmodernen Zeitgeist, der gekennzeichnet
sei durch eine Art ,,Okumene der Mehrdeutigkeit* und durch die Uberzeu-
gung, ,,daB} es einen allumfassenden religiosen Konsens‘* nicht mehr gebe.
Er konstatiert zwei mogliche Umgangsarten mit dieser Situation: zum einen
den Fundamentalismus und zum andern den Synkretismus. Der Fundamen-
talismus verweigere sich strikt dem Pluralismus der Postmoderne und ver-
suche, seine Identitit dadurch zu wahren, dass er sich von allem abgrenze,
was die eigene Position in Frage stellen konne. Der Synkretismus poche auf
der Autonomie des Einzelnen und seiner Freiheit, selbst seine religidsen
Sinnmuster zusammenstellen zu diirfen. Religiose Traditionen hétten dabei
keinerlei verbindlichen Charakter.

Der Wiener Pastoraltheologe Paul M. Zulehner erklidrt den Hang zum
Fundamentalismus mit einer zunehmenden ,,Freiheitsermiidung® und mit
einer ,,Neigung zur Freiheitsflucht“*. Er siecht Anzeichen dafiir, dass immer

3 V. Drehsen, Ehrfurcht vor Gott — vor welchem? Erziehung zu allerlei Géttlichem unter
,postmodernen* Vorzeichen, in: Ehrfurcht vor Gott und Toleranz — Leitbilder interreligiosen
Lernens, Hrsg. E. Gottwald/F. Rickers, Neukirchen-Vluyn 1999, 93-107.

3 V. Drehsen, Ehrfurcht vor Gott — vor welchem? (Anm. 33), 95.

3 P. M. Zulehner, Kirchen-Ent-Tduschungen. Wien 1997, 42.



Karl Josef Lesch 342

mehr Menschen ihre Freiheit, selbstindig liber ihr Leben und ihren Lebens-
stil zu entscheiden, als Last empfinden und diese an Autoritéiten, Gruppen,
Gurus oder Therapeuten abtreten. Ein Indiz fiir diese Tendenz ist die Tatsa-
che, dass seit Beginn der neunziger Jahre der Gehorsam wieder vermehrt als
Erziehungsziel anerkannt wird. Wihrend die Zustimmung zum Gehorsam
als Erziehungsziel von 1970 bis 1990 von 86 % auf 44 % sank, stieg sie im
Jahr 1992 erneut auf 48 % und 1994 auf 53 %.%° Die Tendenz, individuelle
Entscheidungsfreiheit und Verantwortung an andere abgeben zu wollen,
zeigt sich auch im religiosen Bereich. Auch hier gibt es Menschen, die die
Miihen eines dauernden Ringens um die rechte Sicht des Glaubens und um
die rechte ethische Entscheidung scheuen und sich lieber den Weisungen ei-
ner kirchlichen Autoritédt oder religiosen Gruppe unterstellen. Glaubensin-
halte werden dabei von religiosen/kirchlichen Autorititen unbefragt iiber-
nommen. Eine kritische Befragung auf dem Hintergrund anderer Sinndeu-
tungen konnte zur eigenen Verunsicherung beitragen und wird deswegen
vermieden.

Synkretistische Tendenzen dagegen entsprechen ganz dem postmodernen
Relativismus und kénnen sich auf einen erkenntnistheoretischen Konstruk-
tivismus berufen. Danach gibt es keine objektive Erkenntnis. Vielmehr ist
die ,,Umwelt, so wie wir sie wahrnehmen, ... unsere Erfindung.“*” Wis-
sensaneignung ist kein rezeptiver Vorgang im Sinne von Ubertragung und
Aneignung, sondern ein aktiver Vorgang, bei dem eigene Strukturen zur
Deutung der Wirklichkeit aufgebaut werden. Auf die Theologie iibertragen
bedeutet dies, dass jeder Mensch Theologe ist, denn er ibernimmt ,, Verant-
wortung ... fiir die Konstruktion seines vertretenen Glaubens .

Wie sehr diese Sicht der Glaubenskonstruktion inzwischen von vielen
Zeitgenossen verinnerlicht worden ist, belegen AuBerungen von Jugendli-
chen: ,Ich hab’ mir meine eigene Religion zusammengebaut / zusammen-
gezimmert / zusammengebastelt.” ,,Die eine Autoritdt gibt es nicht. Ich
picke mir die Sachen raus, die fiir mich Wahrheit sind und die ich gebrau-
chen kann.“*. ,,... wenn du iiberall ‘n biBchen Wahrheit rausnimmst, dann
hast du die absolute Wahrheit - ndmlich deine Wahrheit*“?#

Ein solcher Konstruktivismus stellt die Bedeutung der Heiligen Schrift
und der kirchlichen Tradition zutiefst in Frage. Wo bleibt hier das Korrektiv

3P, M. Zulehner, Kirchen-Ent-Téduschungen (Anm. 35), 41.

3TH. von Foerster, Das Konstruieren einer Wirklichkeit, in: Die erfundene Wirklichkeit. Wie
wissen wir, was wir zu wissen glauben? Hrsg. P. Watzlawick. Miinchen 1995, 39-60, 40.

3 N. Ammermann, Kurze Einfiihrung in die Empirische Theologie. http://afeth2000.de/Do-
kumente/Emp_Theo/Emp_Theo.htm — 10.07.2001.

% H. Barz, Jugend und Religion, Bd. II. Opladen 1992, 113.

“0H. Barz, Jugend und Religion, Bd. II. (Anm. 39), 112.



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 343

fiir mogliche Verirrungen bei der Suche des Einzelnen nach der Wahrheit
des Glaubens und nach dem rechten Gottesbild? Christlicher Glaube ist, zu-
mindest nach katholischem Verstidndnis, eingebettet in die Gemeinschaft
der Glaubenden. Hier erféhrt der Einzelne durch die Begegnung und den
Dialog mit dem anderen immer notwendige Korrekturen. Neben die eigene
Konstruktion des Glaubens tritt die Rekonstruktion, d. h. das Nachdenken
iiber die Konstruktionen anderer. Dabei greift die Theologie auf tradierte
Glaubensdeutungen zuriick, die rekonstruiert werden, um deren Bedeutung
fiir die Weltdeutung des heutigen Christen zu befragen.*!

Wie aber gelingt es, dem heutigen Menschen einen Zugang zu der ihm
fremden Welt der jiidisch-christlichen Tradition zu er6ffnen? Einen interes-
santen und viel versprechenden Ansatzpunkt dafiir, postmodernes und bibli-
sches Gottesverstdndnis miteinander ins Gesprich zu bringen, bietet die
mystische Tradition des Christentums.* Fiir den Physiker und New-Age-
Theoretiker Fritjof Capra, der den personalen Gottesbegriff als iiberholt
ansieht, ist echte Spiritualitdt nur in einer mystischen Einheits-Erfahrung
,jenseits aller personalen Differenzierungen“® zu finden. Fiir den Natur-
wissenschaftler und Theologen Teilhard de Chardin ist das Absolute nicht
ein anonymes Ganzes, sondern die Liebe. ,,Hinter der profansten Erfahrung
der Liebe (sofern sie tief ist) ... scheint immer eine gottliche Erregung durch,
und es geht durch sie ein Hauch von Anbetung. Das Ganze mit seinen (zu-
mindest relativen) Attributen Universalitdt, Einheit, Unfehlbarkeit ver-
mochte sich uns nicht zu zeigen, ohne daBl wir darin Gott oder den Schatten
Gottes erkennen.“*

In der Liebe rivalisieren nicht Personalitit und Vereinigung miteinander.
Die liebende Vereinigung fiihrt nicht zur Selbstaufgabe des Einzelnen, son-
dern bestidrkt den Einzelnen als eigenstdndige Person. In der liebenden Ver-
einigung werden sich zwei Individuen ihrer Verschiedenheit erst recht
bewusst. Daher ist es verstindlich, dass in der mystischen Tradition des
Christentums die Liebe zwischen Mann und Frau immer wieder als Bild fiir
die Liebe zwischen dem Gottsucher und Gott auftaucht. Bernhard von
Clairvaux und seine Schiiler beispielsweise haben die Metaphorik des Ho-
henliedes dazu verwandt, um die unstillbare Sehnsucht des Menschen nach

“'Vgl. G. Hilger u. a., Religionsdidaktik. Miinchen 2001, 99.

4 Vgl. J. Sudbrack, Die vergessene Mystik und die Herausforderung des Christentums durch
New Age. Wiirzburg 1988.

4 M. Widl, Sehnsuchtsreligion. Neue Religiose Kulturformen als Herausforderung fiir die
Praxis der Kirchen (Europdische Hochschulschriften, Reihe XXIII. Theologie, Bd. 501).
Frankfurt a. M. u. a. 1994, 228.

* Das Teilhard de Chardin Lesebuch, ausgewihlt von G. Schiwy. Sonderausgabe Solo-
thurn/Diisseldorf 1995, 29.



Karl Josef Lesch 344

dem unbegreiflichen Gott zu umschreiben. ,,Sie haben die Bibel gelesen,
wie ein Liebender ein Liebesgedicht liest: als Niederschlag und Auswortung
jener Liebe, die sie selbst erfal3t hatte. ... Fiir sie war die Bibel das Lese- und
Gesangbuch ihrer eigenen Liebesgeschichte mit Gott.“* Sich Gott zu
ndhern, sich nach ihm auszustrecken, sich mit ihm zu vereinen, das war das
grofle Verlangen dieser Monche: ,,Herr, schenk doch volles Geniigen: zeig
dich selbst! Ich suche Dich unter Miihen drauflen, finde Dich spit, halte
Dich mit Miihe fest, versuche Dich voll Hingabe wenigstens ganz kurz zu
kiissen, und Du entschliipfst und entfliehst sofort wieder. Gut tun diese Kiis-
se — und doch sind sie nur wie im Bild, wie im Schatten. Gut tun diese Kiis-
se; sie trosten fiir einen Augenblick, aber sie geniigen nicht: schenk doch
volles Geniigen! Kiisse Dumich mit dem Kuf3 Deines Mundes (HId 1,1). Mit
dem Kul} des WORTES, nicht des Fleisches. Mit einem Kuf3, den Du mir aus
freien Stiicken schenkst, nicht mit einem, den ich gewaltsam erzwinge. Mit
dem KuB, in dem Du dich offen zeigst und Dich mir gleich machst. Dann bin
ich in Dir gesammelt, mit Dir vermihlt, ein Geist mit Dir. Denn wer Dich,
den Herrn, umarmt, ist ein Geist mit Dir (1 Kor 6,17).°4¢

Die christliche Mystik kann sich, um sich biblisch zu legitimieren, auf die
neutestamentliche Lehre vom Geist berufen. Dieser Geist Gottes ist in uns
am Werk, er betet in uns, er ist der Mensch selbst, insofern dieser sich Gott
zuwendet. In diesem Sinn formuliert Paulus im Romerbrief: ,,Ihr habt den
Geist empfangen, der euch zu Sohnen macht, den Geist, in dem wir rufen:
Abba Vater! So bezeugt der Geist selber unserem Geist, dal wir Kinder
Gottes sind ... Denn wir wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sol-
len; der Geist selber tritt jedoch fiir uns ein ... (Rom 8,15f. 26). Das inners-
te Verlangen, aus dem heraus wir uns Gott zuwenden, bewirkt Gottes Geist
selbst. Je mehr der Mensch von der Sehnsucht nach Gott erfiillt ist, desto
mehr wird er identisch mit Gottes Geist. Und je mehr er sich auf Gott hin
offnet, desto mehr findet er zu sich selbst.

Nach zahlreichen Zeugnissen der biblischen Schriften ist Gott keine ano-
nyme Macht oder Energie, sondern der Gott seines Volkes, der Gott der
Menschen. Wie eine Mutter sich um ihr Kind sorgt, so nimmt Jahwe sich
seines Volkes an. Er fiihrt es aus der Knechtschaft in Agypten und schlieBt
mit ihm einen Bund. Aber die Schrift verwendet auch unpersonliche Gottes-
bilder: Gott wird beispielsweise in den Psalmen als ,,feste Burg® oder als
»schiitzender Fels* bezeichnet (Ps 31,3). In Gestalt einer Wolke begleitet er

% FEin Lied, das nur die Liebe lehrt. Texte der friihen Zisterzienser, ausgewihlt, tibersetzt und
eingel. von B. Schellenberger (Herderbiicherei, 904). Freiburg/Basel/Wien 21984, 21 (Einlei-
tung).

46 Gilbert von Hoyland, in: Ein Lied, das nur die Liebe lehrt (Anm. 45), 85.



Der Gott der Bibel — ein Gott fiir die Gegenwart? 345

sein Volk beim Auszug aus Agypten (vgl. Ex 14,19). Dennoch dominieren
die personalen Bilder in der biblischen Rede von Gott. In letzter Konse-
quenz bezeugt dies die Botschaft des Neuen Testamentes, nach der Gott in
Jesus Christus menschliche Gestalt angenommen hat. Er ist ,,das Ebenbild
des unsichtbaren Gottes* (Kol 1,15).

In der liebenden und heilenden Zuwendung zu den Kindern, Armen,
Kranken, Ausgestoflenen zeigt uns Jesus in besonderer Weise das Antlitz
Gottes, der auch schon nach dem Zeugnis des Alten Testamentes auf die
Armen hort und die Gefangenen befreit (vgl. Ps 69,34). Auch in dem ge-
schundenen Antlitz des leidenden Jesus gibt Gott sich dem Betrachter zu er-
kennen. Gerade dieses Bild des ohnmichtigen Gottes bewahrt uns vor der
Versuchung, uns ein Gottesbild nach unseren eigenen Vorstellungen und
Wiinschen anzufertigen. In jiingster Zeit mehren sich die kritischen Stim-
men gegen eine in der heutigen Verkiindigung und Pastoral weit verbreitete
Tendenz, Gott auf das menschliche MaB zuriickzustutzen.*’ Und es wird da-
vor gewarnt, biblische Geschichten und Bilder ,,so einzumanschen, daf sie
eingehen wie Butter. Dadurch schabe man Gott so lange zurecht, ,,bis er so
ein kleines, nettes, gemiitliches, flauschiges, antiautoritires Kerlchen ist
wie ich selber“*s, Um dieser Gefahr zu entgehen, muss die ganze Breite der
biblischen Gottesvorstellungen zur Sprache gebracht werden. Ralph Sauer
erinnert in diesem Zusammenhang an die biblische Rede von der Gottes-
furcht. ,,Wo immer Gott in das Leben der Welt und des Menschen einbricht,
da erfiillen ihn Schauer und Furcht; daher lautet das erste Wort des Boten
Gottes an den Menschen: ,Fiirchtet euch nicht!““** Nicht zu verwechseln ist
diese Gottesfurcht mit der Angst. Diese ldhmt den Menschen und hindert
ihn daran, sein Leben aktiv und hoffnungsvoll zu gestalten. In der Erzéhlung
von der Stillung des Seesturms tadelt Jesus die Jiinger wegen ihrer Angst.
Und gleichzeitig erwdhnt Markus am Ende der Perikope: ,,Da ergriff sie
grof3e Furcht, und sie sagten zueinander: Was ist das fiir ein Mensch, dass
ihm sogar der Wind und der See gehorchen?** (Mk 4,41).

Wer eine Verniedlichung und Verharmlosung des Gottesbildes vermeiden
will, der muss den unfassbaren und unbegreiflichen Erfahrungen des
menschlichen Lebens ins Angesicht schauen, der muss die im Blick haben,
die auf der Schattenseite des Lebens sich befinden, die Armen, die Kranken,

“7Vgl. R. Sauer, Der Grund des Glaubens. Texte zur Betrachtung und Verkiindigung. Miin-
chen 1993, 50. — Vgl. ders., Wo bist du, Gott? Wege der personlichen Gotteserfahrung. Ke-
velaer 2002, 77-82.

“F. Steffensky, Das Haus, das die Trdume verwaltet. Wiirzburg 1998, 22. - Zitiert nach: Th.
Meurer, Das Fremde unmittelbar oder das Unmittelbare fremd machen? In: RpB 49/2002, 3-
16, 13.

4 R. Sauer, Der Grund des Glaubens (Anm. 47), 50.



Karl Josef Lesch 346

die physisch und psychisch Leidenden. Von ihnen sagt Jesus: ,,Was ihr fiir
einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan.” (Mt 25,
40). Ihr Anblick hindert uns daran, vorschnell vom lieben und allméchtigen
Gott zu sprechen. Vielmehr wirft dieser Anblick die Frage auf, wie All-
macht und Giite Gottes mit diesem Elend in Einklang zu bringen sind. Im
Anblick der Leidenden wird deutlich, dass, wie es im Synodenpapier ,,Un-
sere Hoffnung* heif3t, die ,,Hoffnungsgeschichte unseres Glaubens ... keine
ungebrochene Erfolgsgeschichte, keine Siegergeschichte nach unseren
Mabstiben [ist]. Sie ist vielmehr eine Leidensgeschichte, und nur in ihr und
durch sie hindurch konnen wir Christen von jenem Gliick und jener Freude,
von jener Freiheit und jenem Frieden sprechen, die der Sohn uns in seiner
Botschaft vom , Vater® und vom ,Reich Gottes‘ verheiBen hat.*>°

Ein aus den biblischen Schriften genédhrter Gottesglaube muss Mystik mit
Politik, das bedeutet mit dem Einsatz fiir die Armen und Schwachen, ver-
binden. Diesen Gedanken haben die Propheten immer wieder in den Vorder-
grund ihrer Botschaft gestellt. Wahrer Gottesdienst ist fiir sie immer gepaart
mit dem Dienst am Menschen, an denen, die unter Hunger, Ungerechtigkeit
und Unfriede zu leiden haben.

0 Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit. Ein Beschluss der Gemein-
samen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland (Heftreihe: Synodenbe-
schliisse, Nr. 18), Hrsg. Sekretir der Gem. Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland. Bonn o. J., 6.



