
„Ich allein bin Gott“ (Jes 43,12)
Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart?

Karl Josef Lesch, Vechta

1. Abschied vom persönlichen Gott? 

Religionssoziologische Untersuchungen der letzten Jahre konstatieren ei-
nen tiefgreifenden Wandel in Religion und Glaube. Die Analysen sprechen
von einer Privatisierung des Glaubens, von einer kirchenfernen Religiosität,
von einer Flickenteppichreligiosität und von Synkretismus. Wurden diese
Tendenzen der postmodernen Religiosität zunächst innerhalb von Jugend-
studien festgestellt, charakterisieren sie heute auch die Religiosität erwach-
sener Christen. Die Kirchenkrise der 70er Jahre hat sich inzwischen zu einer
Glaubenskrise oder „Gotteskrise“1 entwickelt. Es geht nicht mehr nur um
Fragen der Tradierung des christlichen Glaubens, um neue Verkündigungs-
strategien, vielmehr stehen der christliche Glaube selbst und (im Mittel-
punkt davon) das christliche Gottesbild auf dem Spiel. Die Rede vom per-
sönlichen Gott ist frag-würdig geworden. 

Nach einer österreichischen Untersuchung2 kristallisieren sich heute vier
Typen von Gläubigen heraus: Typ A = religiös–kirchlich konform, Typ B =
kirchenkritisch–gläubig, Typ C = unspezifisch–gläubig, Typ D = unreligiös.
Der größte Teil der Befragten (40 %) ist dem Typ C (unspezifisch–gläubig)
zuzuordnen. Die Anhänger dieser Gruppe identifizieren sich mit der Aussa-
ge: „Es gibt ein höheres Wesen oder eine allgemeine Energie.“3 Sie gehen
selten oder gar nicht zur Kirche, bekennen sich aber zu irgendeinem höhe-
ren Wesen. Im Blick auf ihre Spiritualität ergeben sich deutliche Parallelen
zu den Anschauungen von New Age und Esoterik. Auch ist der Einfluss
asiatischer Religionsvorstellungen unverkennbar, insbesondere des Bud-
dhismus. Bemerkenswert ist, dass 73 % derjenigen, die sich dieser Gruppe
zugeordnet haben, vom Buddhismus keine Kenntnis haben oder höchstens
ganz verschwommene Vorstellungen von den Riten asiatischer Religionen.
Nur 1,8 % der Befragten dieser Gruppe gab an, aktiv an einer New-Age-

1 J. B. Metz, Gotteskrise. Versuch zur „geistigen Situation der Zeit“, in: Diagnosen zur Zeit.
Mit Beiträgen von J. B. Metz. Düsseldorf 1994, 76-92. 
2 Zum Folgenden vgl. H. J. Thilo, Religiöse Befindlichkeit versus theologische Redlichkeit.
Konsequenzen einer Forschung der Erzdiözese Wien, in: Lebendige Seelsorge 49 (1998) 256-
260.
3 H. J. Thilo, Religiöse Befindlichkeit versus theologische Redlichkeit (Anm. 2), 256. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 331



Gruppe beteiligt zu sein oder eine asiatische Religionsform gewählt zu ha-
ben. Das bedeutet, dass der heutige Mensch offenbar einen unbewussten
Hang zu einer apersonalen Gottesvorstellung im Sinne einer asiatischen Re-
ligiosität hat, ohne dass er in direkte Berührung mit einer solchen Religion
oder einer esoterischen Gruppe gekommen ist. Diese Tatsache ist eine He-
rausforderung für das Christentum mit seinem personalen Gottesbild. 

Nach einer Emnid-Studie im Auftrag der evangelischen Wochenzeitung
„Das Sonntagsblatt“ glauben 56,8 % der Deutschen an Gott. Befragt nach
ihrem Gottesbild gaben 48,5 % an, Gott sei in der Natur, und 43,9 %, Gott
sei eine universale Kraft.4 Die christliche Auffassung von einem persönli-
chen Gott wird in Deutschland nach dieser Umfrage nur von 17,3 % geteilt.
44,9 % der Befragten sind der Auffassung, Gott zeige sich im Handeln der
Menschen. Jeder dritte ist der Meinung, Gott schaue dem Weltgeschehen ta-
tenlos zu. Eine aktive Rolle billigen ihm lediglich 21,4 % zu. Wenn man da-
von ausgeht, dass nur noch 17,3 % bundesweit an einen persönlichen Gott
glauben, dann ist dabei zu bedenken, dass sich darunter auch gläubige Mus-
lime und Juden befinden. Mit anderen Worten: Der Anteil der Christen, die
sich zu einem persönlichen Gott bekennen, liegt unter einem Sechstel. Eine
Umfrage von 1999 im Auftrag des Focus spricht sogar von einem Anteil von
12 %.

Länderübergreifende Studien in West- und Südeuropa bestätigen diesen
Trend.5 Bekannten sich 1966 in den Niederlanden noch 47 % zum Glauben
an einen persönlichen Gott, waren es im Jahre 1979 nur noch 33 %, 1990 nur
noch 28 % und 1996 lediglich 24 %.6

Aussagekräftig ist auch das Ergebnis einer Untersuchung in Belgien, bei
der gefragt wurde, wo das Göttliche zu finden sei. Dabei ergab sich folgen-
de Reihung: 1. in der Natur, 2. in der Liebe, 3. in der Freundschaft, 4. im Ge-
bet, 5. in der Bibel, 6. im Einsatz für Frieden und Gerechtigkeit und 7. in der
Liturgie7. Die Natur ist somit zum bevorzugten Ort der Gottesbegegnung ge-
worden. Hier empfindet der postmoderne Mensch ein „ozeanisches“ Ge-
fühl. Hier taucht er ein in das Meer des Göttlichen. Für 31 % der befragten
Belgier ist Gott in erster Linie „das große Ganze“, für 17 % eine Energie und

Karl Josef Lesch 332

4 Vgl. http://www.Humanist.de./Religion/Umfrage.html: Wie gläubig sind die Deutschen
wirklich?
5 Vgl. z. B. A. Krumpholz-Reichel, Glaubst Du an Gott? Die Einstellungen Jugendlicher zur
Religion, in: Psychologie heute 06/2001, 24-25: berichtet über eine von Hans-Georg Ziebertz
durchgeführte Untersuchung von Jugendlichen in Deutschland, in den Niederlanden, in
Österreich und in Großbritannien.
6 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europäer, in: Theologisch-Praktische
Quartalsschrift 148 (2000) 338-347, 339. - P. M. Zulehner/H. Denz, Wie Europa lebt und
glaubt. Europäische Wertestudie. Düsseldorf 1993, 29f. 
7 Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europäer (Anm. 6), 340.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 332



nur für 8 % eine Person.8 Die aufgezeigte Reihung muss jeden, der mit Pas-
toral und Verkündigung zu tun hat, aufhorchen lassen. Wenn ein klassischer
Ort der Gottesbegegnung wie die Liturgie an letzter Stelle steht, dann stellt
sich ernsthaft die Frage nach der Liturgiefähigkeit des heutigen Menschen.9

Und selbst das Gebet steht nur an 4. Stelle. Nicht weniger nachdenklich
stimmt uns die Platzierung des Einsatzes für Frieden und Gerechtigkeit
(Platz 6). Sie ist ein Indikator für den Grad der Individualisierung und Pri-
vatisierung von Religion und Glaube. Mitmenschlichkeit, Solidarität mit
den Benachteiligten, Einsatz für Frieden und Gerechtigkeit treten gegen-
über dem Streben nach Autonomie und Selbstverwirklichung in den Hinter-
grund. Selbst im katholischen Spanien zeigt sich ein – wenn auch weniger
starker - Trend zu einem apersonalen Gottesbild.10

Der schwindende Glaube an einen personalen Gott zieht eine steigende
Ablehnung des Glaubens an den dreifaltigen Gott nach sich. Wie eine
holländische Studie belegt, ist der Glaube an Gott als den dreifaltigen selbst
bei den praktizierenden Katholiken fast gänzlich aus dem Bewusstsein ge-
schwunden. 1969 sahen noch 56 % Jesus als Sohn Gottes an, 1979 waren es
noch 41 % und 1996 lediglich noch 33 %.11 Nach einer Untersuchung in
Frankreich bekannten sich 32 % zu einem dreifaltigen Gott.12

Für den postmodernen Menschen hat Gott kein eindeutiges Gesicht. Er ist
universal, fern und nah zugleich. Gott wird als Urenergie, als Kraftquelle für
menschliches und kosmisches Leben gesehen. „Gott ist in der Natur, die Na-
tur bin ich, Gott ist in mir.“ Er ist „für viele Menschen der absolut Uner-
reichbare, eine Energie. Gott ist transzendent und immanent gleichzeitig,
ein Konzept, das auch als Pantheismus bezeichnet wird.“13

2. Die Postmoderne als Nährboden für ein verändertes Gottesbild

Die Rede von Gott ist nicht mehr auf den kirchlichen Raum beschränkt, viel-
mehr finden sich im Zuge eines neu erwachten religiösen Interesses in
Kunst, Literatur, Musik und Werbung Spuren der Sehnsucht nach dem ganz
Anderen, nach dem Transzendenten, nach dem Göttlichen. Esoterisch ge-

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 333

8 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europäer (Anm. 6)., 341. 
9 Vgl. R. Sauer, Die Kunst, Gott zu feiern. München 1996.
10 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europäer (Anm. 6), 341.
11 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europäer (Anm. 6) 346.
12 Vgl. J. Kerkhofs, Gott in der Alltagssprache der Europäer (Anm. 6), 347.
13 „Auch moderne Menschen suchen Hoffnung und Beistand“. Interview von Psychologie
heute mit H.-G. Ziebertz, in: Psychologie heute 06/2001, 20-25, 23–25.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 333



färbte mystische Strömungen mit pantheistischen Gottesvorstellungen fin-
den breiten Anklang, nicht nur außerhalb, sondern auch innerhalb des Chris-
tentums. 

Heterogenität14 oder „radikale Pluralität“15 werden als entscheidende
Merkmale der Postmoderne genannt. Die viel zitierte Pluralität lässt auf der
gesellschaftlichen, kulturellen und auf der weltanschaulichen und religiösen
Ebene keine einheitlichen Wertmaßstäbe zu. Leitende Ideensysteme bre-
chen zusammen, alle Sprachspiele sind erlaubt, alle Handlungsmuster ste-
hen gleichberechtigt nebeneinander, Lebensweisen und Wertmaßstäbe ent-
ziehen sich einer Wahrheitsprüfung. Gerechtfertigt wird die Heterogenität
der Postmoderne mit dem Hinweis darauf, dass wir die „Sehnsucht nach
dem Ganzen und Einen“ mit dem Terror des 19. und 20. Jahrhundert teuer
bezahlt hätten.16

Pluralität beherrscht auch den Sektor Religion. Nicht nur dadurch, dass
verschiedene Religionen in einer Gesellschaft nebeneinander existieren,
sondern auch dadurch, dass eine zunehmende Differenzierung innerhalb des
Christentums zu verzeichnen ist (vgl. Entstehen zahlreicher Freikirchen als
Kennzeichen der Gegenwart, bes. in den USA, in südamerikanischen und
afrikanischen Ländern). Auch innerhalb einer Konfession wie der römisch-
katholischen ist eine wachsende Pluralität feststellbar. Schließlich äußert
sich die Pluralität dadurch, dass kirchliches Christentum und privat gelebte
Religiosität sich immer weiter voneinander entfernen.

Die religiöse Pluralität bringt es mit sich, dass keiner Religion mehr das
Recht zugesprochen wird, allein zu bestimmen, was Gott oder das Göttliche
ist. Unterschiedliche Gottesvorstellungen stehen gleichberechtigt nebenein-
ander. Dennoch sind gewisse Trends hinsichtlich des Gottesbildes erkenn-
bar: Auf der einen Seite wird die Transzendenz Gottes bzw. des Göttlichen
herausgestellt (Gott als höhere Macht, als ein größeres Ganzes etc.), auf der
anderen Seite wird Gott auch immanent erfahren als göttlicher Funke in mir
selbst, in meinem Innern, in meinem Herzen. Unverkennbar ist der Wandel
von einer personalen zu einer apersonalen Gottesvorstellung, von Gott zum
Göttlichen. Gott wird eher als Erstursache statt als Person verstanden. Er
wird im pantheistischen Sinn als das Ganze der Natur angesehen oder im
Sinne eines Deismus als transzendenter Horizont der Wirklichkeit. Der per-
sonale Gott, der sich dem Menschen zuwendet, der sich in der Geschichte
offenbart, tritt immer mehr in den Hintergrund.17

Karl Josef Lesch 334

14 Vgl. J.-F. Lyotard, Das postmoderne Wissen. Ein Bericht. Hrsg. P. Engelmann. Graz/Wien 1986.
15 W. Welsch, Unsere postmoderne Moderne. Berlin 1994.
16 J.-F. Lyotard, Postmoderne für Kinder. Briefe aus den Jahren 1982-1985. Hrsg. P. Engel-
mann. Wien 1987, 30f. 
17 Vgl. Imagining God. Hrsg. H.-G. Ziebertz. Münster 2001. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 334



Die holistische Sicht der Welt bedingt ein neues Gottesbild. Im Mittel-
punkt der religiösen Vorstellungen steht die mystische Erfahrung. Sie ist
das, was alle Religionen miteinander verbindet. „Unsere mystische Erfah-
rung ist der Punkt, an dem wir alle eins sind.“18 Die Mystik wird als Kristal-
lisationspunkt verstanden, in dem alle Religionen sich zu einer Urreligion
vereinen. Alle Religionen lassen sich auf einen Nenner, auf eine Weltein-
heitsreligion zurückführen.19 Gott bzw. das Göttliche ist nicht wie nach bib-
lischer Auffassung im personalen Gegenüber zu suchen, sondern in der ei-
genen Mitte, in der Einheit zwischen Göttlichem und Menschlichem. Je
mehr es gelingt, alles Unterschiedliche, ja alles Gegensätzliche zu integrie-
ren, Mensch und Mitmensch, Mensch und nicht-menschliche Natur, desto
tiefer ist die mystische Erfahrung. Unter Berufung auf fernöstliche und mit-
telalterliche Mystik wird Gotteserkenntnis als Eins-Werden mit dem Göttli-
chem, als Eins-Werden mit dem Universum verstanden. 

3. Herausforderung für die christliche Gottesvorstellung

Je bunter sich die Palette vorfindlicher Gottesbilder gestaltet, um so drän-
gender wird die Frage nach dem spezifisch christlichen Gottesbild. Die
Konturen dieses Gottesbildes sind heute nicht in apologetischer oder gar po-
lemischer Abwehrhaltung zu bestimmen, sondern im offenen Dialog mit
Andersdenkenden und -glaubenden zu suchen. Unser Bekenntnis zu dem
Gott Israels und dem Vater Jesu Christi erfolgt nicht mehr in dem geschütz-
ten Raum von Gleichgesinnten, sondern mitten auf dem bunten Markt von
Sinnanbietern und Gottesanbetern. Mit Hochachtung haben die Väter des
2. Vatikanischen Konzils von den nichtchristlichen Religionen gesprochen
und deren Bemühen anerkannt, „der Unruhe des menschlichen Herzens ...
zu begegnen“20 durch ihre Lehre, Lebensregeln und heilige Riten. „Mit auf-
richtigem Ernst“, so beteuern sie, „betrachtet sie [die Kirche] jene Hand-
lungs- und Lebensweisen, jene Vorschriften und Lehren, die zwar in man-
chem von dem abweichen, was sie selbst für wahr hält und lehrt, doch nicht
selten einen Strahl jener Wahrheit erkennen lassen, die alle Menschen er-
leuchtet“21. Gleichzeitig aber mahnen die Konzilsväter die Christen, sich auf
ihren Weg zu Gott zu besinnen, nämlich auf Christus, „in dem die Menschen

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 335

18 D. Steindl-Rast, Mystik als Grenze der Bewußtseinsevolution – eine Betrachtung, in: Die
Chance der Menschheit. Hrsg. St. Grof. München 1988, 168-194, 169.
19 Vgl. hierzu auch W. Höbsch, Eine-Welt-Religion? Universalreligiöse Strömungen in heu-
tiger Zeit, in: Pastoralblatt 54 (2002) 227–233.
20 NA 2. 
21 NA 2. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 335



die Fülle des religiösen Lebens finden, in dem Gott alles mit sich versöhnt
hat“.22

Der Hinweis der Konzilsväter auf die Reichtümer fremder religiöser Tra-
ditionen trifft beim heutigen – vor allem jungen – Christen auf offene Ohren,
nicht jedoch die Mahnung, Christus als den alleinigen Weg zu Gott zu be-
kennen. Diese Forderung stößt beim heutigen Menschen in zunehmendem
Maße auf Unverständnis. Sein Bild von Jesus Christus entspricht nur noch
teilweise der Lehre der Kirche. 

Nach einer Spiegel-Umfrage aus dem Jahr 1992 glauben nur noch 29 %
der Deutschen an Jesus Christus im Sinne der kirchlichen Lehre, 1967 wa-
ren es noch 42 %. 43 % sehen in Jesus von Nazareth lediglich einen großen
Menschen, der auch heute noch Vorbildcharakter hat.23 Insbesondere junge
Menschen tun sich nicht nur schwer, Jesus Christus als Gottessohn, sondern
auch als Vorbild anzunehmen. „Jesus hat keine Bedeutung für mich“, stellt
ein 15jähriger Schüler fest. „Der hätte ruhig an seinem Kreuz hängen blei-
ben können. Ich glaube einfach nicht an ihn“24. Ähnlich äußerte sich ein an-
derer Jugendlicher: „Jesus hat keine Bedeutung in meinem Leben. Ich glau-
be an mich, an die Menschen, den Verstand und die Natur.“ (Junge, 16 J.)25

Ähnlich wie bei der Gottesfrage zeigt sich auch hier, dass der Bezug zum
eigenen Leben verloren gegangen ist. Hier zeigt sich die Gotteskrise in
ihrem ganzen Ausmaß. Und es stellt sich die Frage, wie wir in Theologie
und Verkündigung darauf reagieren. Der Dortmunder Theologe Thomas
Ruster fordert in diesem Zusammenhang die Abkehr von dem korrelativen
Ansatz in Theologie und Religionspädagogik und die konsequente Hinwen-
dung zur Bibel, um daraus „gerade das Fremde, Unableitbare, Unvermutete
biblischer Erfahrungen ... herauszuheben“26. 

Ausdrücklich wendet er sich gegen religionspädagogische Tendenzen,
die einer Nivellierung unterschiedlicher Gottesbilder Vorschub leisten.
Theologisch problematisch erscheint ihm vor allem die pluralistische Reli-
gionstheologie, da sie Gott auf eine letzte, höhere Realität reduziere, die mit
ganz verschiedenen Namen belegt werde. Demnach könne es keinen Abso-
lutheitsanspruch einer Religion mehr geben. Alle Religionen seien nichts
anderes als „relativ verschiedene Art und Weisen, die Erfahrungen mit dem
Unnennbaren zu chiffrieren“27. Demnach könnten christliche Glaubensin-

Karl Josef Lesch 336

22 NA 2. 
23 Nur noch jeder vierte ein Christ, in: Der Spiegel 46 (15.06.1992) 36-50, 41. 
24 G. Bußmann, „Der hätte ruhig an seinem Kreuz hängen bleiben können.“ Erwarten junge
Menschen Heil von Jesus Christus? In: Diakonia 26 (1995) 342-347, 343f. 
25 G. Bußmann, „Der hätte ruhig an seinem Kreuz hängen bleiben können.“ (Anm. 24), 344. 
26 Th. Ruster, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung von Christentum
und Religion (QD 181). Freiburg i. Br. 22000, 200. 
27 Th. Ruster, Der verwechselbare Gott (Anm. 26), 196. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 336



halte wie Trinität, Menschwerdung Gottes oder Gottessohnschaft keine ab-
solute Heilsbedeutung mehr besitzen, sondern seien lediglich Ausdruck der
legitimen Vielfalt der Religionen. 

Auch wenn die Kritik Rusters teilweise überzogen ist, so sollte dennoch
sein Plädoyer für eine stärkere Gewichtung der biblischen Tradition und für
eine intensivere Beschäftigung mit der biblischen Botschaft ernst genom-
men werden. Nur so kann ein extremer Konstruktivismus, der dem Offenba-
rungscharakter der christlichen Botschaft nicht mehr gerecht wird, ver-
hindert werden. Das Hören auf die Worte der Schrift, das Offensein für die
biblische Botschaft bewahrt uns davor, Gott zum reinen Konstrukt unseres
eigenen Denkens zu machen. Das eigene persönlich gefärbte Gottesbild be-
darf stets der Korrektur durch andere Gottesbilder, vorrangig durch die in
der Bibel dokumentierten Gotteserfahrungen. 

Ausdrücklich warnt Papst Johannes Paul II. die Katecheten davor, sich
den Glauben „nach eigenem Belieben zu basteln“28. Er verweist auf das
Recht der Gläubigen, „nicht subjektive Antworten der Lehrenden zu hören,
sondern Antworten, die dem Lehramt der Kirche entsprechen“29. Die War-
nung des Papstes vor einem religiösen Konstruktivismus gilt nicht nur den
Katecheten, sondern auch den Adressaten ihrer Glaubensunterweisung, sie
gilt Lehrenden und Lernenden. 

4. Konturen des biblischen Gottesbildes

Die jüdische Gemeinde bekennt täglich ihren Glauben an den einzigen Gott:
„Höre, Israel, der Herr ist unser Gott, der Herr als einer allein!“30 Vermutlich
wurde dieses aus Dtn 6,4 stammende Bekenntnis bereits in der vorexilischen
Kultversammlung verwandt. 

Der Gottesglaube Israels war jedoch nicht von Anfang an monotheistisch
ausgerichtet. Vielmehr berichtet das Alte Testament selbst, dass die Vorvä-
ter Götter verehrt haben. Nach Gen 35,24 ließ Jakob „die fremden Götter“
entfernen. Nach Jos 24,2 „dienten“ die Väter jenseits des Euphrats „anderen
Göttern“. Jahwe war zunächst noch ein Sippengott, der „Gott Abrahams“
(Gen 31,53), „der Gott Isaaks“ (Gen 28,19) und „der Gott Abrahams, der
Gott Isaaks und der Gott Jakobs“ (Ex 3,6.15). 

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 337

28 Zitiert nach: F. Kucher, Katechismus, Korrelation, Konstruktivismus, in: CpB 115 (2002)
172-176, 175. 
29 Zitiert nach: F. Kucher, Katechismus, Korrelation, Konstruktivismus (Anm. 28), 175.
30 Zum Folgenden vgl. A. Deissler, Die Grundbotschaft des Alten Testaments. Freiburg i. Br.
41974, 25ff. – Th. Söding, Mehr als ein Buch. Die Bibel begreifen. Freiburg i. Br. 21995,
318ff. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 337



Der Glaube an den „Gott der Väter“ (Ex 3,15) wurde immer dann auf die
Probe gestellt, wenn er mit anderen Gottesvorstellungen konfrontiert wurde.
Beim Übertritt nach Kanaan brachten die Vätersippen ihre eigenen Got-
teserfahrungen und –vorstellungen mit dem dort verehrten Hochgott El zu-
sammen: „Ich bin Gott [El], der Gott deines Vaters“ (Gen 46,3). Hier grenz-
te man sich nicht apologetisch oder polemisch vom fremden Gottesglauben
ab, sondern suchte nach Gemeinsamkeiten, um den eigenen Glauben auch in
einer neuen, fremden Kultur verstehbar und nachvollziehbar zu machen. 

Israel hat im Laufe seiner wechselvollen Geschichte die Höhen und Tie-
fen des Ringens um die eigene Glaubensidentität erlebt und durchlitten. Der
Dekalog mahnt mit seiner Weisung: „Du sollst neben mir keine anderen
Götter haben“ (Ex 20,3; Dtn 5,7) das Gottesvolk, das Herzstück seines
Glaubens nicht preiszugeben, nämlich das Bekenntnis zu Jahwe, dem einzi-
gen Gott, der sein Volk aus der Knechtschaft in Ägypten geführt hat. Es geht
bei diesem Ringen nicht um eine theologische Streitfrage auf akademischer
Ebene, sondern um eine Frage, die das Volk in seiner gesamten Existenz be-
trifft. Mit anderen Worten, es ist primär nicht eine Frage der Gotteslehre,
sondern der Gottesbeziehung. Um die Innigkeit dieser Beziehung zu veran-
schaulichen, spricht die Schrift vom Bund zwischen Jahwe und seinem Volk
und scheut sich nicht, das Bild der Liebe zwischen Mann und Frau auf das
Verhältnis zwischen Gott und Mensch zu übertragen. 

Das innige Liebesverhältnis zwischen Gott und Mensch verlangt nach
Exklusivität:31 „Jahwe ist der Gott im Himmel oben und auf der Erde unten,
keiner sonst“ (Dtn 4,39). Die Versuchung, die Bindung an Jahwe aufzuge-
ben, war nach der Sesshaftwerdung der Israeliten im Anschluss an die Wüs-
tenwanderung besonders groß. Hier begegneten die Israeliten den kanaanäi-
schen Gottesvorstellungen und religiösen Kulten. Und sie taten das, „was
dem Herrn missfiel ... Sie verließen den Herrn, den Gott ihrer Väter, der sie
aus Ägypten herausgeführt hatte, und liefen anderen Göttern nach, den Göt-
tern der Völker, die rings um sie wohnten.“ (Ri 2,11f.). Jahwe verlassen be-
deutete, die durch ihn gewonnene Freiheit aufs Spiel setzen und damit das
individuelle und gesellschaftliche Leben gefährden. Um dieser Gefahr zu
entgehen, mahnten die Propheten in der Folgezeit immer wieder, die Treue
zu Jahwe zu wahren und den Verlockungen fremder religiöser Kulte zu wi-
derstehen. 

Elija stellte die Israeliten vor die Alternative: „Wenn Jahwe der wahre
Gott ist, dann folgt ihm! Wenn aber Baal es ist, dann folgt diesem“ (1 Kön
18,21). Die Erzählung vom Opfer auf dem Karmel (1 Kön 18, 20ff.) erweckt

Karl Josef Lesch 338

31 Zum Folgenden vgl. R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments, Bd. II. Neukirchen-
Vluyn 2001, 205-216. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 338



den Eindruck einer gewaltigen und restlos überzeugenden Demonstration
des wahren Gottes. Doch der Fortgang der Erzählung macht den Leser da-
rauf aufmerksam, dass die wahre Gottesbegegnung noch aussteht. Elija ge-
riet in Todesgefahr und in der Wüste wünschte er sich erschöpft unter einem
Ginsterstrauch den Tod. Doch ein Engel des Herrn stärkte ihn mit Wasser
und Brot und ermunterte ihn: „Steh auf und iss! Sonst ist der Weg zu weit für
dich!“ (1 Kön 19,7). Und er machte sich wie einst die Israeliten 40 Tage und
40 Nächte auf den Weg durch die Wüste bis zum Gottesberg Horeb. Dort er-
schien ihm wie einst Mose der Herr, nicht im Sturm, Gewitter oder Erdbe-
ben, sondern im leichten Säuseln des Windes (vgl. 1 Kön 19,9ff.; vgl. Ex
33). Gott zu begegnen, dazu bedarf es einer langen, manchmal gefahr- und
mühevollen Wanderung. Gottesbegegnung ereignet sich nicht nur de-
monstrativ am heiligen Ort der Opferstätte, sondern in der Einsamkeit der
Wüste. 

Mit eindringlichen Worten wies der Prophet Amos seine Hörer darauf
hin, dass der Gottesglaube zutiefst mit dem Handeln des Menschen verbun-
den ist. Gott richtet Israel, weil es die Freiheit verspielt hat, die er ihm ge-
schenkt hat, indem es seine Weisungen missachtet und „das Recht der
Schwachen“ gebeugt hat (Am 2,7). Ausdrücklich ruft Gott seinem Volk in
Erinnerung: „Ich bin es gewesen, der euch aus Ägypten geführt hat“ (Am
2,10). Für Amos ist Gottesdienst nur dann ehrlich und aufrichtig, wenn der
Gläubige sich gleichzeitig für Recht und Gerechtigkeit einsetzt. „Dein Har-
fenspiel will ich nicht hören, sondern das Recht ströme wie Wasser, die Ge-
rechtigkeit wie ein nie versiegender Bach“ (Am 5,23f.). 

Unter den Propheten hat Hosea sich in besonderer Weise dem Thema der
Einzigkeit Gottes zugewandt. Mit scharfen Worten prangert er Israels Hin-
wendung zu den Baalskulten an. Er stellt Israel als untreue Ehefrau, als Hu-
re Jahwes hin. Er erinnert die Israeliten daran, dass Jahwe es ist, der ihnen
Korn, Wein und Öl gibt. (Vgl. Hos 2,10). Spöttisch betitelt er die Götter der
Nachbarvölker als selbst gemachte Götzen (vgl. Hos 8,4), als Bilder (vgl.
Hos 13,2) oder als Götzenbilder aus Holz (vgl. Hos 4,12). 

Die Begegnung mit anderen Völkern und mit deren Gottesvorstellungen
und religiösen Kulten zwang Israel dazu, sein Verhältnis zu den andern Völ-
kern und ihren Religionen kritisch zu durchleuchten.32 Durch die Vermi-
schung mit der ansässigen kanaanäischen Bevölkerung nach der Landnah-
me entstand in Israel ein religiöser Pluralismus, der den Glauben an Jahwe
auf eine ernsthafte Probe stellte. Als Kriterium für die Echtheit und Unver-
fälschtheit des Jahweglaubens galt vor allem die Erinnerung an die Befrei-
ung Israels aus der Hand der Ägypter sowie die Bewährung des Gottesglau-

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 339

32 Vgl. R. Rendtorff, Theologie des Alten Testaments, Bd. II (Anm. 31), 235ff. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 339



bens im Leben des Volkes. „Ich bin es gewesen, der euch aus Ägypten ge-
führt ... hat ... Nur euch habe ich erwählt aus allen Stämmen der Erde; darum
ziehe ich euch zur Rechenschaft für alle eure Vergehen“ (Am 2,10; 3,2). Es
geht nicht um polemische Abgrenzung von fremden Gottesvorstellungen
und Kulten, sondern um die Reinigung und Vertiefung des Jahweglaubens.
Die Begegnung mit fremden Gottesvorstellungen und Kulten provoziert ei-
nen Klärungsprozess für den eigenen Gottesglauben. 

Eine weitere ernsthafte Probe für den Gottesglauben Israels stellte das
Babylonische Exil dar. Die Exklusivität des israelischen Gottesglaubens be-
tont Deuterojesaja mit einer Reihe von Selbstaussagen Jahwes: „Ich allein
bin Gott.“ (Jes 43,12) oder „... außer mir gibt es keinen Gott“ (Jes 44,6).
Auch Deuterojesaja geht es um die Klärung des Gottesverständnisses ange-
sichts einer Vielfalt fremder Gottesvorstellungen. Seine Maßstäbe sind
ebenfalls Gerechtigkeit und Rettung: „Es gibt keinen Gott außer mir; außer
mir gibt es keinen gerechten und rettenden Gott“ (Jes 45,21). Der wahre
Gott ist der, „der einen Weg durchs Meer bahnt“ (Jes 43,16). In Erinnerung
an vergangene Heilstaten können die Verbannten auf die Zusage Gottes ver-
trauen: „Seht her, nun mache ich etwas Neues“ (Jes 43,19). „Ich mache die
Wüste zum Teich und das ausgetrocknete Land zur Oase“ (Jes 41,18). 

Eine Frucht der Auseinandersetzung mit der Glaubenswelt der Babylo-
nier war die Universalisierung der Heilshoffnungen Israels. Nach Deutero-
jesaja richtet Gott sein Wort an alle Völker und fordert sie auf: „Wendet
euch mir zu, und lasst euch erretten, ihr Menschen aus den fernsten Ländern
der Erde; denn ich bin Gott und sonst niemand. ... Vor mir wird jedes Knie
sich beugen, und jede Zunge wird bei mir schwören: Nur beim Herrn ... gibt
es Rettung und Schutz“ (Jes 45,22–24). Der Gott Israels ist nicht nur der
Gott aller Menschen, sondern Herr über die ganze Schöpfung. „Denn ... er
ist der Gott, der die Erde geformt und gemacht hat – er ist es, der sie erhält,
er hat sie nicht als Wüste geschaffen, er hat sie zum Wohnen gemacht“ (Jes
45,18). 

Eine universale Gottesvorstellung begegnet uns besonders deutlich im
Neuen Testament bei Jesus von Nazareth. Er sprengt die Vorstellung, das
Heil sei auf das Volk Israel beschränkt. Das Volk, aus dem er selbst stammt,
kann Gott nicht für sich allein beanspruchen. Im Blick auf das Vertrauen,
das der heidnische Hauptmann von Kafarnaum Jesus entgegenbrachte, sag-
te Jesus zu seinen Zuhörern: „Einen solchen Glauben habe ich in Israel noch
bei niemand gefunden. Ich sage euch: Viele werden von Osten und Westen
kommen und mit Abraham, Isaak und Jakob im Himmelreich zu Tische sit-
zen; die aber, für die das Reich bestimmt war, werden hinausgeworfen in die
äußerste Finsternis; dort werden sie heulen und mit den Zähnen knirschen“
(Mt 8,10–12).

Karl Josef Lesch 340

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 340



Die Botschaft Jesu von der Nähe der Gottesherrschaft richtet sich nicht
ausschließlich an sein eigenes Volk, sondern an alle Völker. Im Gleichnis
vom himmlischen Hochzeitsmahl fordert der König seine Diener auf: „Geht
... hinaus auf die Straßen und ladet alle, die ihr trefft, zur Hochzeit ein.“ (Mt
22,9). Jesus steht in der Tradition des alttestamentlichen Gottesglaubens.
Auch für ihn ist Gott ein rettender Gott, der sich der Bedrängten annimmt.
Der jesuanische Gott ist ein Gott der Hungernden, Dürstenden, der Trauern-
den, Gefangenen, Kranken, aus der Gesellschaft Ausgestoßenen, ein Gott
der Fremden. (Vgl. Mt 5,3ff.; Mt 25,31ff. u.ö.). Dieser Gott ist einerseits ein
vertrauter Gott, zu dem wir Vater (Abba) sagen dürfen (vgl. Mk 14,36; Mt
6,9ff.), andererseits ist er ein Gott, der provoziert, der die herrschenden Ver-
hältnisse hinterfragt und auf den Kopf stellt. „Er stürzt die Mächtigen vom
Thron und erhöht die Niedrigen. Die Hungernden beschenkt er mit seinen
Gaben und lässt die Reichen leer ausgehen“ (Lk 1,52f.).

5. Christlicher Gottesglaube im Kontext der Postmoderne 

„Ehrfurcht vor Gott – vor welchem?“ so hat der evangelische praktische
Theologe Volker Drehsen einen 1999 veröffentlichen Beitrag betitelt, in
dem er mit Bedauern feststellt, das Christentum habe seine kulturelle Inte-
grationskraft sowie seine Erziehungs- und Bildungskraft eingebüßt.33 Die
Ursache dafür sieht er in dem postmodernen Zeitgeist, der gekennzeichnet
sei durch eine Art „Ökumene der Mehrdeutigkeit“ und durch die Überzeu-
gung, „daß es einen allumfassenden religiösen Konsens“34 nicht mehr gebe.
Er konstatiert zwei mögliche Umgangsarten mit dieser Situation: zum einen
den Fundamentalismus und zum andern den Synkretismus. Der Fundamen-
talismus verweigere sich strikt dem Pluralismus der Postmoderne und ver-
suche, seine Identität dadurch zu wahren, dass er sich von allem abgrenze,
was die eigene Position in Frage stellen könne. Der Synkretismus poche auf
der Autonomie des Einzelnen und seiner Freiheit, selbst seine religiösen
Sinnmuster zusammenstellen zu dürfen. Religiöse Traditionen hätten dabei
keinerlei verbindlichen Charakter. 

Der Wiener Pastoraltheologe Paul M. Zulehner erklärt den Hang zum
Fundamentalismus mit einer zunehmenden „Freiheitsermüdung“ und mit
einer „Neigung zur Freiheitsflucht“35. Er sieht Anzeichen dafür, dass immer

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 341

33 V. Drehsen, Ehrfurcht vor Gott – vor welchem? Erziehung zu allerlei Göttlichem unter
„postmodernen“ Vorzeichen, in: Ehrfurcht vor Gott und Toleranz – Leitbilder interreligiösen
Lernens, Hrsg. E. Gottwald/F. Rickers, Neukirchen-Vluyn 1999, 93-107.
34 V. Drehsen, Ehrfurcht vor Gott – vor welchem? (Anm. 33),  95.
35 P. M. Zulehner, Kirchen-Ent-Täuschungen. Wien 1997, 42.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 341



mehr Menschen ihre Freiheit, selbständig über ihr Leben und ihren Lebens-
stil zu entscheiden, als Last empfinden und diese an Autoritäten, Gruppen,
Gurus oder Therapeuten abtreten. Ein Indiz für diese Tendenz ist die Tatsa-
che, dass seit Beginn der neunziger Jahre der Gehorsam wieder vermehrt als
Erziehungsziel anerkannt wird. Während die Zustimmung zum Gehorsam
als Erziehungsziel von 1970 bis 1990 von 86 % auf 44 % sank, stieg sie im
Jahr 1992 erneut auf 48 % und 1994 auf 53 %.36 Die Tendenz, individuelle
Entscheidungsfreiheit und Verantwortung an andere abgeben zu wollen,
zeigt sich auch im religiösen Bereich. Auch hier gibt es Menschen, die die
Mühen eines dauernden Ringens um die rechte Sicht des Glaubens und um
die rechte ethische Entscheidung scheuen und sich lieber den Weisungen ei-
ner kirchlichen Autorität oder religiösen Gruppe unterstellen. Glaubensin-
halte werden dabei von religiösen/kirchlichen Autoritäten unbefragt über-
nommen. Eine kritische Befragung auf dem Hintergrund anderer Sinndeu-
tungen könnte zur eigenen Verunsicherung beitragen und wird deswegen
vermieden. 

Synkretistische Tendenzen dagegen entsprechen ganz dem postmodernen
Relativismus und können sich auf einen erkenntnistheoretischen Konstruk-
tivismus berufen. Danach gibt es keine objektive Erkenntnis. Vielmehr ist
die „Umwelt, so wie wir sie wahrnehmen, ... unsere Erfindung.“37 Wis-
sensaneignung ist kein rezeptiver Vorgang im Sinne von Übertragung und
Aneignung, sondern ein aktiver Vorgang, bei dem eigene Strukturen zur
Deutung der Wirklichkeit aufgebaut werden. Auf die Theologie übertragen
bedeutet dies, dass jeder Mensch Theologe ist, denn er übernimmt „Verant-
wortung ... für die Konstruktion seines vertretenen Glaubens“38.

Wie sehr diese Sicht der Glaubenskonstruktion inzwischen von vielen
Zeitgenossen verinnerlicht worden ist, belegen Äußerungen von Jugendli-
chen: „Ich hab’ mir meine eigene Religion zusammengebaut / zusammen-
gezimmert / zusammengebastelt.“ „Die eine Autorität gibt es nicht. Ich
picke mir die Sachen raus, die für mich Wahrheit sind und die ich gebrau-
chen kann.“39. „... wenn du überall ‘n bißchen Wahrheit rausnimmst, dann
hast du die absolute Wahrheit - nämlich deine Wahrheit“?40

Ein solcher Konstruktivismus stellt die Bedeutung der Heiligen Schrift
und der kirchlichen Tradition zutiefst in Frage. Wo bleibt hier das Korrektiv

Karl Josef Lesch 342

36 P. M. Zulehner, Kirchen-Ent-Täuschungen (Anm. 35), 41.
37 H. von Foerster, Das Konstruieren einer Wirklichkeit, in: Die erfundene Wirklichkeit. Wie
wissen wir, was wir zu wissen glauben? Hrsg. P. Watzlawick. München 1995, 39–60, 40.
38 N. Ammermann, Kurze Einführung in die Empirische Theologie. http://afeth2000.de/Do-
kumente/Emp_Theo/Emp_Theo.htm – 10.07.2001.
39 H. Barz, Jugend und Religion, Bd. II. Opladen 1992, 113.
40 H. Barz, Jugend und Religion, Bd. II. (Anm. 39), 112.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 342



für mögliche Verirrungen bei der Suche des Einzelnen nach der Wahrheit
des Glaubens und nach dem rechten Gottesbild? Christlicher Glaube ist, zu-
mindest nach katholischem Verständnis, eingebettet in die Gemeinschaft
der Glaubenden. Hier erfährt der Einzelne durch die Begegnung und den
Dialog mit dem anderen immer notwendige Korrekturen. Neben die eigene
Konstruktion des Glaubens tritt die Rekonstruktion, d. h. das Nachdenken
über die Konstruktionen anderer. Dabei greift die Theologie auf tradierte
Glaubensdeutungen zurück, die rekonstruiert werden, um deren Bedeutung
für die Weltdeutung des heutigen Christen zu befragen.41

Wie aber gelingt es, dem heutigen Menschen einen Zugang zu der ihm
fremden Welt der jüdisch-christlichen Tradition zu eröffnen? Einen interes-
santen und viel versprechenden Ansatzpunkt dafür, postmodernes und bibli-
sches Gottesverständnis miteinander ins Gespräch zu bringen, bietet die
mystische Tradition des Christentums.42 Für den Physiker und New-Age-
Theoretiker Fritjof Capra, der den personalen Gottesbegriff als überholt
ansieht, ist echte Spiritualität nur in einer mystischen Einheits-Erfahrung
„jenseits aller personalen Differenzierungen“43 zu finden. Für den Natur-
wissenschaftler und Theologen Teilhard de Chardin ist das Absolute nicht
ein anonymes Ganzes, sondern die Liebe. „Hinter der profansten Erfahrung
der Liebe (sofern sie tief ist) ... scheint immer eine göttliche Erregung durch,
und es geht durch sie ein Hauch von Anbetung. Das Ganze mit seinen (zu-
mindest relativen) Attributen Universalität, Einheit, Unfehlbarkeit ver-
möchte sich uns nicht zu zeigen, ohne daß wir darin Gott oder den Schatten
Gottes erkennen.“44

In der Liebe rivalisieren nicht Personalität und Vereinigung miteinander.
Die liebende Vereinigung führt nicht zur Selbstaufgabe des Einzelnen, son-
dern bestärkt den Einzelnen als eigenständige Person. In der liebenden Ver-
einigung werden sich zwei Individuen ihrer Verschiedenheit erst recht
bewusst. Daher ist es verständlich, dass in der mystischen Tradition des
Christentums die Liebe zwischen Mann und Frau immer wieder als Bild für
die Liebe zwischen dem Gottsucher und Gott auftaucht. Bernhard von
Clairvaux und seine Schüler beispielsweise haben die Metaphorik des Ho-
henliedes dazu verwandt, um die unstillbare Sehnsucht des Menschen nach

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 343

41 Vgl. G. Hilger u. a., Religionsdidaktik. München 2001, 99.
42 Vgl. J. Sudbrack, Die vergessene Mystik und die Herausforderung des Christentums durch
New Age. Würzburg 1988.
43 M. Widl, Sehnsuchtsreligion. Neue Religiöse Kulturformen als Herausforderung für die
Praxis der Kirchen (Europäische Hochschulschriften, Reihe XXIII. Theologie, Bd. 501).
Frankfurt a. M. u. a. 1994, 228. 
44 Das Teilhard de Chardin Lesebuch, ausgewählt von G. Schiwy. Sonderausgabe Solo-
thurn/Düsseldorf 1995, 29.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 343



dem unbegreiflichen Gott zu umschreiben. „Sie haben die Bibel gelesen,
wie ein Liebender ein Liebesgedicht liest: als Niederschlag und Auswortung
jener Liebe, die sie selbst erfaßt hatte. ... Für sie war die Bibel das Lese- und
Gesangbuch ihrer eigenen Liebesgeschichte mit Gott.“45 Sich Gott zu
nähern, sich nach ihm auszustrecken, sich mit ihm zu vereinen, das war das
große Verlangen dieser Mönche: „Herr, schenk doch volles Genügen: zeig
dich selbst! Ich suche Dich unter Mühen draußen, finde Dich spät, halte
Dich mit Mühe fest, versuche Dich voll Hingabe wenigstens ganz kurz zu
küssen, und Du entschlüpfst und entfliehst sofort wieder. Gut tun diese Küs-
se – und doch sind sie nur wie im Bild, wie im Schatten. Gut tun diese Küs-
se; sie trösten für einen Augenblick, aber sie genügen nicht: schenk doch
volles Genügen! Küsse Du mich mit dem Kuß Deines Mundes (Hld 1,1). Mit
dem Kuß des WORTES, nicht des Fleisches. Mit einem Kuß, den Du mir aus
freien Stücken schenkst, nicht mit einem, den ich gewaltsam erzwinge. Mit
dem Kuß, in dem Du dich offen zeigst und Dich mir gleich machst. Dann bin
ich in Dir gesammelt, mit Dir vermählt, ein Geist mit Dir. Denn wer Dich,
den Herrn, umarmt, ist ein Geist mit Dir (1 Kor 6,17).“46

Die christliche Mystik kann sich, um sich biblisch zu legitimieren, auf die
neutestamentliche Lehre vom Geist berufen. Dieser Geist Gottes ist in uns
am Werk, er betet in uns, er ist der Mensch selbst, insofern dieser sich Gott
zuwendet. In diesem Sinn formuliert Paulus im Römerbrief: „Ihr habt den
Geist empfangen, der euch zu Söhnen macht, den Geist, in dem wir rufen:
Abba Vater! So bezeugt der Geist selber unserem Geist, daß wir Kinder
Gottes sind ... Denn wir wissen nicht, worum wir in rechter Weise beten sol-
len; der Geist selber tritt jedoch für uns ein ...“ (Röm 8,15f. 26). Das inners-
te Verlangen, aus dem heraus wir uns Gott zuwenden, bewirkt Gottes Geist
selbst. Je mehr der Mensch von der Sehnsucht nach Gott erfüllt ist, desto
mehr wird er identisch mit Gottes Geist. Und je mehr er sich auf Gott hin
öffnet, desto mehr findet er zu sich selbst. 

Nach zahlreichen Zeugnissen der biblischen Schriften ist Gott keine ano-
nyme Macht oder Energie, sondern der Gott seines Volkes, der Gott der
Menschen. Wie eine Mutter sich um ihr Kind sorgt, so nimmt Jahwe sich
seines Volkes an. Er führt es aus der Knechtschaft in Ägypten und schließt
mit ihm einen Bund. Aber die Schrift verwendet auch unpersönliche Gottes-
bilder: Gott wird beispielsweise in den Psalmen als „feste Burg“ oder als
„schützender Fels“ bezeichnet (Ps 31,3). In Gestalt einer Wolke begleitet er

Karl Josef Lesch 344

45 Ein Lied, das nur die Liebe lehrt. Texte der frühen Zisterzienser, ausgewählt, übersetzt und
eingel. von B. Schellenberger (Herderbücherei, 904). Freiburg/Basel/Wien 21984, 21 (Einlei-
tung).
46 Gilbert von Hoyland, in: Ein Lied, das nur die Liebe lehrt (Anm. 45), 85. 

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 344



sein Volk beim Auszug aus Ägypten (vgl. Ex 14,19). Dennoch dominieren
die personalen Bilder in der biblischen Rede von Gott. In letzter Konse-
quenz bezeugt dies die Botschaft des Neuen Testamentes, nach der Gott in
Jesus Christus menschliche Gestalt angenommen hat. Er ist „das Ebenbild
des unsichtbaren Gottes“ (Kol 1,15). 

In der liebenden und heilenden Zuwendung zu den Kindern, Armen,
Kranken, Ausgestoßenen zeigt uns Jesus in besonderer Weise das Antlitz
Gottes, der auch schon nach dem Zeugnis des Alten Testamentes auf die
Armen hört und die Gefangenen befreit (vgl. Ps 69,34). Auch in dem ge-
schundenen Antlitz des leidenden Jesus gibt Gott sich dem Betrachter zu er-
kennen. Gerade dieses Bild des ohnmächtigen Gottes bewahrt uns vor der
Versuchung, uns ein Gottesbild nach unseren eigenen Vorstellungen und
Wünschen anzufertigen. In jüngster Zeit mehren sich die kritischen Stim-
men gegen eine in der heutigen Verkündigung und Pastoral weit verbreitete
Tendenz, Gott auf das menschliche Maß zurückzustutzen.47 Und es wird da-
vor gewarnt, biblische Geschichten und Bilder „so einzumanschen, daß sie
eingehen wie Butter“. Dadurch schabe man Gott so lange zurecht, „bis er so
ein kleines, nettes, gemütliches, flauschiges, antiautoritäres Kerlchen ist
wie ich selber“48. Um dieser Gefahr zu entgehen, muss die ganze Breite der
biblischen Gottesvorstellungen zur Sprache gebracht werden. Ralph Sauer
erinnert in diesem Zusammenhang an die biblische Rede von der Gottes-
furcht. „Wo immer Gott in das Leben der Welt und des Menschen einbricht,
da erfüllen ihn Schauer und Furcht; daher lautet das erste Wort des Boten
Gottes an den Menschen: ‚Fürchtet euch nicht!‘“49 Nicht zu verwechseln ist
diese Gottesfurcht mit der Angst. Diese lähmt den Menschen und hindert
ihn daran, sein Leben aktiv und hoffnungsvoll zu gestalten. In der Erzählung
von der Stillung des Seesturms tadelt Jesus die Jünger wegen ihrer Angst.
Und gleichzeitig erwähnt Markus am Ende der Perikope: „Da ergriff sie
große Furcht, und sie sagten zueinander: Was ist das für ein Mensch, dass
ihm sogar der Wind und der See gehorchen?“ (Mk 4,41). 

Wer eine Verniedlichung und Verharmlosung des Gottesbildes vermeiden
will, der muss den unfassbaren und unbegreiflichen Erfahrungen des
menschlichen Lebens ins Angesicht schauen, der muss die im Blick haben,
die auf der Schattenseite des Lebens sich befinden, die Armen, die Kranken,

Der Gott der Bibel – ein Gott für die Gegenwart? 345

47 Vgl. R. Sauer, Der Grund des Glaubens. Texte zur Betrachtung und Verkündigung. Mün-
chen 1993, 50. – Vgl. ders., Wo bist du, Gott? Wege der persönlichen Gotteserfahrung. Ke-
velaer 2002, 77-82. 
48 F. Steffensky, Das Haus, das die Träume verwaltet. Würzburg 1998, 22. - Zitiert nach: Th.
Meurer, Das Fremde unmittelbar oder das Unmittelbare fremd machen? In: RpB 49/2002, 3-
16, 13.
49 R. Sauer, Der Grund des Glaubens (Anm. 47), 50.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 345



die physisch und psychisch Leidenden. Von ihnen sagt Jesus: „Was ihr für
einen meiner geringsten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan.“ (Mt 25,
40). Ihr Anblick hindert uns daran, vorschnell vom lieben und allmächtigen
Gott zu sprechen. Vielmehr wirft dieser Anblick die Frage auf, wie All-
macht und Güte Gottes mit diesem Elend in Einklang zu bringen sind. Im
Anblick der Leidenden wird deutlich, dass, wie es im Synodenpapier „Un-
sere Hoffnung“ heißt, die „Hoffnungsgeschichte unseres Glaubens ... keine
ungebrochene Erfolgsgeschichte, keine Siegergeschichte nach unseren
Maßstäben [ist]. Sie ist vielmehr eine Leidensgeschichte, und nur in ihr und
durch sie hindurch können wir Christen von jenem Glück und jener Freude,
von jener Freiheit und jenem Frieden sprechen, die der Sohn uns in seiner
Botschaft vom ‚Vater‘ und vom ‚Reich Gottes‘ verheißen hat.“50

Ein aus den biblischen Schriften genährter Gottesglaube muss Mystik mit
Politik, das bedeutet mit dem Einsatz für die Armen und Schwachen, ver-
binden. Diesen Gedanken haben die Propheten immer wieder in den Vorder-
grund ihrer Botschaft gestellt. Wahrer Gottesdienst ist für sie immer gepaart
mit dem Dienst am Menschen, an denen, die unter Hunger, Ungerechtigkeit
und Unfriede zu leiden haben.

Karl Josef Lesch 346

50 Unsere Hoffnung. Ein Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit. Ein Beschluss der Gemein-
samen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland (Heftreihe: Synodenbe-
schlüsse, Nr. 18), Hrsg. Sekretär der Gem. Synode der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland. Bonn o. J., 6.

331-346  06.08.2003 17:38 Uhr  Seite 346


