
„An den Strömen von Babel, da saßen wir und
weinten, wenn wir an Zion dachten“
Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 

Carmen Tatschmurat, München 

Psalm 137 greift die bekannte Situation auf: Das Volk Israel befindet sich im
Exil, es weint Tränen der Trauer um die Gegenwart und Tränen der Sehn-
sucht auf Zion hin, das Erinnerung ist und zugleich in der Zukunft liegt. Es
geht mir im Folgenden um dieses eine Bild: um die Metapher des Menschen,
der sich in Babel weiß und an Zion denkt, und den die erlebte Differenz zwi-
schen Beidem weinen macht. Dies soll als Leitlinie dienen für die Frage:
Was können Tränen im Geistlichen Prozess, verdichtet in Geistlicher Be-
gleitung, bedeuten? Was können sie bewirken? Was zeigen mir als Begleite-
rin die Tränen des Anderen? Und: Wie ist damit umzugehen?

In mehreren Gesprächen mit A., einer Frau mittleren Alters, taucht immer wieder die Fra-
ge auf: „Wer ist Gott für mich?“ Vom eigenen Vater hatte sie nur Negatives erfahren, und in
das Bild von Gott-Vater floss vieles von dem ein, was ihr Vater an Verhaltensweisen zeigte:
Unvorhersehbare Zorn- und Gewaltausbrüche und massivste Grenzüberscheitungen. Ich lege
ihr ein Bild vor, die Illustration von Sieger Köder zum Hohen Lied: Ein junger, schwarz-
gelockter Mann mit einer Rose in der Hand, der um eine Frau wirbt. Sie trägt ein rotes Kleid,
auf dem Kopf eine schwarze Mantilla, deren Spitzenschleier ihre Augen halb bedeckt, und ei-
nen Fächer in der Hand, der einen Teil des Gesichts verhüllt. Eine Wand trennt die beiden –
noch, so ist der Eindruck. Ein Bild voll verhaltener Erotik, Erwartung, Scheu vor und Sehn-
sucht nach Hingabe zugleich – von beiden Seiten. Ein Bild, das für das liebende Werben Got-
tes um den Menschen stehen kann. Bei A. löst dieses Bild, das so ganz anders ist als ihre Vor-
stellung von Gott, spontan und dann über viele Wochen hinweg im Gebet immer wieder lan-
ges, anhaltendes Weinen aus. Im Verlauf der nächsten Gespräche zeigt sich, dass durch diese
Tränen etwas ins Fließen kommt und sich lösen kann. Sie kann darüber weinen, dass Gott so
auf sie schaut. Und langsam wird er für sie greifbar als einer, der ihr sehr nahe ist, der sie be-
dingungslos liebt und um ihre Liebe wirbt. In diese befreienden Tränen mischt sich auch
Trauer darüber, dass sie ihn so lange Zeit nur als einen Fernen, Strengen, Zornigen, Unfas-
sbaren sehen konnte. Die Tränen bezeichnen zu diesem Zeitpunkt ferner eine Trauer darüber,
dass das neue Gottesbild auch heute noch kein ganz sicheres Fundament ist, auf dem ihr Glau-
be in Gewissheit wachsen kann. 

Immer wieder kommt es vor, dass eine Person im Begleit-Gespräch in
Tränen ausbricht. Manchmal fließen über viele Gespräche hinweg an einem
bestimmten Punkt regelmäßig Tränen, manchmal ist es eine einmalige Er-
scheinung. In der Supervision habe ich von den verschiedensten Umgangs-
weisen damit gehört. Von schlichtem Ignorieren über einen langen Zeitraum
hin, über Sätze, die beruhigend wirken sollen wie: „Darüber müssen Sie
doch nicht weinen!“, bis hin zu explizitem Ansprechen: „Was ist es, das Sie

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 359



so traurig macht?“ gibt es zahlreiche Möglichkeiten. In Ausnahmefällen
vielleicht sogar einmal ein Mitweinen. 

Welche Intervention ist in welcher Situation angemessen? Lassen sich
dafür klare  Kriterien angeben? Um zu einer Antwort auf diese Fragen zu
kommen, ist es notwendig, sich zunächst zu vergegenwärtigen, worüber
Menschen weinen (1) und was darüber hinaus die spirituelle Tradition zur
Bedeutung von Tränen im geistlichen Prozess an Erfahrung bereit hält (2,
3). Anschließend sollen Schlussfolgerungen für das geistliche Gespräch ge-
zogen werden (4).

1. „An den Strömen von Babel, da saßen wir und weinten“ – 
Worüber man weint

Lesen wir „Babel“, Babylon, als Metapher für all das, was unser Leben in
der Gegenwart ausmacht, was wir hier in der Welt lieben, worin wir uns zu
verwirklichen trachten, die ganze bunte Unübersichtlichkeit, die manchmal
verwirrende und anstrengende, manchmal angenehm entspannende und an-
regende Vielfalt. Als all das, was jedoch zweifelsfrei vergeht, was im Strom
der Zeit, der ja das diesseitige Leben versinnbildlicht, dahinfließt. Worüber
weinen wir hier, in unserer Gegenwart?

Es gibt viele mögliche Anlässe, zu denen Tränen fließen können.1

Tränen über einen erlebten Mangel 

Das wohl naheliegendste Phänomen sind Tränen der Trauer z. B. bei Verlust
eines geliebten Menschen, Tränen der Angst vor Krankheit oder Tod, Trä-
nen, wenn die vertraute Umgebung verlassen werden muss. Gerade bei (er-
zwungenem) Verlust der Heimat kann ein chronisches Heimweh, verbunden
mit tiefer innerer Trauer, das ganze Leben bestimmen. Wir weinen aus Lie-
beskummer, wenn unsere Liebe nicht erwidert wird. Auch Tränen des Zorns
über eine Situation, in der einem jemand etwas angetan hat, wogegen man
sich nicht wehren konnte und sehr verletzt wurde, sind möglich. Tränen
können ferner Verzweiflung signalisieren über eine Situation, die man ohn-
mächtig erdulden muss, die nicht zu ändern ist, oder in der man sich von an-
deren im Stich gelassen und hilflos fühlt (eine Wohnungskündigung, eine
Arbeit, die einen überfordert, eine Gewalterfahrung). Oft steht hinter Tränen
auch die Trauer darüber, dass ein ersehnter Lebensentwurf nicht lebbar ist:

Carmen Tatschmurat 360

1 Die Rede ist von den Tränen Erwachsener; wobei es freilich auch da Varianten kindischen,
unreifen, trotzigen Weinens gibt.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 360



eine Berufsausbildung, die einem verwehrt wurde, eine Partnerschaft, die
sich nicht verwirklichen ließ, Eltern, die nicht so waren, wie man sie gerne
gehabt hätte usw. Und Tränen können schließlich aus mangelnder Anerken-
nung und fehlender Zuwendung vergossen werden: aus der – subjektiv emp-
fundenen – Erfahrung heraus: Da ist niemand, der mich schätzt, der mich
liebt. 

Tränen des Mit-Leidens

Jenseits dieser individuell-persönlichen Anlässe kann es auch geschehen,
dass wir anlässlich dramatischer Berichte über das Schicksal anderer Men-
schen, die uns persönlich nicht einmal bekannt sein müssen, weinen. Und
schließlich kann dies alles auch über Identifikationen mittels Filmen und
Büchern evoziert werden. Wie nahe einem solche Schicksale gehen, ist wohl
bis zu einem gewissen Grad auch davon abhängig, welche eigenen Erfah-
rungen und Verletzungen mit diesen Meldungen zugleich geweckt werden,
an die wir uns mit unseren Emotionen unbewusst ankoppeln.

Tränen der Freude

Daneben gibt es aber im alltäglichen Bereich auch Tränen der Freude, die
gar nicht so selten sind. Wir vergießen beispielsweise Freudentränen da-
rüber, dass jemand unerwartet an uns denkt, uns schreibt oder besucht, oder
dass etwas gelingt. Menschen freuen sich unter Tränen etwa dann, wenn sie
wieder zusammenfinden. So weinte Josef aus Wiedersehens-Freude: Josef
„fiel seinem Bruder Benjamin um den Hals und weinte; auch Benjamin
weinte an seinem Hals. Josef küsste dann weinend all seine Brüder“ (Gen
45,14f). Oder wenn eine kulturübergreifende Verständigung gelingt: Wenn
unter der Leitung des jüdischen Dirigenten Daniel Barenboim ein Jugend-
Sinfonieorchester seit 1999 durch die Welt zieht, das aus hochqualifizierten
jüdisch-israelischen und palästinensischen MusikerInnen besteht, ist dies
solch ein Glücksfall, der manchen zu Tränen rühren mag. Wenn Gutes als
solches anerkannt wird, etwa durch die Verleihung einer hohen Ehrung, ei-
nes Preises für Verdienste um den Frieden, für eine herausragende soziale
Tätigkeit, für ein Lebenswerk, ebenso wie dann, wenn jemand eine adäqua-
te, stimmige Geste für eine Situation findet und so einen Prozess der Ver-
söhnung oder des Neubeginns einleitet, kann das Tränen hervorrufen. Der
Kniefall Willi Brandts vor dem Gedenkstein des Warschauer Ghettos im
Jahre 1970, der den Beginn der sog. Ostpolitik bezeichnete, war so eine Ges-
te. Auch wenn bei einem Unfall oder einer Naturkatastrophe (wie bei den
Überflutungen im Sommer 2002 im Osten Deutschlands und in Tschechien)

Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 361

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 361



spontan Menschen zusammenhelfen, um aus einem Bewusstsein der Solida-
rität heraus das Schlimmste abzuwenden, ist das für manchen Anlass zu Trä-
nen.

Sicher kann das Weinen im Alltag noch weitaus differenzierter betrachtet
werden. Beispielsweise wäre zu analysieren, inwieweit es auch geschlechts-
typische Unterschiede in den Ursachen für Tränen gibt. Da es darum jedoch
nicht primär geht, mag das als phänomenologische Sammlung zunächst
genügen.

Was kann man daraus bereits für den geistlichen Prozess ableiten? In die-
ser kurzen Stichwortsammlung zeigt sich, dass es drei verschiedene Tränen-
quellen gibt: Einerseits Tränen, die eine subjektiv erlebte Enge und/oder ei-
nen Mangel als Ursache haben: Mir fehlt etwas, ich erlebe mich als zu kurz
gekommen, mir wird etwas genommen, ich bin allein, keiner hilft mir, ich
bin schwach, krank usw. Tränen also, die auf das eigene Ich zentriert sind.
Zweitens Tränen des Mitleids (der Compassion)2 mit dem Anderen, und
schließlich drittens Tränen, die darüber vergossen werden, dass etwas zu-
sammenwächst, dass etwas gelungen ist, das die Hoffnung und den Keim
auf neues, besseres Leben in sich trägt.

2. „.. und weinten, wenn wir an Zion dachten.“ 
Die christliche Tradition zur „Gabe der Tränen“3

In der christlichen Tradition werden ebenfalls verschiedene Ursachen für
geistliche Tränen benannt. Als Grobunterscheidung gilt: (1) Man beweint
die eigenen Sünden und Verfehlungen – das sind die Tränen der Zerknir-
schung – lacrimae compunctionis (Reuetränen, u. U. verbunden mit Angst
vor dem endgültigen Getrenntsein von Gott, beschrieben durch das Bild der
Hölle). (2) Man weint aus Mitleid mit dem leidenden Christus (was dann
auch zum Mit-Leiden mit dem Leid der anderen Menschen führt) – lacrimae
compassionis. (3) Und man weint in der Sehnsucht nach dem endgültigen
Aufgehobensein in der Liebe Gottes – das sind die Tränen der Andacht bzw.
Kontemplation – lacrimae ex devotione, lacrimae contemplationis4. Dane-

Carmen Tatschmurat 362

2 Mit dem Begriff „Compassion“ bezeichnet Johann Baptist Metz „die biblische Mitgift für
ein sittliches Weltprogramm in diesem Zeitalter der Globalisierung“ (J.B. Metz, Compassion-
Initiative. Compassion – Weltprogramm des Christentums, o.J., S. 6) www.schulstiftung-frei-
burg.de/compass5/htm (7.1.2003). Eine Haltung der Compassion bleibt nicht im individuel-
len Mitleid stecken, sondern führt, richtig verstanden, in solidarisches Handeln.
3 Für eine umfassende Behandlung der Thematik s. Chr. Benke, Die Gabe der Tränen. Zur
Tradition und Theologie eines vergessenen Kapitels der Glaubensgeschichte. Würzburg
2002.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 362



ben gibt es (4) auch eine Traurigkeit, die mit Tränen verbunden ist, die je-
doch als eines der acht Laster betrachtet wird, da sie als Trostlosigkeit auf-
tritt, die den Menschen festhält. In dieser Trauer ist Trost nicht erwünscht
bzw. sogar gefürchtet; sie trennt von Gott. Allerdings ist bei solchen Kate-
gorisierungen Vorsicht geboten, denn auch Trostlosigkeit kann ihren Ur-
sprung in Gott haben.5 Von der Tradition der frühen Mönche über die mit-
telalterliche Mystik bis in die Gegenwart hinein ist es Grundwahrheit geleb-
ten Glaubens, dass die Gegenwart Gottes immer schon punktuell zu erfahren
ist, wodurch dann die Differenz zum eigenen unvollkommenen Leben umso
schmerzvoller wahrgenommen wird. Die Tränengabe, die diese Differenz
versinnbildlicht, ist reine Gnade. Sie wird hervorgerufen durch den „göttli-
chen Einstich“ (compunctio timoris und compunctio amoris). Wodurch
der/die Einzelne getroffen wird, ist sekundär. Es kann ein Schriftwort, eine
Predigt, ein Bild, ein Moment im stillen Gebet, eine Begegnung mit einem
leidenden Menschen und vieles mehr sein. 

Im Neuen Testament kommt das lateinische Wort conpungere (bzw. compungere), durch-
stoßen, durchbohren (ebenso wie das gleichbedeutende griechische κατανυσσοµαι nur an
einer einzigen Stelle vor: Petrus schließt seine Predigt nach der Geistsendung mit den Wor-
ten: „,Mit Gewissheit erkenne also das ganze Haus Israel: Gott hat ihn zum Herrn und Mes-
sias gemacht, diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt.‘ Als sie das hörten, traf es sie mitten ins
Herz (conpuncti sunt corde / κατενυγην) und sie sagten zu Petrus und den übrigen Aposteln:
,Was sollen wir tun?‘“ (Apg 2,36f) Die Predigt des Petrus trifft sie ins Herz und fordert eine
Antwort mit dem ganzen Leben. Sie empfinden tiefe, verzweiflungsvolle Trauer darüber,
dass sie am Tod des Messias beteiligt waren. Aus dieser existentiellen Ein-Sicht kann dann ei-
ne Umkehr erfolgen, die von der Frage nach der persönlichen Selbstverwirklichung wegführt
und hinführt zu einer entschiedenen Nachfolge. So beschreibt es die Apostelgeschichte.

Benedikt von Nursia benutzt das Verbum conpungere in seiner Regel insgesamt zweimal,
jeweils in Zusammenhang mit dem „Gebet unter Tränen“. Im Kapitel über „die Ehrfurcht
beim Gebet“ heißt es: „Wir sollen wissen, dass wir nicht erhört werden, wenn wir viele Wor-
te machen, sondern wenn wir in Lauterkeit des Herzens und mit Tränen der Reue (conpunc-
tione lacrimarum) beten“ (RB 20,3f)6. Und im Abschnitt über „die Fastenzeit“: „Der Mönch
soll zwar immer ein Leben führen wie in der Fastenzeit. Dazu aber haben nur wenige die
Kraft. Deshalb raten wir, dass wir wenigstens in diesen Tagen der Fastenzeit in aller Lauter-
keit auf unser Leben achten und gemeinsam in diesen heiligen Tagen die früheren Nachläs-
sigkeiten tilgen. Das geschieht dann in rechter Weise, wenn wir uns vor allen Fehlern hüten
und uns um das Gebet unter Tränen, um die Lesung, die Reue des Herzens (orationi cum fle-
tibus, lectioni et conpunctioni cordis) und um Verzicht mühen“ (RB 49,1–4).

Das Gebet unter Tränen erwähnt Benedikt noch zweimal. So heißt es im Kapitel über die
„Werkzeuge der geistlichen Kunst“: Der Mönch bekenne „seine früheren Sünden unter Trä-

Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 363

4 M. Plattig, Vom Trost der Tränen, in: Studies in Spirituality 2 (1992) H. 2, S. 149f.
5 Vgl dazu Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen (zitiert als GÜ) 322; 332; M. Plattig,
a.a.O., S. 159f.
6 Regula Benedicti. Die Benediktus-Regel. Lateinisch/ Deutsch. Hrsg. Salzburger Äbtekonfe-
renz. Beuron 1996 (2. Auflage). Zitiert als RB.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 363



nen und Seufzen (cum lacrimis vel gemitu) täglich im Gebet Gott“ (RB 4,57). Und im Kapitel
über das „Oratorium des Klosters“: Der Mönch bete „unter Tränen und mit wacher Aufmerk-
samkeit des Herzens“ (in lacrimis et intentione cordis) (RB 52,4). Benedikt erwartet also vom
Mönch, dass er sich beständig um das Gebet unter Tränen mühen solle.

Wenn man die Wortbedeutungen von lateinisch „conpunctio“ und grie-
chisch „κατανυσσοµαι“ zusammennimmt, bedeutet es in etwa: von leb-
haften Schmerzempfindungen der Angst und Reue durchbohrt werden. Der
Mönch soll also im Gebet dazu kommen, dass die Tränen fließen, weil er
nicht nur äußerlich berührt, sondern immer wieder durchstoßen wird, und
weil dadurch etwas in ihm geöffnet wird. Wie ist dies zu verstehen? Sicher
nicht so, dass wir – monastisch lebend oder nicht – ständig wegen unserer
unausweichlichen Verfehlungen weinen und uns immer unwürdiger und
kleiner und schlechter fühlen sollen. Im Gegenteil: Wir dürfen wissen, dass
wir von Gott geliebt und durch seine Liebe stark sind. Gerade diese Wirk-
lichkeit Gottes, der sich der Mönch, der Christ mit seinem ganzen Leben an-
vertraut und die zu erfahren er täglich ersehnt, zeigt ihm sein eigenes bruch-
stückhaftes Dasein im Gebet so unverhüllt, dass er nur um die tägliche Um-
kehr ringen und bitten kann. Es geht also in dieser Aussage Benedikts nicht
um eine moralische Forderung, um ein „Sollen“ oder gar „Müssen“. Ange-
sprochen ist vielmehr ein Faktum: Indem du dich ganz auf Gott, den Herrn
einlässt, ihn liebst „mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und mit ganzer
Kraft“ (RB 4,1), indem du ihm „überhaupt nichts“ vorziehst (RB 72,11),
wenn dein ganzes Leben nichts anderes ist als ein beständiges Bemühen da-
rum, einzig auf ihn zu schauen, ja, ihn zu schauen, dann wird dein Sein sich
immer genauer in seinem Sein erkennen wollen und es kommen dir unwei-
gerlich deine Schwächen, deine Nachlässigkeiten immer deutlicher vor Au-
gen. Und du wirst sowohl seine Gegenwart dankbar und voller Glück wahr-
nehmen wie auch die Trauer darüber umso deutlicher spüren, dass dich so
vieles davon trennt, dass du nicht ganz und vollkommen in seiner Liebe le-
ben kannst. Daraus erwächst dann die Haltung des „Gebets unter Tränen“,
unabhängig davon, ob tatsächlich täglich Tränen fließen. Es geht also nicht
um die Produktion beständiger Gefühlsaufwallungen, oder, wie Michaela
Puzicha es formuliert, „nicht um Ergriffenheit, sondern um die ungeteilte
Ausrichtung auf den Herrn, die im Gebet wächst.“ 7 Einerseits gibt es gele-
gentlich eine überwältigende Erfahrung der Nähe und der Tröstung, die die
Tränen fließen lässt, andrerseits ist es unerträglich, sich von Gott entfernt zu
haben, und auch darüber wird geweint. Deshalb z. B. weint Petrus, als er Je-
sus verrät: „Petrus  ... schwor: ...Ich kenne den Menschen nicht. Gleich dar-

Carmen Tatschmurat 364

7 M. Puzicha, Kommentar zur Benediktusregel. Hrsg. im Auftrag der Salzburger Äbtekonfe-
renz. Ottilien 2002, 440.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 364



auf krähte ein Hahn .... Und er ging hinaus und weinte bitterlich“ (Mt
26,74f). Nur wer das eine erlebt, dem ist auch das andere möglich. Nur wer
das Angerührt-Sein von Christus kennt, kann auch zu wirklicher Reue unter
Tränen über seine Entfernung vom Herrn kommen. Deshalb, weil sie sich in
diese Haltung ein Leben lang einübten, hießen die Mönche im alten Syrien
auch „die Trauernden“, deshalb kann Ephrem der Syrer sagen: „Ein Mönch
ist einer, der weint“.8

Dass die Tränengabe, sofern sie tatsächlich göttliches Geschenk ist, rei-
nigt, dass sie eine neue Sicht und auch bereits unermesslichen Trost in sich
trägt, wird in den „Geistlichen Übungen“ des Ignatius von Loyola an meh-
reren Stellen hervorgehoben.9 Er schreibt z. B.:

„Es ist dem guten Geist eigen, Mut und Kräfte, Tröstungen, Tränen, Ein-
gebungen und Ruhe zu schenken“ (GÜ 315). Und weiter: „Ich nenne es
,Tröstung‘, wann in der Seele irgendeine innere Regung verursacht wird, mit
welcher die Seele dazu gelangt, in Liebe zu ihrem Schöpfer und Herrn zu
entbrennen. ... Ebenso, wann sie Tränen vergießt, die zu Liebe zu ihrem
Herrn bewegen, sei es aus Schmerz über ihre Sünden oder über das Leiden
Christi unseres Herrn oder über andere Dinge, die geradaus auf seinen
Dienst und Lobpreis hingeordnet sind. Überhaupt nenne ich ,Tröstung‘ alle
Zunahme an Hoffnung, Glaube und Liebe und alle innere Freudigkeit, die zu
den himmlischen Dingen ruft und hinzieht und zum eigenen Heil seiner See-
le, indem sie ihr Ruhe und Frieden in ihrem Schöpfer und Herrn gibt“ (GÜ
316).

Tränen sind auf dem Weg nicht nur unvermeidlich, wenn sie ausbleiben,
„ist es häufig nützlich“, so Ignatius, dass sie in einem bestimmten Stadium
des Prozesses der Übungen vom Begleiter sogar angeregt werden (GÜ 89).
Zu überprüfen ist jedoch immer, inwieweit sie wirklich eine innere Bewe-
gung (und: welche!) widerspiegeln. Hier, im Prozess von Tränen und Trös-
tungen, ist eine der Schnittstellen, an der es zentral um die Frage der Unter-
scheidung der Geister geht (GÜ 336). Ignatius scheint bezüglich der
Notwendigkeit der Tränen im Laufe seines Lebens seine Position allerdings
verändert zu haben. So schreibt er 1553 in einem Brief: Die Gabe der Tränen
ist „weder notwendig noch allen gut“.10 Damit wird deutlich, dass auf Sei-
ten des Begleiters der Exerzitien jegliche Fixierung auf Tränen zu vermei-
den ist. Auch ihnen gegenüber ist zu der für Ignatius so zentralen Haltung
der Indifferenz zu gelangen. Es geht Ignatius einzig darum, dass der Mensch

Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 365

8 C. Bamberg, Was Menschsein kostet. Würzburg 1971, 22.
9 Auch im „Bericht des Pilgers“, der den Lebensweg Ignatius’ beschreibt, spielt die Tröstung,
die sich in den Tränen zeigt, eine große Rolle. Dazu sowie zum gesamten Komplex des Trä-
nentrostes bei Ignatius ausführlich: Plattig 1992.
10 Chr. Benke, a.a.O., 288.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 365



im Prozess der Exerzitien immer mehr in die Christusbeziehung hineinge-
führt wird. Alle Regungen, die dies fördern, sind zu unterstützen.

„... und weinten, wenn wir an Zion dachten.“ In seiner Auslegung von
Psalm 137 betont Augustinus, dass auch dann, gerade dann, wenn es uns im
Exil, in „Babylon“ gut geht, dies eine Zeit des Trauerns ist. Denn diese Welt,
wie schön und angenehm auch immer wir sie empfinden und wie wir uns in
ihr eingerichtet haben, ist nicht die endgültige Heimat, sie ist nicht das Ziel
unserer Sehnsucht. Dies wird uns vielleicht sogar umso deutlicher, je besser
es uns hier geht. Wie auch immer wir uns in unserem Leben eingerichtet ha-
ben – es bleibt Exil.

„Weinst du, Sions gedenkend, so wirst du auch dann weinen müssen,
wenn es dir in Babylon gut geht ... Du sollst (..) wenn es dir gut geht, alles
Irdische dir zulächelt,.. dann die Trübsal finden, wenn du die Kraft dazu
hast, um in der gefundenen Trübsal den Herrn anzurufen.
Es achte ein jeder auf sein Glücklichsein ... ob er sicher sein kann darüber,
dass es in Ewigkeit währe. Ist er aber nicht sicher, sieht er zerfließen, woran
er sich freut – so ist es der Fluss Babylons; er sitze darüber und weine. Er
wird aber sitzen und weinen, wenn er Sions gedachte. O jener Friede, den
wir bei Gott schauen werden!..“.11

3. „Wenn ich dich je vergesse, Jerusalem“ – Tränen, die aufrichten

Halten wir fest: Die Tradition sagt, Menschen, die sich auf den geistlichen
Weg gemacht haben, tun dies auch immer wieder unter Tränen. Sie erfahren
dabei die Liebe und Gegenwart Gottes und zugleich immer deutlicher ihre
eigene schier unerträgliche Gottferne. Können Tränen, die wir heute in der
Begleitung erleben, mithilfe dieser Tradition gedeutet werden?

Geistliche Begleitung will dem Menschen den Weg zu Gott weisen. Und
sie geht davon aus, dass dies jederzeit möglich ist, obwohl wir alle im Exil,
an den Strömen Babels sitzen. Was ist es, was uns von Gott fernhält und was
wir heute beweinen? Was ist unser Versagen, was ist es, was der Sünde ent-
spricht, von der die Väter sprechen? Die Brücke, die von der Tradition der
Tränengabe zu unserer heutigen Exil-Situation führt, zeigt sich, wenn wir
„Sünde“ weiter fassen denn als die schlichte Aufzählung kleinerer oder
größerer Verstöße gegen als richtig erkannte moralische Grundsätze.

Sünde bzw. Schuld meint von der hebräischen wie der griechischen Wort-
bedeutung her „Zielverfehlung“. Diese Verfehlung, diese Ziel-Verfehlung

Carmen Tatschmurat 366

11 Aurelius Augustinus, Über die Psalmen. Ausgewählt und übertragen von Hans Urs von
Balthasar. Leipzig 1936, 320f.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 366



kann im Konkreten vielerlei Gestalt annehmen, es kann ein nicht ausgespro-
chenes gutes Wort, eine unterlassene Hilfeleistung sein, es kann sein, dass
ich immer wieder einer inneren Trägheit nachgebe und dadurch eine Aufga-
be nicht oder unzureichend ausführe. Vielleicht hat sich unmerklich ein
Suchtverhalten eingeschlichen (gemeint sind neben den klassischen Süch-
ten der undifferenzierte Umgang mit Medien bzw. den Möglichkeiten der
Kommunikationstechnologie, rastloses Arbeiten usw.). Vielleicht gibt es in
meinem Leben eine nicht eingestandene Schwäche, die ich vor mir und an-
deren gut zu verdecken gelernt habe. Durch solche Mechanismen, hinter de-
nen meist Grundmuster von Angst oder Resignation stehen, lebe ich an mei-
ner eigenen Wahrheit vorbei. Und verfehle das Ziel, immer mehr die/der zu
werden, die/der ich in der ewigen Wirklichkeit bereits bin, so, wie ich ge-
wollt und geschaffen bin. Immer da, wo wir so in eigenen Problemen oder
auch der eigenen Leidensgeschichte gefangen sind, können wir uns auch nur
partiell für die Menschen in unmittelbarer Nähe – und damit letztlich auch
für Gott – wirklich öffnen. So kann Sünde in einem weiteren Schritt ver-
standen werden als „Verweigerung der Teilnahme am Leid der anderen,
(als) Weigerung, über den dunklen Horizont der eigenen Leidensgeschichte
hinaus zu denken“.12

Der Ursprung geistlicher Tränen ist heute wie zur Zeit des frühen Mönch-
tums die erlebte Differenz zwischen Sehnsucht und Realität. Das letztgülti-
ge Ziel eines christlichen Weges ist klar. Benedikt formuliert: „Er (Chris-
tus) führe uns gemeinsam zum ewigen Leben“ (RB 72,12). In der Sprache
des Psalms können wir auch sagen: Nach Zion, zum himmlischen Jerusa-
lem. Der geistliche Weg besteht nun darin, dieses Ziel entschlossen Tag für
Tag anzugehen und nicht an den Flüssen sitzen zu bleiben oder in den Strö-
men Babels im Strudel der gegenwärtigen Notwendigkeiten unterzugehen.
Da dies immer gilt, ist immer das Jetzt maßgebend. Und das Jetzt besteht
aus den konkreten Beziehungen zu den Menschen, mit denen wir zu tun ha-
ben. Das umfasst diejenigen, mit denen wir zusammenleben und -arbeiten,
mit denen wir dieses Land, diese Erde teilen, wie auch diejenigen, die vor
uns gelebt haben und nach uns kommen werden. 

Hat man dies wirklich begriffen, so können Tränen fließen – der Trauer,
weil es immer wieder nicht gelingt, offen, konfliktfrei, gerecht, geduldig
und liebevoll miteinander zu leben, im Respektieren der Grenzen des Ande-
ren wie im Grenzen überschreitenden Miteinander. Und es können Tränen
der Freude sein, wenn sich zeigt, dass einer sein Gefängnis verlässt, dass
Mauern einstürzen, dass Verwundungen heilen, dass Licht in das Dunkel ei-
nes Lebens fällt, dass Menschen sich wieder aufeinander zu bewegen. Dies

Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 367

12 J. B. Metz, a.a.O., 3.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 367



gilt im zwischenmenschlichen wie im internationalen Bereich. Das Fallen
von Mauern hier auf Erden ist dabei nicht bedeutungslos; richtig verstanden
trägt es in sich immer auch schon einen Vorgeschmack auf ein endgültiges
Leben ohne Trennendes in sich.13

Frau B. geht während des Urlaubs in die Messe, es ist zufällig ein Kinder-Gottesdienst zum
Thema: „Kommt alle zu mir, die ihr mühselig und beladen seid, ich will euch erquicken“ (Mt
11,28). Der Pfarrer bittet die Kinder, zum Altar vorzugehen, und ihre mitgebrachten kleinen
Rucksäcke dort abzustellen. Aus den vorderen Bänken gehen die Mädchen und Jungen ernst
und eifrig nach vorne, zwanzig und mehr Kinder, alle etwa im Erstkommunionalter. Sie stel-
len ihre bunten Rucksäcke ab und bleiben um den Altar stehen oder setzen sich auf die Stu-
fen. Es folgt eine kurze kindgerechte Ansprache über Jesus, der dies alles für uns trägt, und
dem wir vertrauen können. Frau B. beginnt zu weinen. Sie weint leise vor sich hin, hört
während der ganzen Messe nicht mehr auf zu weinen.14

Die auf der Hand liegende psychologische Deutung, dass ihr diese Ge-
wissheit in der Kindheit gefehlt hat, greift viel zu kurz. Sie sagt später, es
hätte sie plötzlich ein echtes, grundloses Vertrauen in den erfasst, der dies
alles mit und für uns trägt. Er trägt alle unsere Belastungen, auch all das, was
sie immer und immer wieder glaubt, für andere und alleine tragen und lösen
zu müssen. Sie empfindet Freude darüber und zugleich Trauer, dass ihr dies
nicht früher geschenkt wurde. Im Laufe des Tages stellt sich tiefe, anhalten-
de Ruhe ein. 

Hier liegen Freude und Trauer ganz dicht beieinander. Sie konnte bisher
diesem Vertrauen zu wenig Raum geben, hat vielleicht auf die inneren An-
zeichen, die es dafür auch gab, zu wenig geachtet. Gleichzeitig ist offen-
kundig, dass es immer auch äußere Umstände gibt, die dies blockieren. In
einem überindividuellen Sinn ist auch das zu beweinen: Nicht nur, dass je-
mand vom Leben so geprüft wurde, sondern auch, dass die Verhältnisse so
waren und sind, dass das Wirken Gottes nicht durchdringen konnte und
kann. So, wie es im Psalm 137 heißt: „Wie könnten wir singen die Lieder
des Herrn, fern, auf fremder Erde“? Und der Durchbruch ist letztlich nichts,
was selbst zu „machen“ ist, sondern reine Gnade.

Carmen Tatschmurat 368

13 Das Einstürzen “der“ Mauer haben wir Deutsche in unserer Geschichte buchstäblich erlebt.
Wir erinnern uns wohl alle noch der Bilder des Herbstes 1989, als Außenminister Genscher
am 30. September auf dem Balkon der von Flüchtlingen überfüllten deutschen Botschaft in
Budapest den Menschen mitteilte, dass sie ausreisen können, und wir hörten Günter Scha-
bowsky, damals SED-Politbüro-Mitglied, auf der Pressekonferenz am 9. November sagen:
„Um befreundete Staaten zu entlasten, hat man sich entschlossen, die Grenzübergänge zu öff-
nen.“ Und auf Nachfrage: „Wenn ich richtig informiert bin, dann gilt diese Regelung unmit-
telbar.“ (http://www.die-berliner-mauer.de) Noch in der gleichen Nacht begannen die Men-
schen, die Mauer abzutragen, Stein für Stein.
14 Tränen während der Eucharistiefeier sind als „somatischer Ausdruck von Betroffenheit“ so-
wohl bei Gregor dem Großen erwähnt, wie auch als „eucharistische Frömmigkeit des Spät-
mittelalters“ allgemein verbürgt. Vgl. die entsprechenden Stellen bei Chr. Benke, a.a.O.,
172f. bzw. 258f.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 368



So verstanden sind geistliche Tränen eine Botschaft, die zu entschlüsseln
ist im Geflecht der Beziehungen, in denen der Mensch sich bewegt, und in-
nerhalb des Rahmens der jeweiligen kulturell und historisch möglichen
Ausdrucksformen. Obwohl aus der gleichen Quelle gespeist, sind sie den-
noch keine allgemeingültige Metapher, sondern müssen immer aus der Si-
tuation heraus gedeutet werden. Allgemein kann gesagt werden, dass geist-
liche Tränen den Raum öffnen, in dem sich Umwandlung vollzieht. Sie
klären den Blick auf das, was der Psalm mit „Zion“ bezeichnet. Die Tränen
sind Handlung und zugrundeliegende Haltung zugleich: Der Mensch, der im
geistlichen Prozess weint, richtet sich auf, er verändert seine Perspektive,
erhebt die Augen, weg von der abschneidenden Angst oder Lust des gegen-
wärtigen begrenzten Lebens an den Strömen Babels, hin zur Sehnsucht nach
dem himmlischen Jerusalem. 

In diesem Deutungskontext macht es dann für den/die Einzelne auch
Sinn, explizit um die „Gabe der Tränen“ zu beten, wie es das Römische
Messbuch der katholischen Kirche bis zum 2. Vatikanischen Konzil vorsah.
Denn im Gebet um die Tränengabe wird zugleich um die Erfahrung der
Nähe Gottes gebetet. Freilich ist es heute pastoral nicht mehr vermittelbar,
wenn die „harten Herzen“ und der „Sündenmakel“ so in den Mittelpunkt ge-
stellt werden, wie das in den Texten des Missale der Fall ist. Es heißt dort
u.a.:

„Oratio: Allmächtiger und milder Gott, du ließest dem dürstenden Volke
eine Quelle lebendigen Wassers aus dem Felsen strömen; so entlocke auch
unserem harten Herzen Tränen der Zerknirschung, damit wir unsere Sünden
beweinen können und durch Dein Erbarmen deren Verzeihung erlangen. ...
Postcommunio: Herr, unser Gott, gieße mildreich in unsere Herzen die Gna-
de des Hl. Geistes; diese bewirke, dass wir durch Seufzen und Weinen unse-
re Sündenmakel abwaschen und von deiner Huld die ersehnte Verzeihung
erlangen“.15

Das „lebendige Wasser“, das aus dem Felsen strömt, ist von anderer Qua-
lität als das Wasser der Ströme Babels: jenes ist der Geist selbst und dieses
ist das Einerlei der fließenden Zeit, aus dem beispielsweise Mose herausge-
zogen wurde, und das uns in seiner vordergründigen Bedeutsamkeit immer
wieder wegzuschwemmen droht. Deshalb ermahnt uns Augustinus, „über“
den Flüssen Babylons zu sitzen „und nicht auf ihrem Grunde“.16

Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 369

15 Das vollständige Römische Messbuch, lateinisch und deutsch. Hrsg. von den Benediktinern
der Abtei Beuron, im Anschluss an das Messbuch von Anselm Schott OSB. Freiburg 1956. 
16 Aurelius Augustinus, a.a.O., 320.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 369



4. Den Weg gemeinsam gehen – Compassion und Trost 

Soweit die Tränen der Begleiteten. Was aber ist die richtige Haltung des Be-
gleiters, der Begleiterin? Vor dem Hintergrund der Tränen als Gnadengabe:
Mitweinen? Oder doch eher in der Distanz bleiben?

Zunächst gilt, was für jede Beratungssituation gilt: Wir werden immer nur
begrenzt empathisch in die Wirklichkeit des/der anderen hineingehen kön-
nen (und dürfen), werden in einer „Als-ob-Position“ bleiben, auch wenn wir
einen Weg innerlich intensiv mitgehen. Und dennoch ist die Begleitung
geistlicher Wege nicht zu vergleichen mit therapeutischen oder supervisori-
schen oder sonstigen Beratungssituationen. Denn wie unterschiedlich die
Lebenswege und – situationen auch sind, beide Personen wissen sich doch
gemeinsam von Christus geführt. Daher ist es in all den zu betrauernden, zu
beweinenden Ereignissen und Verstrickungen des Gegenübers auch erlaubt,
innerlich nahe, sehr nahe mitzugehen – je nachdem, wie weit es für beide
Seiten möglich ist. Etwa dann, wenn sich im Gebet über das Schicksal eines
Menschen bei uns Trauer darüber einstellt, dass jemand eine Hürde nicht
überspringen kann, dass er/sie in ihrer Situation gefangen bleibt und einen
Schritt (noch) nicht tun kann, der offenkundig gut täte, weil er zu mehr Le-
ben führen würde. Oder wenn wir mit ihm/ihr betrauern, dass eine Lebens-
situation strukturell so angelegt ist, dass ein Wunsch (z.B. nach Partner-
schaft) sich nicht erfüllt. Oder wenn das körperliche wie seelische schwere
Leiden eines Menschen nicht verändert, sondern nur getragen werden kann.
Ein besonderes Mitgehen ist dann gefordert, wenn jemand eine lange Zeit
der Gottferne auszuhalten hat. All dies ist oft genug Grund, mitzuweinen. Es
geht dabei nicht um eine vordergründige Ebene der Gefühle, bzw. darum, ob
sich tatsächlich affektiv Tränen einstellen, sondern um die Haltung einer
professionellen Compassion. Das klingt wie ein Widerspruch in sich, ist
aber letztlich genau die Tiefendimension, die Gregor der Große anspricht,
wenn er dem Amt des Seelsorgers (Priesters, Gemeindevorstehers) gerade-
zu als Pflicht vorlegt, täglich fürbittend den Dienst des Weinens zu leisten.
Er weint stellvertretend über die Sünden der ihm Anvertrauten als seien es
die eigenen. Grundvoraussetzung dafür, dass dies möglich ist, ist das be-
ständige Ringen um die Erkenntnis der eigenen Schuld.17

So wie die Trauer um Verfehlungen und das Mit-Leiden Anlass zu stell-
vertretenden Tränen sein kann, kann es im Mitgehen auch die „Tränen der
Wehen und der Geburt, wenn ein neuer Mensch entsteht“, geben.18 Diese

Carmen Tatschmurat 370

17 Gregor der Große, Buch der Pastoralregel. München 1933. Band I, X. Siehe auch Chr. Ben-
ke, a.a.O., 165ff.
18 C. Bamberg, a.a.O., 24.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 370



Freuden-Tränen können dann aufsteigen, wenn man miterlebt, dass etwas
heil wird, wenn jemand plötzlich etwas formuliert, das man aus seinem
Mund so nie erwartet hätte, und wenn dadurch deutlich wird, wie der Geist
jemanden ergriffen hat und er/sie sich ergreifen lässt. Das kann eine
zunächst unscheinbare Kleinigkeit sein, etwa eine klare und unzweifelhafte
Erkenntnis darüber, wie ein Schriftwort auf das eigene Leben hin zu deuten
ist. Und wir erleben auch, dass jemand aufgrund einer tiefen, kaum formu-
lierbaren Erfahrung zu einer radikalen Umkehr kommt und plötzlich be-
wusst und klar den Weg der Nachfolge einschlägt. 

Es können aber auch dann (gemeinsame) Tränen fließen, wenn jemand
mit seinem ganzen Leben darin einstimmt, dass er/sie macht- und hilflos ist,
dass man selbst nichts, überhaupt nichts dafür tun kann, um von Babel nach
Zion zu gelangen. Diese Tränen mögen manchmal nahe an der Verzweiflung
sein, sind aber doch von grundlegend anderer Qualität. 

Über Dorothy Day, die Gründerin der Catholic Workers, schreibt Doro-
thee Soelle, dass sie sich immer wieder einmal aus ihren zahlreichen aufop-
fernden Tätigkeiten ganz zurückzog. Stundenlang, tagelang weinte sie dann,
ohne Gespräch, ohne Nahrung. Soelle kommentiert das folgendermaßen:

„Als ich das erfuhr, verstand ich etwas besser, was Pazifismus ist; was
Gott in der Mitte der Niederlage bedeutet; wie der Geist tröstet und uns zur
Wahrheit führt ... Dass Dorothy Day tagelang weinte, bedeutet für mich,
dass der Trost des Geistes zugleich seine Untröstlichkeit enthält, und in die-
sem Sinne können wir von ihr lernen, um die Gabe der Tränen zu bitten“. 19

Wenn wir Schmerz und Leid wirklich so radikal teilen lernen, dann wird
Alltag geheiligt. Gemeinsam können wir dann auch eine Gnade des Trostes
erfahren, die nichts zu tun hat mit billiger Vertröstung. Das eingangs er-
wähnte Bild der Frau im roten Kleid, deren Gesicht zur Hälfte von der
schwarzen Spitzenmantilla verdeckt ist, und die sich dem um sie werbenden
Gott vorsichtig zuneigt, taucht bei Sieger Köder ein zweites Mal auf: Nun ist
sie Veronika, die sich dem Betrachter zuwendet und ihm das Schweißtuch
mit dem Antlitz des zu Tode gequälten Herrn zeigt. Der Weg der Nachfolge,
der Weg der Liebe führt an der Seite des Geliebten am frühen Morgen durch
die Weinberge (so das Hohe Lied), dann aber führt er an seiner Seite nach
Golgatha. Und schließlich steht am Ende die Begegnung mit dem Aufer-
standenen am Ostermorgen.

Wenn wir angesichts eigener Schwachheit und fremden Leids nicht in Re-
signation (die „Sünde wider den Heiligen Geist“)20 verfallen, sondern der
Wahrheit unserer Schwäche und Hilflosigkeit ins Auge sehen, dann können

Zum Stellenwert von Tränen im Geistlichen Prozess 371

19 D. Soelle, „Gib mir die Gabe der Tränen, gib mir die Gabe der Sprache“, in: Den Rhyth-
mus des Lebens spüren. Freiburg 2001, 60.
20 D. Soelle, a.a.O., 63.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 371



wir allmählich die „Angst vor dem Getröstet-Werden“ 21 loslassen und uns
wirklich fallen lassen. Und erst dann kann Trost aus dem Geist und aus der
Wahrheit erwachsen. Dieser Trost, der durch den Heiligen Geist initiiert ist,
ist der Trost, der uns zur Wahrheit führt, unter Schmerzen und Tränen.

„Der Heilige Geist, diese Aufregung Gottes für seine Wahrheit ... bedeu-
tet das Ende der müden, halben Gewissheit, das Ende dieser bei sich selbst
bleibenden und darum privaten Beruhigung, das Ende dieser sympathi-
schen und frommen Traurigkeit“.22

Dies, die Er-Innerung an die Vollendung des Heils, an den ganzen und un-
teilbaren Frieden des himmlischen Jerusalem, die Vergegenwärtigung des
Gelobten Landes im Jetzt, illustriert der Psalm mit dem Bild des Exils: In
der Untröstlichkeit, fern von Zion, weint das Volk Israel und so wird das Ge-
genwärtige, der Boden des fremden Landes, durch das Ferne und doch im-
mer zuinnerst Präsente geheiligt.

Carmen Tatschmurat 372

21 Ebd. 64.
22 Ebd. 63.

359-372  06.08.2003 17:42 Uhr  Seite 372


