Aus dem Leben der Kirche 376

Geist und Leben

Die Zeitschrift, die den Namen ,,Geist und Leben* trigt, bekennt sich damit zu dem
Herrn, der Wort und Antwort zugleich ist. Sie bejaht damit, dass Gott uns in ihm al-
les gesagt und gegeben hat, und dass es nunmehr darauf ankommt, das alles zu er-
schlieBen und weiterzugeben. Das engt nicht ein, das verbindet vielmehr mit allem,
was durch das Wort geworden ist (vgl. Joh 1,3). Dabei ist stets im Blick und im Sinn
zu behalten, was uns das Evangelium zu wissen gibt: das Wirken der Gnade Gottes,
die uns geschenkte Verheilung und die jedem von uns zugedachte Berufung. Amen.

Paul-Werner Scheele, Wiirzburg

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Bettelarm und doch reich
Franziskus’ Liebe zu den Armen

Am Kapuzinerkloster in Frankfurt am Main besteht seit zehn Jahren ein sog. Fran-
ziskustreff. Obdachlose kdnnen dort morgens friihstiicken. Fiir Kleidung und drztli-
che Versorgung werden sie weitervermittelt. Getragen wird die Initiative von frei-
willigen Helfern und Spenden. Briider der Rheinisch-Westféilischen Kapuzinerpro-
vinz und Schwestern der Kongregation der Armen-Schwestern des hl. Franziskus
(Schervier-Schwestern von Aachen) engagieren sich an diesem Ort mitten in der
Stadt fiir die Armen. Der folgende Vortrag wurde dort am 19. November 2002 an-
ldsslich der Feier ,, 10 Jahre Franziskustreff* gehalten.
Am Historischen Institut in Rom gehort es zu meinen Aufgaben, Biicher iiber Fran-
ziskus und seinen Orden zu besprechen. Es sind viele Biicher, die da jedes Jahr auf
den Markt kommen. Franz von Assisi ist immer noch attraktiv und aktuell. Er hat ja
auch viele Nachfolger und Nachfolgerinnen gefunden. Die Franziskaner einschlief3-
lich Minoriten und Kapuziner sind heute noch der stirkste Orden und die Franzis-
kanerinnen die weitaus verbreitetsten unter den zahlreichen Schwesternkongrega-
tionen. Geschichtlich gibt es da also sehr viel Stoff, einen breiten Strom, der durch
die Jahrhunderte flieB3t. Dieser Strom ist immer noch lebendig, weil seine Quelle so
frisch ist, weil Franziskus immer noch inspiriert und heute noch lebt in seinen
Schwestern und Briidern. So kann man sich leicht vorstellen, dass weltweit viel pu-
bliziert wird iiber Franziskus und die Franziskaner, iiber Klara und die Klarissen,
iiber die Franziskanerinnen und die vielen Laien, die mit Franziskus sympathisie-
ren, kurz gesagt: tiber den Ersten, Zweiten und Dritten Orden des hl. Franziskus.
Bei der Lektiire ist mir neulich ein Ausdruck besonders aufgefallen. Da spricht
doch eine Autorin tatsichlich vom ,,Uberschuss der Armut®. Sie macht auf eine ein-



Aus dem Leben der Kirche 377

fache, aber oft vergessene Tatsache aufmerksam: Uber die Armen des Mittelalters,
die Leprosen, Aussitzigen, Geisteskranken, Bettler und Obdachlosen, wissen wir
ganz wenig; sie haben kaum etwas hinterlassen, nichts aufgeschrieben, nichts ge-
baut. Nur indirekt, iiber Kirchenbiicher und Stadtchroniken wissen wir iiber sie Be-
scheid. Thr Elend wurde einzig durch die Werke der Barmherzigkeit gelindert, wie
sie z. B. Hetty Krist 1997 am Eingang zum ,,Franziskustreff* in Frankfurt darge-
stellt hat. Wir wissen, dass es die sozial Armen gab, aber ansonsten ist ihr Andenken
in der Geschichte verschwunden. Ganz anders die freiwillig Armen! Von ihnen gibt
Annette Kehnel im Unterschied zu den unfreiwillig Armen eine interessante Defi-
nition: Der freiwillig Arme ist ein potentiell Reicher. Sie arbeitet das Potential frei-
willig Armer heraus und schreibt: ,,Die religios motivierten Armen konnen gerade-
zu stolz sein auf ihre reiche Hinterlassenschaft: Thre Bauten sind Kulturdenkmaler,
ihre Regeln verschriftlicht, ihre Kleidung wird noch heute getragen, ihre Lebens-
form zieht nach wie vor Menschen an‘.! Die Autorin hat offensichtlich Recht, denn
der Markt mit Klosterbrot, Klosterbriu, Klostermedizin... boomt. Die Nachfrage
nach Urlaub im Kloster ist so stark, dass es schon gedruckte Klosterurlaubsfiihrer
gibt.2 Auch unter den Wissenschaftlern ist man sich einig, dass die Orden viel zur
Entwicklung Europas beigetragen haben: zu Ackerbau und Viehzucht, zur Verede-
lung von Wein und Bier, zu Architektur und Literatur, zur Medizin und Heilkunde,
zur Musik und Malerei, zur Erziehung und Bildung, kurz: zur Kultur.?

Gewiss sollen wir nicht stolz sein auf das, was man heute als Klosterkultur
schitzt; wir brauchen uns nicht der Werke zu rithmen, die aus franziskanischem
Geist erwachsen sind, so etwa das Seraphische Liebeswerk, das sich um Waisen und
gefihrdete Jugendliche kiimmerte und kiimmert, die Bahnhofsmission und etliche
andere Werke. Doch geht es sehr wohl darum, heute in einer Zeit offenkundiger Kri-
se der Orden unseren geistigen Reichtum zu schitzen, unseren Mehrwert anzuer-
kennen und unseren Uberschuss an Armut wahrzunehmen. Wenn wir freiwillig arm
sind, kann uns eigentlich nichts fehlen. Da gibt es keinen Grund zu klagen.

Das Beispiel Franziskus

Erinnern wir uns diesbeziiglich an Franziskus. Aus reichem Elternhaus stammend,
vom Vater toll ausstaffiert, von der Mutter auch im Franzosischen unterrichtet, steht
ihm die Welt offen. Er kann Karriere machen, und zuerst will er das auch: Er moch-
te Ritter werden. Aber dann schmeckt ihm das duflere Gehabe fad, das Waffenge-

' A. Kehnel, Der freiwillig Arme ist ein potentiell Reicher. Eine Unterscheidung zwischen
freiwilliger und unfreiwilliger Armut, in G. Melville — A. Kehnel (Hrsg.), In proposito pau-
pertatis. Studien zum Armutsverstindnis bei den mittelalterlichen Bettelorden. Miinster 2001,
203-228, hier 211.

2 H. Oschwald, Der Klosterurlaubsfiihrer, Freiburg, *2000; B. Kloos (Hrsg.), Frauenkloster-
fiihrer. Miinchen 2001.

* Vgl. P. Dinzelbacher — J. Lester Hoog (Hrsg.), Kulturgeschichte der christlichen Orden.
Stuttgart 1997.



Aus dem Leben der Kirche 378

klirr tont ihm schrill und das Geld stinkt ihm. Gott selber tritt ihm in den Weg und
lasst ihn auf dem Kriegszug nach Apulien umkehren. Nun probiert er’s anders: Auf
einer Wallfahrt nach Rom wirft er groiziigig seine Moneten auf das Petrusgrab; er
tauscht mit einem Bettler seine Kleider, fiihlt nach, wie es ist, wenn man den ganzen
Tag schief oder tiberhaupt nicht angeschaut wird. Doch dieses Bettlerdasein ist nur
ein Spiel, noch nicht ernst. Ernst wird es, als es wegen seiner Eskapaden zum Krach
in der Familie kommt. Franziskus versteckt sich eine Zeit lang in einer Grotte bei
San Damiano. Einem Freund, der ihn besucht, verrit er, dass er einen grolen Schatz
gefunden hat. Bald darauf verlangt der Vater einen offentlichen Prozess; er will
Recht haben. Der Sohn verzichtet auf sein Erbe, und zum Zeichen der totalen Tren-
nung zieht er sich aus und legt dem Vater die Kleider vor die Fiile. Dann zeigt er mit
seiner Rechten zum Himmel und sagt. ,,Bis jetzt habe ich Pietro Bernadone meinen
Vater genannt, ab jetzt will ich sagen: Vater unser im Himmel.* Das Vaterunser — in
der Schule gelernt, in der Kirche gebetet — wird ihm zur Losung in seiner Lebens-
krise. Es ist die Entdeckung des himmlischen Vaters, die ihn die Trennung vom ir-
dischen bestehen lisst. Es ist dieses Vertrauen auf den guten Gott, der die Vogel des
Himmels ndhrt und die Lilien des Feldes kleidet, das Franziskus nicht nur iiber Was-
ser hilt, sondern auch iiber Wasser gehen ldsst. Die vielen iiber ihn berichteten
Wunder haben in diesem seinem Vertrauen auf Gott ihren Grund. Er erfihrt in all
seiner Gebrechlichkeit, in seinen vielen Krankheiten und im tdglichen Mangel Gott
als so gut und giitig, dass er von ihm immer wieder sagen kann: ,,.Du bist das Gute,
jegliches Gut, das hochste Gut, ... du bist all unser Reichtum zur Geniige** (LobGott
3—4).* Wer so beten kann, wer so das Gutsein Gottes erfihrt, der ist nicht arm, der
ist reich an Giite, und das merken die anderen. Wenn Franziskus sich tage-, ja wo-
chenlang in Grotten und Hohlen zuriickzieht, dann schopft er aus der unerschopfli-
chen Quelle und nachher teilt er wieder aus. Seine Wanderpredigt durch die Stddte
Umbriens, sein Gang zum Sultan in Agypten — was ist das anderes als ein Austeilen
der guten Nachricht! Und wie schon zur Zeit Jesu sind die Armen die ersten, die auf
ihn horen. Aber auch die Reichen werden stutzig, und so mancher schlieit sich ihm
an: der Rechtsanwalt Bernhard von Quintavalle, der Kanoniker Rufinus, der Bauer
Agidius, der immerhin einen Ochsen hat, den er verkaufen kann.

Diese Briider geben her, was sie haben, weil sie einen groBeren Schatz gefunden
haben. In den Augen der Welt sind sie dumm, denn —und der Vorwurf wird ihnen in
der Tat gemacht — sie hatten genug zum Leben und jetzt gehen sie betteln, leben al-
so auf Kosten der anderen. Die Reaktion ist verstindlich. Wo kimen wir hin, wenn
alle so auf Familie und Haus verzichteten?! Aber die Gefahr besteht ja nicht. Der
natiirliche Trend ist ein anderer. Aulerdem hat auch Franziskus vorgesehen, dass
die Briider in erster Linie von ihrer Hinde Arbeit leben und nur dann betteln gehen
sollen, wenn ihnen der Lohn vorenthalten wird. Denn wer arbeitet, darf auch essen.
Und wer nicht arbeiten kann, darf ebenfalls ,,zum Tisch des Herrn seine Zuflucht

4 Die Schriften des hl. Franziskus werden mit den entsprechenden Abkiirzungen zitiert nach
L. Lehmann (Hrsg.), Das Erbe eines Armen. Franziskus-Schriften (Topos plus 464). Keve-
laer, 2003; hier 50. Als jiingsten guten Versuch einer dufleren und inneren Biographie vgl. N.
Kuster, Franz von Assisi, Meister der Spiritualitdt (Herder spektrum 5151). Freiburg 2002.



Aus dem Leben der Kirche 379

nehmen®, wie Franziskus sich ausdriickt, d.h. er darf mit der Solidaritiat der Ande-
ren rechnen. Das tédgliche Brot ist also eine Frage der Gerechtigkeit, auch heute
noch! Eben darum konnte Franziskus nicht leiden, dass einer drmer war als er.
Mehrmals wird berichtet, wie er seinen Mantel weitergab, wie er das erbettelte Brot
mit Anderen teilte, wie er sogar den Réubern eine kostliche Mahlzeit bringen lief3.
Wenn er gar nichts besal}, was er geben konnte, so hatte er immer noch etwas: ein
gutes Wort, einen Trost, Zeit und Aufmerksamkeit fiir jemanden. Das ist es doch,
was oft wichtiger ist als Brot. ,,Der Mensch lebt nicht vom Brot allein....*

Franziskus war arm und klein; Poverello nennen ihn die Italiener liebevoll, und
sie haben Recht. Er war aber in dieser Armut reich, weil er sie selbst gewihlt hatte,
weil er geradezu in sie verliebt war und sie als Braut heimfiihrte. In seiner schébi-
gen Kutte, barful, mit knurrendem Magen... konnte er zuweilen einen Stock vom
Weg auflesen, ihn auf die Schulter legen und mit einem weiteren Stock in der ande-
ren Hand dariiberstreichen, als ob er Geige spielte; dazu sang und tanzte er. Die Ar-
mut machte Franziskus nicht hart, verbittert und griesgramig, sondern frei und fréh-
lich. Er selbst lebte, was er in das wunderbare Wort gefasst hat: ,,Wo Armut ist mit
Frohlichkeit, da ist nicht Habsucht noch Geiz*“ (Erm 28,3). Mit Recht hat ihn darum
Louis de Wohl einen ,,frohlichen Bettler* genannt. Das ist nicht oberfldchlich zu
verstehen, als wire Franziskus ein verwohnter Hippy, der alles leicht nimmt und
den Hirten des Lebens aus dem Weg geht. Wir wissen, er hat hart Bu3e getan, so ge-
fastet und die Sinneslust abgetotet, dass er am Ende seines Lebens ,,Bruder Leib*
um Vergebung bat. Er hat sich iiberwunden und ist zu den Aussitzigen gegangen,
um die er vorher einen grof3en Bogen gemacht hatte; er hat den Eiter aus ihren Wun-
den gewaschen, sie verbunden und umarmt, mit ihnen sogar aus einer Schiissel ge-
gessen. Kann Solidaritit noch tiefer gehen? Der Uberwindung auf der einen Seite
entspricht auf der anderen das Gliicksgefiihl: ,,Was mir zuvor bitter erschien, wurde
mir in Siiigkeit des Leibes und der Seele verwandelt”, sagt Franziskus in seinem
aufriittelnden Testament (Test 3). Es war fiir ihn also eine ganzheitliche Erfahrung,
die durch Mark und Bein ging. Was er vorher nicht fertig brachte, das tut er jetzt mit
Freude.’ Er ist dabei ganz er selber, er hat den Eindruck, diese Barmherzigkeit er-
fiillt ihn, sie ist sein Reichtum, sein ein und alles. Diese Barmherzigkeit, dieses ,,ein
Herz haben fiir die Armen® ist etwas von Gott selbst. Der hat ihm Barmherzigkeit,
die Umkehr geschenkt, und Franziskus gibt sie weiter. ,,Der Herr hat mich unter die
Aussitzigen gefiihrt, und ich habe ihnen Barmherzigkeit erwiesen®, sagt er im er-
wihnten Testament (Test 2). Gott fiihrt — der Mensch gehorcht, Gott lockt — der
Mensch lasst sich locken, das sind die Koordinaten bei Franziskus. Darin einge-
spannt, gewinnt seine Armut einen Uberschuss,

so dass er geben kann, auch wenn er fast nichts hat,
teilen kann, auch wenn er es selber briauchte,

3> Diesen Zusammenhang hat auch Olivier Messiaen in seiner grofartigen Oper ,,S. Frangois
d’Assise” (1975-83) erkannt, wenn er in seinem in acht Bildern gegliederten Werk auf ,,Die
Laudes® als drittes Bild ,,Franziskus kiisst den Aussitzigen® folgen ldsst. Dieser heroische
Akt ist ein wichtiger Punkt auf Franziskus’ Weg der Reinigung und Heiligung. Vgl. Th. D.
Schlee, Olivier Messiaen — Musiker der Verkiindigung, in: Stimmen der Zeit 127 (2002)
723-742, hier 739.



Aus dem Leben der Kirche 380

singen kann, auch wenn ihn Schmerzen plagen,

in der Schopfung auf Gott durchblicken kann, auch wenn er fast blind ist,
mit Muslimen verhandeln kann, auch wenn offiziell Krieg herrscht,
ruhig antworten kann, auch wenn der Andere aggressiv ist,

sterben kann, auch wenn noch viele Aufgaben unerledigt sind.

Er kann getrost das Zeitliche segnen, weil er das Ewige erwartet.

Der weitere Horizont, den wir Himmel nennen, das gibt Franziskus das Gliick auf
Erden. In Gott verankert, ist er bettelarm und doch reich.

Diesen Uberschuss an Armut, diesen potentiellen Reichtum haben die Leute ge-
merkt, das hat sie getroffen. Und da Franziskus nicht miide wurde zu sagen, dass
ihm dieser Reichtum, diese Freude aus dem Evangelium und dessen Urheber Jesus
kamen, wies er stindig von sich weg auf diesen Jesus. ,,Jesus trug er stets im Her-
zen, Jesus im Munde, Jesus in den Ohren, Jesus in den Augen, Jesus in den Hénden,
Jesus in seinen iibrigen Gliedern®, sagt der erste Biograph von ihm (1 Celano 115).
So wurde er zum glaubwiirdigen Jiinger Jesu, zum lebendigen Evangelium in seiner
Zeit. Das hat geziindet und betroffen gemacht. Die Menschen Umbriens trafen in
Franziskus die Barmherzigkeit Gottes, wie einst jene in Galilda sie in Jesus erlebt
hatten. Es war, als ginge Jesus von neuem iiber diese Erde.

Ein Treffpunkt, der Kreise zieht

Aus der eigenen Betroffenheit wird bald auch ein Treffen um Franziskus: ein Fran-
ziskustreff in engem Raum, in Rivotorto ndmlich, in einem Eselstall, wo Franziskus
die Namen der Briider auf die Balken schreibt, damit jeder sein Plitzchen finde.
Dann kommt der Bauer mit seinem Esel und treibt die Briider hinaus. Sie bauen sich
um die Portiunkulakapelle herum ein paar Hiitten. So wird das Marienheiligtum der
neue Franziskustreff und ist es bis heute: hier fanden die jidhrlichen Kapitel statt; hier
starb dann auch Franziskus bei Sonnenuntergang am 3. Oktober 1226. Zu dieser Zeit
waren die Briider, die vom Treffpunkt Portiunkula ausgesandt worden waren, schon
in fast ganz Europa und im Vorderen Orient verbreitet. In zahlreichen Stddten hatten
sie Niederlassungen gegriindet: so in Augsburg, Regensburg, Wiirzburg, Mainz,
Speyer und Worms; in einer zweiten Phase dann rheinaufwirts in Stralburg und Ba-
sel sowie rheinabwirts in K6ln und der Mosel entlang bis Trier. Nach einem am 15.
August 1224 in Wiirzburg gehaltenen Kapitel griffen die Briider nach Niirnberg und
Bamberg aus. Unter der Leitung des Italieners Jordan von Giano gingen neun Briider
nach Erfurt und griindeten von dort aus Niederlassungen in Eisenach, Gotha, Nord-
hausen und Miihlhausen.® In die Messestadt Frankfurt kamen die BarfiiBer um 1230.

6 Vgl. hierzu zuletzt K. Elm, Uber Ankunft und Wirken der ersten Franziskaner in Deutsch-
land, in: P.-J. Heinig (Hrsg.), Reich, Regionen und Europa in Mittelalter und Neuzeit. FS fiir
Peter Moraw. Berlin 2000, 389—-412. Wir sind iiber die Anfdnge in Deutschland so gut infor-
miert dank der interessanten Chronik Jordans von Giano: deutsche Ausgabe von L. Hardick,
Nach Deutschland und England. Die Chroniken der Minderbriider Jordan von Giano und
Thomas von Eccleston. Werl 1957, 39—-113.



Aus dem Leben der Kirche 381

Hier errichteten sie mit Hilfe der Biirger ihr Paulskloster und die Paulskirche, die
dann 1548 zur Hauptkirche der lutherischen Gemeinde wurde; in ihr wurde 300 Jah-
re spiter, 1848, das deutsche Parlament erdffnet. 1942 bombardiert und danach in
klassizistischem Stil wiederaufgebaut, dient das Gebédude heute als Nationaldenkmal
nicht mehr kirchlichen Zwecken, wohl aber nationalen Feiern und Ehrungen. Wer
weil3 heute noch, dass diese iiber Frankfurt hinaus bekannte Paulskirche, die fiir die
deutsche Einheit und Demokratie steht, urspriinglich eine Barfiiferkirche war?’

Wie angedeutet, hatten die Minderen Briider, die vom Volk bald Barfiier ge-
nannt wurden, weil sie fast nie Schuhwerk trugen, also auch diesseits der Alpen, in
Deutschland, Frankreich und England eine rasante Ausbreitung. Sie zeigten Unter-
nehmungsgeist und missionarischen Eifer, denn sie richteten sich nicht gemiitlich
ein, sondern brachen immer wieder zu den Menschen auf. Sie wollten die Leute tref-
fen auf dem Markt, auf dem Feld, in der Werkstatt, in Kiiche und Hospiz. So sind sie
Tagelohner, Gelegenheitsarbeiter, Katecheten und Prediger. Die Leute wollten aber
auch wissen, wo die Briider wohnen, und sobald diese iiber eigene Kirchen verfiig-
ten, stromten die Menschen zu ihnen: Sie wollten diese neue Art Monche, diese
Stadt- und Bettelmonche sehen, horen, bei ihnen beichten, ja sogar in deren Kirchen
beerdigt werden. Auch in Frankfurt am Main war das Minoritenkloster Treffpunkt
der Stadt. Der Rat tagte dort, und wihrend der bekannten Handelsmessen beher-
bergte das Kloster auch illustre Giste und stellte seinen Kreuzgang fiir Ausstellun-
gen zur Verfiigung. Was von Frankfurt gilt, darf man von den meisten stddtischen
Niederlassungen sagen: Die Minoritenkldster und Barfiilerkirchen waren fast im-
mer ein Franziskustreff im dreifachen Sinn des Wortes.

Was ein Franziskustreff bedeuten kann

1. Die Leute wollten bei den Franziskanern den hl. Franziskus treffen; natiirlich
nicht den historischen, sondern den iiberhohten, verklirten, den Wundertiter. In
diesem Sinn hat dann Antonius von Padua dem hl. Franziskus bald den Rang abge-
laufen, so dass heute Antonius nahezu in jeder Kirche steht, auch in Frankfurt. Im-
mer brennen dort Kerzen, stehen dort Blumen, Leute aus aller Herren Lénder
beriihren ihn, so dass sein rechtes Knie schon ganz abgewetzt ist. Er ist zum Sinn-
bild des Franziskaners geworden: Hauptsache braune Kutte, weiller Strick, Sanda-
len; so lieben ihn die Leute durch alle Jahrhunderte. Er ist Inbegriff einer besonde-
ren Nihe zu Gott und zu den Menschen. Die zahlreichen Heiligen und Seligen be-
stitigen es: die heilig gesprochenen Franziskaner und Kapuziner waren Briider des
Volkes, Leutpriester und volkstiimliche Laienbriider, ob sie nun Antonius oder Agi—
dius heiflen, Bernardin von Siena oder Johannes von Capestrano, der iibrigens Ende
Oktober 1454 auch in Frankfurt gepredigt hat, Felix von Cantalice in Rom oder Bru-

7 Vgl. R. Fischer (Hrsg.), Von der Barfiifferkirche zur Paulskirche. Beitrdge zur Frankfurter
Stadt- und Kirchengeschichte. Frankfurt 2000; M. Kloft, Franziskanisches Ordensleben in
Frankfurt, in: 100 Jahre Kapuziner in Frankfurt am Main. Frankfurt (Kapuzinerkloster)
2000, 10-17.



Aus dem Leben der Kirche 382

der Konrad von Parzham in Altotting, Leopold Mandic in Padua oder Pater Pio in
San Giovanni Rotondo. In diesen so einfachen Gestalten leuchtete immer etwas
vom Glanz Gottes, sie teilten aus vom Uberschuss der Armut; sie gaben selbst dann
noch etwas, wenn sie bettelten. Arm an Dingen waren sie reich an Tugenden.

2. In zweiter Hinsicht bedeutet ,,Franziskustreff* natiirlich einen Ort, wo man
sich trifft. Das ist fiir Wohnungslose ohne Obdach ganz besonders wichtig. So sehr
Franziskus sich striubte, einen Ort als Eigentum anzunehmen, so gern hat er doch
Portiunkula, Alverna und andere Orte als Leihgabe angenommen. Er wusste: der
Mensch — obwohl Pilger und Fremdling auf Erden — braucht eine Bleibe zum Aus-
ruhen, einen Ort zum Gesprich, eine Kirche zur Feier des Gottesdienstes. Wenn
Gott schon unter den Menschen sein Zelt aufgeschlagen hat, wie konnten wir dann
meinen, ohne Haus und Heim auszukommen? Einander Herberge sein, Gastfreund-
schaft anbieten gehort doch zum Wesen des Menschseins, gehort zur jiidisch-christ-
lichen Tradition. Sehr treffend hat darum Paulus Terwitte in der kleinen Festschrift®
den Franziskustreff als , klosterlichen Gastraum* beschrieben: kein Warteraum wie
am Bahnhof, sondern ein klosterlicher Raum, in dem Bruder Wendelin der Her-
bergsvater und Schwester Veronika die Mutter sind; sie erwarten die Giste und be-
treuen sie mit ihren vielen Helferinnen und Helfern. Da ist ein Raum mit Atmos-
phire, wo es nach Kaffee duftet und Brot. Wer kommt, muss sich nicht ausweisen
und keinen Namen nennen, und doch kennt man sich bald, weil Vertrauen herrscht.
So ist das Friihstiick im Franziskustreff fiir viele Arme in Frankfurt der einzige
Lichtblick am Tag, die Stunde, auf die sie sich freuen, die Begegnung, von der sie
leben. Der Mensch lebt ja nicht vom Brot allein...

3. Damit sind wir wieder bei dem Mehr, dem ,,Mehrwert*, von dem ich eingangs
sprach. Dieses Mehr macht christliche Caritas aus, dieses Mehr, dieser Uberschuss
kennzeichnet auch den Franziskustreff. Sr. Veronika sagt in der Festschrift: hier
gibt es ,,mehr als ein Friihstiicksbrot*. Die ehrenamtliche Mitarbeiterin Ivana Mas-
soglio bekennt von sich: im Franziskustreff arbeiten ist ,,mehr Ehre als Amt*“!°, d.h.
sie tut die Arbeit gern, sie mochte den Gésten etwas Gutes tun. Und der Zivi Bene-
dikt Berger hat zwischen Brotschneiden und Bodenwischen erkannt, dass er ,,ganz
vielen Menschen den beschwerlichen Alltag etwas angenehmer macht“!!. Auch hier
der Komparativ, das Mehr, fiir das sich zu leben lohnt. Wie er schreibt, hat er ,,in
dieser Arbeit mit bediirftigen Menschen und in diesem etwas anderen Kloster ein
Stiick Heimat gefunden®!?. Heimat finden und einander Heimat schenken, ist das
nicht der tiefste Sinn einer jeden Gemeinschaft, in der Familie wie im Kloster? Der
Franziskustreff bietet ein Stiick Heimat fiir solche, deren Leben sich auf der Strafle
abspielt, die Wind und Wetter ausgesetzt sind. Sie erinnern uns daran, dass auch wir
unterwegs sind und hier keine bleibende Stitte haben. Manchmal meinen wir ja, un-

8 Zehn Jahre Franziskustreff. Hrsg. vom Kapuzinerkloster. Frankfurt 2002, 42 S., ill. (Das
Heft ist zu beziehen bei Br. Wendelin Gerigk, Schirfengésschen 3, D-60311 Frankfurt).

® Zehn Jahre Franziskustreff, 17.

0 Ebd. 16.

" Ebd. 21.

12 Ebd.



Aus dem Leben der Kirche 383

sere gut eingerichtete Wohnung hilt fiir ewig, unsere Sicherheiten bleiben fiir im-
mer, hingegen sind wir doch, solange wir leben, nur Wanderer — einer ewigen Hei-
mat zu.

Das Beispiel der hl. Elisabeth

Fiir die Feier des Jubildums ,,10 Jahre Franziskustreff* wurde der Tag der hl. Elisa-
beth gewihlt, Patronin der Caritas und des franziskanischen Dritten Ordens. Fiir uns
Heutige ist es kaum noch nachvollziehbar, welche Ausstrahlung diese 1207 gebore-
ne und schon 1231 verstorbene Fiirstin und Dienerin im Mittelalter bis in die Neu-
zeit hinein besal}. Statt einem Aufstieg gleicht das Leben dieser Konigstochter einer
Talfahrt: Sie tritt aus dem feudalen Stand aus, nicht etwa, um in ein Kloster einzu-
treten — das wire standesgemill —, sondern um ganz tief hinabzusteigen zu den Ar-
men und Kranken. Was in ihren Moglichkeiten steht, tut sie fiir die Hilflosen, nicht
von oben herab, sondern neben ihnen und mit ihnen, indem sie sie wischt, pflegt
und beherbergt. Elisabeth wurde zur populdrsten Verkorperung mittelalterlicher
Caritas, so wie Franziskus zum populérsten Vertreter einer Naturmystik wurde.

Franziskus und Elisabeth — beide waren von Haus aus reich, wihlten aber von
sich aus um Christi willen die Karriere nach unten; sie wurden bettelarm, arm an
Dingen, aber reich an Leben und an Tugenden. Vom Uberschuss ihrer Armut zehren
wir heute noch.

In dieser groBen Tradition stehen sowohl die vielen anonymen Wohltiterinnen
und Spender, welche die Sozialeinrichtungen in Frankfurt unterstiitzen, wie auch
die Einrichtungen selbst: die Caritas, die Elisabeth-StraBenambulanz, der Franzis-
kustreff. Sie alle diirfen wissen: im Geist christlicher Nichstenliebe helfen sie mit,
dass die in unserer Verfassung garantierte Menschenwiirde kein bloes Wort bleibt.
Sie helfen mit, der Wirtschaftsmetropole Frankfurt ein menschliches Antlitz zu ge-
ben. Sie helfen mit, ein gemeinsames Haus Europa zu bauen, in dem jeder und jede
Heimatrecht hat. Mogen Franz von Assisi und Elisabeth von Thiiringen uns hierzu
auch weiterhin inspirieren.

Leonhard Lehmann, Rom



