
Buchbesprechungen 390

Lorenz, Erika: Weg in die Weite. Die
drei Leben der Teresa von Avila. Frei-
burg, Basel, Wien: Herder 2003. 160 S.,
geb., € 14,90

Während andere zu ihren Geburtstagen – zu-
mal zu ihren runden – Geschenke einheimsen,
macht Erika Lorenz uns zu ihrem 80. Geburts-
tag selber ein Geschenk: dieses kostbare
Buch. Es war ihr letztes. Sie wurde am 2. Au-
gust dieses Jahres nach langer schwerer Krank-
heit, die sie mit bewundernswerter Geduld
durchlitten hat, in Gottes Ewigkeit gerufen.

Welches die drei Leben der Teresa sind,
verrät sie uns gleich zu Beginn: es ist das Sel-
ber-sein-Leben-leben wollen; es ist das Sich-
Gott-öffnen; es ist das Einssein mit Gott.

Wie Teresa selber ihr Leben gestalten
wollte, nicht zuletzt auch ihr Gebetsleben, be-
richtet sie in ihrer Autobiographie. Doch dann
stieß sie auf das ABC (wörtlich: das Dritte
geistliche Abecedarium) des Francisco de
Osuna und fand so den Weg zum kontemplati-
ven Gebet, in dem „nicht nur Worte, sondern
auch Gedanken einer schweigenden Öffnung
Platz machen, in der Gott sich zu erkennen ge-
ben kann“ (16) Und ihr wurde es zuteil, Gott
zu erkennen, Gott zu „erfahren“, ja, Erfahrung
wird ihr zum Wahrheitsgaranten (112). Und
sie erfährt Gott immer für sie unbezweifelba-
rer als den Liebenden, den, der sich ihr ganz
schenken will - wie ein ihr Herz durchdringen-
der Wurfpfeil mit feuriger Spitze will ihr das
erscheinen (31) - und der sie ganz haben will,
der sich mit  ihr vereinen will und sich auch
tatsächlich mit ihr vereint, so dass sie mit Pau-
lus sprechen kann: Nicht mehr ich lebe, son-
dern du, o Gott, du lebst in mir, du bist das Le-
ben meines Lebens. In ihrem „Meisterwerk“
(62), der Inneren Burg, hat sie das im Grunde
Unbeschreibliche zu beschreiben versucht.

Und wieso ist das alles ein Weg in die
Weite? Ist das nicht eine zunehmende Veren-
gung, wenn man sich selbst immer mehr
zurücknimmt und schließlich mit Gott ganz
eins ist, Gottes Leben sein Leben sein lässt?

Im Gegenteil. Enge bedeutet es, in sich zu
verharren, sich in sich einzukapseln, nur sich

selber gelten zu lassen und alles selber tun und
mit eigener Kraft erreichen zu wollen. Das
Sich-Öffnen hingegen bedeutet allein schon
weit werden, über sich hinauskommen, die
Grenzen des eigenen Ich überschreiten. Weite
bedeutet erst recht das mit Gott-eins-Sein, mit
dem, den selbst der Himmel und die Himmel
der Himmel nicht fassen (1 Kön 8, 27): er ist
größer, er ist weiter als sie alle.

Ein zweiter, kürzerer Teil des Buchs befasst
sich mit Teresas Lebensleistung und zeigt, wie
unbekümmert, ja revolutionär Teresa war.
Manches hatte E. Lorenz schon anderswo ge-
sagt. Manches ist neu. Ja, das ganze Buch ist
im Grunde neu, so erfrischend, so belebend, in
dieser Weise eben doch auch Altes neu werden
lassend.

E. Lorenz rühmt die Fähigkeit Teresas, „In-
neres so vollendet wie verständlich darzustel-
len“ (97). Das gilt aber für E. L. selbst nicht
minder.            Walter Repges

Hartl, Christian: Wir aber predigen
Christus, den Gekreuzigten. Spuren der
Kreuzesspiritualität Julius Kardinal
Döpfners in seinem Leben und in seiner
Verkündigung (Studien zur Theologie
und Praxis der Seelsorge; 46). Würz-
burg: Echter 2001. 328 S.,  kart., €

24,50. Zugleich: Innsbruck, Univ.,
Diss., 2000.  

Rechtzeitig zum 25. Todestag von Kardinal
Julius Döpfner († 24. 7. 1976) erschien dieses
Werk des derzeitigen Regens des Augsburger
Priesterseminars. Durch „Sicherung“ vieler
„Spuren“ in der Lebensgeschichte und Glau-
bensverkündigung des Kardinals gelingt es
dem Autor, ein überaus beeindruckendes Bild
von der geistlichen Größe dieses bedeutenden
Bischofs zu zeichnen, dessen „Lebensmitte“
radikal gelebter Glaube an Jesus Christus, den
Gekreuzigten und Auferstandenen war.

Hartl gliedert seine Dissertation  in  5 Kapi-
tel. Im ersten steckt er unter dem Stichwort
„Annäherungen“ den Rahmen seiner Untersu-
chung ab. Zielsetzung, Begriffe, Methodik

Buchbesprechungen 390Buchbesprechungen 390

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Biographien, Mystik und Pastoral

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 390



und Quellen werden dargelegt. Im Mittelpunkt
steht die „Kreuzesspiritualität“ Döpfners
gemäß seinem Wahlspruch: „Wir aber predi-
gen Christus, den Gekreuzigten“ (1. Kor.
1,23). Alles Widerständige im Leben, Leiden
und Tod sind Kreuz Jesu Christi.  Es im eige-
nen Leben zu tragen, ist der sichere Weg zur
Vereinigung mit dem gekreuzigten und aufer-
standenen Herrn. 

Im zweiten Kapitel folgt Hartl in 10 „Statio-
nen“, gewissermaßen in 10 Kameraeinstellun-
gen, der Lebensgeschichte des Kardinals. Das
Kreuz begegnet Julius Döpfner als prägendes
Zeichen schon in frühester Kindheit in Gestalt
der 2. Kreuzwegstation vor seinem Eltern-
haus. Ausgehend von hier entsteht eine faszi-
nierende Biografie Döpfners, der in allen sei-
nen Ämtern nie etwas anderes als der „arme
Knecht Jesu Christi“ oder „der erste Kreuzträ-
ger“ seines Bistums sein wollte.

Im dritten Kapitel identifiziert  Hartl  an-
hand vieler, gut ausgewählter Beispiele das
Kreuzesthema als das durchgehende Leitmo-
tiv der Wortverkündigung des Bischofs. Er
führt die markanten „Grundworte“ Döpfners
an, z. B. „in dieser Stunde der Kirche“, „der
verborgene Gott“, „die vergebende Liebe Got-
tes“, „Trost“, „Erneuerung“, „Brüderlichkeit“.
Sie weisen den Weg zu einem Leben aus dem
Glauben in „Nüchternheit“, „Innerlichkeit“,
„Entschiedenheit“ und zum diakonalen Dienst
der Amtsträger.

Es folgen  noch 2 weitere, wesentlich kür-
zere Kapitel: Das vierte  behandelt die theolo-
gische Einordnung und Vertiefung: Döpfner
schließt sich da an Kardinal  Newman an, der
ihm von seiner Dissertation her vertraut war.
Gott, der die Liebe ist, kommt  der  gefallenen
Natur des Menschen im Kreuz entgegen, um
ihm das neue Leben  zu schenken. Das Kreuz
wird so zum „Wesensmal“ der Christen.

Im fünften Kapitel unternimmt es der Autor,
die Kreuzesspiritualität Döpfners  in unsere
Gegenwart hineinzustellen. Er skizziert einige
Problemfelder unserer Zeit, deren Spannun-
gen auch heute nur im Zeichen des Kreuzes
Jesu Christi  durchgetragen werden können. 

Es bleibt jedoch dem Leser aufgegeben, die
Linien in sein individuelles Leben hinein wei-
terzuziehen. Das  Buch von Hartl wird allen
Interessierten reiche Frucht schenken, beson-
ders all denen, die selbst ein schweres Lebens-
kreuz zu tragen haben. Eine Kostbarkeit ist das
Buch für alle Freunde und Verehrer des unver-

gessenen Münchner Erzbischofs.  Sie können
ihn darin gut wiedererkennen - bis hinein in
die Tiefen seiner Persönlichkeit, in seinen so
echten und mitreißenden Glauben. 

Gerhard Gruber

Leenen, Maria Anna (Hrsg.): Reinhold
Schneider. Ein Lesebuch. Spirituelle
Texte eines großen Dichters. Innsbruck,
Wien: Tyrolia-Verlag 2003. 183 S.,
geb., € 17, 90.

Um Reinhold Schneider war es recht still ge-
worden. Doch am 13. Mai 2003 feierte man
seinen 100. Geburtstag, und man erinnerte
sich wieder an ihn. Nachhaltig? Diesem An-
liegen könnte dieses Buch jedenfalls dienen.
Es ist ein Lesebuch, keine ausführliche Bio-
graphie, obwohl es auch einen aufschlussrei-
chen  Blick auf das Leben Schneiders er-
möglicht. Und das ist wichtig; denn sein
Leben und sein Werk gehören zusammen.
Ohne etwas von seinem Leben zu wissen,
kann man sein Werk nicht gut begreifen. Ei-
ne Wolke der Schwermut lag auf seinem Le-
ben. Er ist 22 Jahre alt, als  sein Vater Selbst-
mord begeht. Schneider selbst hingegen
überlebt einen Suizidversuch. Jahrzehnte-
lang bleibt er der Praxis eines lebendigen
kirchlichen Lebens fern. Als er schließlich
zurückfand, war er noch immer erstaunt,
dass man ihn für einen typisch katholischen
Schriftsteller hielt.

Er hat viel publiziert. Mit geschickter Hand
hat die Herausgeberin dieses Buches daraus
ausgewählt.  Insgesamt ist ihre Auswahl nicht
befriedigend für einen Leser, der einzig unter-
halten sein will, auch wenn Schneiders Texte
spannend geschrieben sind. Das Buch ist eher
Lektüre für jemand, der gerne innehält und
über das Gelesene nachdenkt. Schneiders
Schriften und Gedichte waren in der Nazizeit
„Geheimtipps“. Man ahnte und verstand, was
er zwischen den Zeilen meinte. Er hatte auch
Beziehungen zu den Gegnern des Regimes.
Die Nazis wussten das und ließen es ihn
spüren. Vielen Menschen, gerade auch an der
Kriegsfront, hat er damals die geheime Zuver-
sicht gegeben, dass Gott trotz allem Herr der
Geschichte sein würde. 

Leenens Auswahl möchte vor allem spiritu-
elle Texte vorstellen, was freilich Historisches
nicht ausschließt. (Es geht unter anderem um

Buchbesprechungen 391

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 391



Johannes vom Kreuz, um Franz von Assisi,
um Ignatius von Loyola). Das Ende von
Schneiders kurzem Leben wird noch einmal
von der dunklen Wolke des so unbegreiflich
bösen Weltgeschehens überschattet. Das ge-
schah in Wien, wie aus dem Titel seines letz-
ten Werkes hervorgeht: „Winter in Wien“.
Auch daraus wird hier ein Auszug geboten. 

So  weckt das vorliegende Buch zweifellos
unsere Neugier und Verlangen nach mehr.
Schneider hatte nicht nur Zeit seines Lebens
eine wichtige Aufgabe. Seine Fragen sind von
bleibender Gültigkeit auch für unsere Zeit.

(Die Enzyklika „Mit brennender Sorge“ ,
1937 veröffentlicht, ist schon das Werk Pius
XI. und nicht Pius XII. wie irrtümlich auf Seite
11 angegeben, wenn auch dieser, damals noch
Kardinalstaatssekretär Eugenio Pacelli, daran
beteiligt gewesen sein mag).    

Wolfgang Hoffmann SJ

Haub, Rita / Oswald, Julius (Hrsg.):
Franz Xaver – Patron der Missionen.
Festschrift zum 450. Todestag (Jesuitica
4). Regensburg: Schnell & Steiner 2002.
378 S., geb. € 34,90.

Beim Versuch, in das verschlossene China
der Ming-Kaiser einzudringen, starb der ers-
te Missionar der Gesellschaft Jesu, Francisco
de Javier (Franz Xaver) am 3. Dezember
1552 erschöpft auf der südchinesischen Insel
Sanzian (Shang chuan) vor Kanton. Zur Fei-
er des 450. Todestags des Heiligen, der 1927
auch den Titel „Patron der Missionen” er-
hielt, haben international Symposien, Auf-
führungen und Gottesdienste stattgefunden
und sind zahlreiche Publikationen erschie-
nen. Das gilt auch für den deutschen Sprach-
bereich, in dem die vorliegende, hervorra-
gend ausgestattete Festschrift erschienen ist.
Außer den Grußworten des Generaloberen
der Gesellschaft Jesu, Peter-Hans Kolven-
bach, und des Provinzials der oberdeutschen
Ordensprovinz, Bernd Franke, umfasst das
Werk insgesamt 15 Beiträge mit sehr unter-
schiedlichen Themenstellungen. Einige Bei-
träge befassen sich mit der Person Xavers
und mit seinem Wirken, die meisten jedoch
mit Beispielen aus der Frömmigkeitsge-
schichte. So gibt die Mitherausgeberin einen
Überblick über das Wirken, während der
Mitherausgeber die beiden Freunde im

Herrn” und Mitbegründer des Ordens, Igna-
tius von Loyola und Franz Xaver, bis zu ih-
rer gemeinsamen Kanonisation 1622 mitein-
ander vergleicht. Zwei weitere Beiträge (A.
Fischer-Brunkow, R. Capurro) behandeln
Xavers Wirken in Japan. Die übrigen Beiträ-
ge können in ihrer Mehrzahl der Geschichte
der Verehrung des hl. Franz Xaver zugeord-
net werden, beginnend mit der Ikonographie
im Kontext seiner kultischen Verehrung (M.
C. Osswald) und der Geschichte des Grabes
auf der Insel seines Todes nach dem Bericht
von Gaspar Castner (C. von Collani). Xaver
als Patron der niederländischen Jesuitenmis-
sion (P. Begheyn) und als Gegenstand eines
neulateinischen Epos, seine Verehrung in
München (St. Michael), im Kanton Luzern
und – musikalisch – in Dresden (Hofkirche)
sowie schließlich als Patron der Sterbenden
sind weitere Themen. Sicher auch ein Zei-
chen der Verehrung, aber mehr noch der Mo-
tivation war die Verbreitung der Briefe Xa-
vers in Europa und seine Erwähnung als
Vorbild in der jesuitischen Korrespondenz,
die ein weiterer Beitrag exemplarisch analy-
siert (J. Lederle). Einen Beitrag eigener Art
stellt der Bericht des Jesuiten Hubert Hänggi
über eine Wallfahrt mit Hindus dar. Eine
nützliche Zeittafel und ein Literaturverzeich-
nis runden das Werk ab, das sich über Regis-
ter leicht erschließt. Insgesamt gibt die Fest-
schrift einen konventionellen Überblick über
Leben und Werk, bei dem man allerdings ei-
ne thematische Analyse seiner 137 Briefe
und eine Auseinandersetzung mit dem Mis-
sionsverständnis vermisst. Das Buch zeigt
aber die historische Bedeutung Xavers in der
Frömmigkeitsgeschichte deutsch-sprachiger
Länder auf. Aus diesem Ausschnitt kann
man erschließen, wie bedeutend die Xaver-
Verehrung in der damaligen katholischen
Welt gewesen sein muss und wie sie zu einer
Missionsbegeisterung beigetragen hat, die
heute nur noch Erstaunen auslöst. Diese Be-
deutung lässt sich auch an zahlreichen künst-
lerischen Darstellungen Xavers ablesen, wel-
che die Festschrift dokumentiert. Dank
dieses gut gestalteten Bildteils mit 74 meist
farbigen Abbildungen wird die Ikonographie
des Heiligen anschaulich, auch wenn das Re-
lief vom Tod Xavers von Giacomo Manzù
auf dem Portal von St. Peter in Rom leider
fehlt. Das Jubiläum und die Festschrift len-
ken den Blick auf Franz Xaver und sein

Buchbesprechungen 392

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 392



Werk, das angesichts der neuen „Evangeli-
sierung” im Zeitalter der Globalisierung und
des Pluralismus ein neues spirituelles und
missionarisches, literarisches und wissen-
schaftliches Interesse weckt. 

Michael Sievernich SJ

Kleinert, Michael: Es wächst viel Brot in
der Winternacht. Theologische Grundli-
nien im Werk von Ida Friederike Görres.
Würzburg: Echter 2002. XII, 417 S.,
kart., € 29,80.

Ida Friederike Görres war keine Theologin
und hat keine ausgesprochen theologischen
Werke geschrieben. Doch von ihr gibt es vie-
le Beiträge über Gott, Christus, die Kirche,
den Christen, die Heiligen, über den Ordens-
stand, Jungfräulichkeit, den Zölibat, die Ehe,
praktisch über alles, was zu ihrer Zeit kirch-
lich-religiös im Gespräch war. Darüber zu
schreiben, ob gelegen oder ungelegen, erfuhr
sie als ihre Berufung. Und sie folgte dem
Ruf. Aus ihren zahlreichen Büchern, Arti-
keln und Referaten die darin enthaltene
Theologie herauszudestillieren, war ein
mühevolles Unterfangen. Das Ergebnis, eine
Dissertation, liegt hier vor. Angereichert und
aufschlussreich ergänzt wurde das Ganze
durch unveröffentlichte Briefe, besonders an
den durch die Salzburger Hochschulwochen
weit bekannt gewordenen P. Gordan OSB. In
diesen Briefen ist sie manchmal noch offener
in ihrem Ringen um theologische oder auch
mehr pastorale Fragen. Die Menschen zu
Christus in seiner Kirche zu führen, das war
wohl ihr Grundanliegen. Und sie litt an der
Wirklichkeit. P. Gordan OSB meinte einmal,
sie sei wohl an „Kirchenkummer“ gestorben.

Der Verfasser reiht oft Zitat an Zitat. Ein
Fundort erläutert und vertieft den anderen.
Manchmal gibt es dabei Zeitsprünge in die
Vergangenheit durch ergänzende frühere
Äußerungen. Manchmal zeigt sich auch ein
Umdenken, z. B. bei Neubearbeitungen der
Biographie der hl. Theresa von Lisieux.

Ganz am Schluss erfährt man Näheres über
die Wahl des Buchtitels. Gegen Ende ihres Le-
bens schrieb I. F. Görres das Buch „Im Winter
wächst das Brot. Sechs Versuche über die Kir-
che“. Die Dissertation lässt ein Stück jüngster
Kirchengeschichte lebendig werden. Görres
bejaht das Konzil. Seine Ausdeutungen berei-

teten ihr Kummer, eben „Kirchenkummer“.
Aber nie will sie dem Leser die Hoffnung auf
Gottes Führung rauben, auch wenn sich in ih-
rer Korrespondenz zeigt, durch welche Dun-
kelheiten sie selbst geführt wurde. 

Wolfgang Hoffmann SJ

Schulz, Michael: Hans Urs von Baltha-
sar begegnen. Augsburg: Sankt Ulrich
Verlag 2002. 174 S., kart., € 11,90.

Es war zweifellos ein Wagnis, eingegrenzt
auf den Raum eines Taschenbuchs, zu einer
Begegnung mit einem der, wie es im Werbe-
text heißt, „markantesten Denker des 20.
Jahrhunderts überhaupt“ hinführen zu wol-
len.  Doch der Verfasser, Professor für Dog-
matik in Lugano, hat darin schon Übung.
Vorangegangen war in derselben Reihe ein
Buch von ihm mit dem Titel  „Karl Rahner
begegnen“.

In einem ersten Kapitel geht es um das Le-
ben Balthasars. Das kann keine trockene Bio-
graphie sein. Sein geistig-geistlicher Werde-
gang wird dargestellt und immer wieder durch
Verweise auf Quellen ergänzt. Im Grunde kann
einfach vieles nur kurz gefasst veranschaulicht
werden. Balthasar wird Jesuit. Als Studenten-
seelsorger wird er zum geistlichen Berater und
Halt für Adrienne von Speyer, einer Mystike-
rin und Ärztin. Sie gründen ein neues Institut,
nämlich die „Johannes-Gemeinschaft“. Das
lässt sich mit dem Leben eines Jesuiten nicht
vereinbaren. So verlässt er den Orden wieder.
Als er nach dem Tode Adriennes im fortge-
schrittenen Alter wieder eintreten will, schei-
tert dies an seiner Weigerung, die Leitung der
Johannes-Gemeinschaft abzugeben. 

Balthasar wurde, wie der Autor einmal
schreibt, „zu einem Denker, der in keine der
gängigen Schubladen passt“. Deshalb gab es
auch Kontroversen und Meinungsverschie-
denheiten. Vieles kann in dem Buch nur ange-
deutet werden. Aber immer laden Verweise
zur Vertiefung ein. Das Ende dieses Lebens ist
dramatisch. Balthasar wird zum Kardinal er-
nannt. Aber er stirbt plötzlich, bevor ihm die
Würde vom Papst verliehen werden konnte.

Das zweite Hauptkapitel des Buches will
dann  in die Theologie Balthasars einführen.
Hier unternimmt der Verfasser den Versuch,
wie in seinem Buch über Rahner – und dort
mit Recht – vom Menschen ausgehend zu Gott

Buchbesprechungen 393

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 393



aufzusteigen. Aber er muss zugeben, dass dies
nicht der Denkweise Balthasars entsprach. Für
eine erste Begegnung mit Balthasar sind diese
Ausführungen vielleicht doch nicht so geeig-
net. In dem Bemühen, das Denken Balthasars
darzustellen, fehlen manchmal Quellenver-
weise, und man weiß nicht immer genau, ob
hier der Buchautor oder Balthasar selbst
spricht. Außerdem muss man, und das liegt
wohl wieder an Balthasar, schon bei einer der-
artigen ersten Begegnung theologisch einiger-
maßen gebildet sein, um dem Gedankengang
folgen zu können. 

Literaturhinweise beschließen das Buch
und machen es zusätzlich zum Anreiz, sich mit
diesem großen Theologen ausführlicher zu be-
schäftigen. 

Wolfgang Hoffmann SJ

Krüger, Renate / Prégardier, Elisabeth
(Hrsg.): Behütetes Feuer. Essays, Ge-
dichte und Briefe von Maria Jochum
(1903–1984). Die Frau an der Seite des
Dirigenten Eugen Jochum. Annweiler:
Plöger-Verlag 2003. 111 S. mit Abb., e
12,80

Nachdem man im vergangenen Jahr des 100.
Geburtstages Eugen Jochums, des Ehrendiri-
genten des London Philharmonic Orchestra
und der Bamberger Symphoniker, gebührend
gedacht hat, war nun Gelegenheit, mit dem
„Freundeskreis Mooshausen“ auch seiner
Frau Maria Jochum (1903–1984) eher im
Verborgenen Beachtung zu schenken. Im
Zusammenhang mit einer Studientagung zu
ihrem nunmehr 100. Geburtstag (am 5. Fe-
bruar 2003) im Pfarrhaus Mooshausen, das
während des Krieges für die Eheleute Jo-
chum, die sich 1925 auf Burg Rothenfels
kennenlernten, ebenso wie für Romano Gu-
ardini beständiger Anlaufpunkt war, erschien
unter dem Titel „Behütetes Feuer“ mit einer
kurzen biografischen Einleitung eine Samm-
lung ihrer Essays, Gedichte und Briefe (an
den jüdischen Freund Richard Ley und die
Kunsthistorikerin Monika George), die ob
ihres ungewohnten, unzeitgemäßen und sel-
ten klaren Tonfalls aufhorchen lassen. Seien
es Reflexionen über die Frauenfrage aus dem
Jahr 1946, über „Erziehung zu Ehe und Fa-
milie“ (1947), verschiedene Dichter, Mo-
zarts Zauberflöte oder den römischen Campo

Santo Teutonico – immer bieten die bisher
meist unveröffentlichten Texte erfrischende
Ein- und Ansichten. Gedichte aus dem Band
„Unterwegs“ (1947) und eine ganze Reihe
von Fotos aus dem Familienarchiv ergänzen
die Anthologie, die erspüren lässt, woher der
große Bruckner-Interpret einen Gutteil sei-
ner Inspiration bezogen hat. Dass die „Frau
an seiner Seite“ dabei einen ganz eigenen
Feminismus lebte, könnte inzwischen viel-
leicht wieder entdeckt werden. Tiefschür-
fende und zentrale geistliche Einsichten mit
beständigem Bezug zum konkreten Lebens-
alltag lassen die liebevoll zusammengestell-
te Textsammlung heute vor allem auch in
pädagogischer Hinsicht Orientierungspunkte
geben. 

Stefan Hartmann

Knapp, Andreas: Weiter als der Hori-
zont. Gedichte über alles hinaus. Würz-
burg: Echter 2002. 72 S., brosch., €

12,80.

Mit sparsamen Mitteln und doch aussage-
kräftig ist der kleine Gedichtband gestaltet:
Die Titel-Worte „Weiter als der Horizont“
gehen gerade an der Grenzlinie von hellblau-
dunkelblau auf. Oder tauchen sie unter in un-
endlich geheimnisvoller Ferne? „Gedichte
über alles hinaus“. Der Titel könnte auch lau-
ten: Worte von überall her. Ganz besonders
herkünftig aus der biblischen Bild-, Sprach-,
und Wirklichkeitstradition – rechtzeitig zum
„Jahr der Bibel“ erschienen. Ein weiter Ge-
dichte-Bogen spannt sich von der Genesis
über Babel, den Jordan, Tabor und Golgotha
bis zum „neuen himmel über neuer erde“.
Gleichnis und Gedanke, Gedicht und Gebet
fließen ineinander über und geben dem klei-
nen Band, der vom Großen Bund Zeugnis
gibt, ein eigenes, seltenes und kostbares Ge-
präge. Schon manche Überschrift allein
taucht biblische Texte in ein neues Licht.
Kaum ein Gedicht hält nicht eine neue Wort-
Überraschung, Bildkomposition, einen Geis-
tes-Blitz bereit.

Seltsamerweise kann einem beim Lesen des
Bändchens statt einer Textkritik zuerst eine
Kritik des zeitlichen Kontextes einfallen: Wie
steht es um uns, wenn man befürchten muss,
dass der rapid zunehmende Zerfall des bibli-
schen Erinnerungsvermögens, einzelne Aus-

Buchbesprechungen 394

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 394



sagen in ihrer Vieldimensionalität, ihrer Zei-
ten-überspannenden Gegenwärtigkeit nicht
mehr bewusst werden lässt? Man ahnt den
Bild-Sprach-Wirklichkeits-Verlust einer Zeit,
die viele biblisch-christliche Traditionen nicht
einmal mehr oder noch nicht wieder wenigs-
tens als eigenes „Kultur-Gut“ wahrnimmt. –
„Wenn es Gott nicht gibt/ warum fehlt er mir
dann so?“ Fehlt er „uns“? Ist es „sein Fehler“?
Alltagssprachliches und Zeitbezogenes in den
lyrischen Texten lässt heutige Suchbewegun-
gen nach Gott und „mehr Mensch“ in vielfälti-
gen Nöten, Erfahrungen und Fragen erahnen. 

Wer sich den Worten sorgsam lesend, medi-
tierend überlässt, für den können sie fast etwas
wie Logo-therapie – Heilung durch Wort –
werden: zumindest in dem Sinn, dass sie dun-
kel Gefühltem Sprache und Bilder verleihen.
Auch indem sie tiefere Herz-Resonanzen
wecken und Vertrauen geben zu träumen, sich
zu ängstigen, zu hoffen.  Gelegentlich findet
man sich unversehens betend vor. Wirklich-
keits-Worte wie Du und Liebe und Gott wer-
den durch den unaufdringlichen, aber glaub-
haften Zeugnis-Charakter zur Ermutigung,
nicht die eigene Sehnsucht zu verleugnen und
sich zu Tode zu schützen in der Angst um sich
selber. 

Wahrscheinlich liegt das Kostbarste des
Bändchens in der Verheißung: „du kannst Gott
verehren... seine Freundschaft aber/ erwartet
dich/ unterwegs/ zwischen Nazareth/ und Je-
rusalem.“ – 

Es könnte für eine zweite Auflage vielleicht
hilfreich sein, graphisch gut angebracht die
Bibelstellen zu benennen, aus denen die jewei-
ligen Texte schöpfen. Die Gedichte verführen
zum Nachlesen und Meditieren.

Willi Lambert SJ

Marxer, Fridolin: Die mystische Erfah-
rung. Würzburg: Echter 2003. 160 S.,
kart., € 14,80.

Schon die römische Doktorarbeit des Verf.,
die 1963 im Herder-Verlag erschien, befass-
te sich mit grundlegenden Fragen der Mys-
tik. Solche Erfahrungen haben ihn offenbar
zeitlebens fasziniert. Während der letzten 15
Jahre hielt er infolgedessen auch entspre-
chende Kurse in der katholischen Erwachse-
nenbildung. Sie wurden für diese Buchaus-
gabe in sieben Kapiteln neu gestaltet.

Nach einer sorgfältigen Einführung zur Ge-
schichte des Mystik-Begriffs wird zunächst
ihr Wesen erläutert. Im Grunde geht es um ein
unmittelbares Bewusstsein  der Gegenwart
Gottes, also nicht um eine Einigung, die auf
Verschmelzung oder Identität von Göttlichem
und Menschlichem beruht (15). Dabei wird
das Thema jedoch keineswegs bloß philoso-
phisch-theologisch behandelt, wie es heute in
zahlreichen Büchern geschieht, sondern die
mystischen Phänomene werden auch ausführ-
lich psychologisch beschrieben. Es folgen ei-
nige Seiten, die auf die Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zwischen Natur-, Wesens- und
Gottesmystik aufmerksam machen, wobei
sich der Verf. an traditionelle Einteilungen
hält (30). Relativ knapp und manchmal etwas
abrupt werden Beispiele zur mystischen Er-
fahrung außerhalb des Christentums vorge-
stellt: aus Hinduismus, Buddhismus, Taois-
mus, Islam und Judentum. Zweifellos hilfreich
und wertvoll ist hingegen der Versuch, das
Spezifische der christlichen Mystik hervorzu-
heben, z. B. ihre Intentionalität und die Me-
ditation der Hl. Schrift. „Mystik ist ein
Glaube, der innerlich geworden ist durch Ver-
innerlichung des Mysteriums“ (69). Wenn im
Folgenden ihre Begleiterscheinungen eher
zurückhaltend beurteilt werden, kommt ihr
Wesen um so besser zum Vorschein. Das Ka-
pitel über einige zeitgeschichtlich prägende
Gestalten der Mystik (Gregor von Nyssa,
Mechthild von Magdeburg, Teresa von Avila,
P. Teilhard de Chardin) ist dem Verf. infolge
seiner soliden historischen Kenntnisse beson-
ders anschaulich gelungen. Leider kommt die
Dienst- oder Sendungsmystik des Ignatius von
Loyola nur am Rande vor. 

Dankbar wird der Leser nicht zuletzt dafür
sein, dass die Realität der mystischen Erfah-
rung schließlich noch einmal kritisch hinter-
fragt wird und eine positive Antwort nicht aus-
bleibt. „Die Tatsache, dass der Mensch von
Gott geschaffen ist,..... hat zur Folge dass er in
einem Grundbezug seines Seins gegenüber
dem Schöpfer steht. Ob dieser Bezug bewusst
wird oder unbewusst bleibt oder ob er gar ne-
giert wird, die Tatsache bleibt, dass er latent
immer schon da ist. Die spezifische Eigenart
der mystischen Erfahrung besteht nun eben
darin, dass dieser Bezug nicht nur faktisch an-
erkannt, sondern in einem höchstmöglichen
Maß ins Bewusstsein gebracht wird“ (131).
Interessant und anregend sind ebenso die Hin-

Buchbesprechungen 395

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 395



weise, die praktische Wege für die gewöhnli-
che Mystik im Alltag aufzeigen: Sensibilisie-
rung für das Göttliche, inneres Gebet, das
Staunen, das Loslassen, Sendung und Dienst
(136–151).

Man wird feststellen, dass F. Marxer außer-
ordentlich zitationsfreudig ist und seine Kom-
mentare durch zahlreiche Belegstellen absi-
chert (u. a. und vor allem C. Albrecht, A.
Brunner, A. M. Haas, B. Mc Ginn, W. James,
P. Mommaers, J. Sudbrack, G. Walther, R. C.
Zaehner). Auf diese Weise gewinnt der Leser
zumindest einen recht vielschichtigen Ein-
blick in die umfangreiche Mystik-Literatur
unserer Zeit. Zwar ist das Problem, dass wir
nur Texte von Mystikern haben, in denen sie
von ihren Erfahrungen berichten, und nicht
diese selbst, erst dann überwunden, wenn wir
wenigstens beginnen, diese Erfahrungen auch
persönlich zu machen. Der Weg zu diesem
Ziel wurde jedoch in diesem Buch (leider ohne
die sonst üblichen Register) kenntnisreich vor-
bereitet. Franz-Josef Steinmetz SJ

Betz, Otto: Die Kostbarkeit der Seele.
Texte großer Meister für unseren Alltag.
Münsterschwarzach: Vier-Türme-Ver-
lag 2001. 171 S., geb., e 12,40

Der Verfasser des Buches, Otto Betz, mittler-
weile 75 Jahre alt, war Prof. für Allgemeine
Erziehungswissenschaft und Religionspäda-
gogik. Er veröffentlichte zahlreiche Bücher zu
Spiritualität und Literatur. In dem Buch „Die
Kostbarkeit der Seele“ hat er gehaltvolle, ja
„kostbare“ Texte aus verschiedenen Jahrhun-
derten gesammelt und geistlich erschlossen.
Die meist kurzen Auszüge stammen von Män-
nern und Frauen des geistlichen Lebens, von
Dichtern und Philosophen: Meister Eckhart,
Mechthild von Magdeburg, Johannes vom
Kreuz, Jakob Böhme, ebenso von Martin Bu-
ber, Romano Guardini, Nikolai Lesskow und
Simone Weil und von Wolfgang A. Mozart,
Rainer M. Rilke und anderen.

Die Deutung durch Betz geschieht kennt-
nisreich und einfühlsam. Mit seinem gelun-
genen „geistig-geistlichen Hebammen-
dienst“ erschließt er die Texte für den geist-
lichen Alltag. Es sind Entdeckungen, die
dem Leser als Impuls dienen können, selbst
weiter nachzudenken. Der durchschnittlich
einseitige Textauszug aus einem Werk des

jeweiligen Autors wird mit einer interpretie-
renden Deutung von O. Betz ergänzt. Die
Texte sollten nicht einfach durchgelesen,
sondern mit Unterbrechungen „verkostet“
werden – wie es eben Kostbarkeiten zu-
kommt.

Zu wohlwollend fällt allerdings die Inter-
pretation von Goethes Gedicht aus (141f.).
Goethe tendiert m.E. dazu, pantheistisch zu
denken. Das jüdisch-christliche Verständnis
von Schöpfung, dem Gegenüber von Schöp-
fer und Geschöpf, lässt sich nicht in dieser
Weise mit dem „Gott in uns“ vermitteln. Bei
der Interpretation eines Textauszugs von
Meister Eckhart wird „Rätsel“ und „Geheim-
nis“ gleichbedeutend verwendet. Da dies
auch immer wieder bei anderen Theologen
geschieht, sei der Hinweis erlaubt, dass Rät-
sel und Geheimnis zu unterscheiden sind.
Mit Geheimnis darf man nicht die völlig un-
zutreffende Vorstellung von einem Rätsel,
von etwas Unverständlichem oder einer logi-
schen Schwierigkeit verbinden. Gott ist
nicht rätselhaft, aber er ist und bleibt „Ge-
heimnis“. Ein Rätsel lässt sich auflösen (z.B.
Kreuzworträtsel) und ist dann kein Rätsel
mehr, das Geheimnis bleibt für immer beste-
hen. Dies gilt für Gott und in analoger Weise
auch für den Menschen.

Die Auswahl der Texte großer Meister
sind sehr geeignet, sich diesem Geheimnis
Gottes zu nähern. Es ist ein weiteres empfeh-
lenswertes Buch von Otto Betz.

Reinhold Haas SJ

Scaramelli, Giovanni Battista: Wegbe-
gleitung in der mystischen Erfahrung.
Neu bearbeitet von Fridolin Marxer.
Würzburg: Echter Verlag 2001. 123 S.,
kart., e 12, 80

Dieses klassische Werk des Jesuiten G.B.
Scaramelli ist zuerst 1754 in italienischer
Sprache unter dem Titel „Il Direttorio misti-
co“ in Venedig erschienen und erlebte schon
zahlreiche Auflagen. Die hier vorliegende
gekürzte Ausgabe, die von Fridolin Marxer
neu bearbeitet wurde, greift auf vorausge-
hende deutsche Übersetzungen zurück und
möchte allen eine Hilfe sein, die sich um
mystische Erfahrungen bemühen. Zwar muss
man heute nicht mehr – wie noch zu Lebzei-
ten des Autors – mit einer grundsätzlich an-

Buchbesprechungen 396

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 396



timystischen Einstellung von Seiten der rö-
mischen Kirche rechnen, das Suchen nach
größerer Klarheit auf diesem Gebiet bleibt
jedoch zweifellos nötig.

Wesentliche Elemente mystischer Erfah-
rung werden in diesem Buch ausführlich und
sachlich dargestellt. Ein erster Abschnitt be-
handelt die erworbene und eingegebene „Be-
schauung“ und ihren Gegenstand im Unter-
schied zur bloßen „Betrachtung“. Ihre letzte
und entscheidende Frucht ist eine „Näch-
stenliebe, die sich gern großen Opfern zum
Wohle der Mitmenschen unterzieht“ (28). Es
folgen die verschiedenen Grade der Be-
schauung: z. B. die unvollkommene, volle,
ekstatische, umwandelnde oder dauernde
Vereinigung sowie zuweilen auftretende
Liebeswunden und Wundmale. „Während
die Seele mit Gott durch die Verzückung
vereinigt ist, wird sie in einen Abgrund des
Lichtes, des Friedens und der Seligkeit ver-
senkt“(53). Kritisch beschrieben werden
weiterhin die sinnenfälligen, bildhaften oder
rein geistigen Visionen sowie die übernatür-
lichen, einbildlichen oder rein geistigen An-
sprachen und schließlich die göttlichen Of-
fenbarungen. Diese sind nämlich „keines-
wegs höher und vollkommener als die bisher
erklärten Grade; denn die Erfahrung lehrt,
dass Gott sie manchmal selbst den Anfän-
gern im geistlichen Leben... zuteil werden
lässt“(69). „Echte Offenbarungen entspre-
chen immer der Lehre der Heiligen Schrift
und der Kirche“(98): Abschließend werden
dann die Schwierigkeiten kommentiert, wel-
che die Menschen auf dem Weg zur Höhe der
Beschauung durchzumachen haben.

Freilich kann Scaramelli, der fortwährend
die großen Gestalten der Mystik-Geschichte
zitiert (z. B. Augustinus, Bernhard von
Clairvaux, Ignatius von Loyola, Johannes
vom Kreuz, Theresia von Avila, aber auch
Thomas von Aquin) die aktuellen Fragen un-
serer Zeit noch keineswegs ausdrücklich
aufgreifen. Ein anregender und empfehlens-
werter Wegbegleiter für unsere heutige
Sehnsucht nach Gott ist er trotz seiner alten
Sprache geblieben.

Franz-Josef Steinmetz SJ

Schenkl, Maria Assumpta O. Cist.: Bei
dir bin ich geborgen. Gedanken der My-
stikerinnen von Helfta. Leipzig 2001. 39

S., mit Fotos von G. Schütze und S.
Schütze-Rodemann, geb. mit Element-
lackierung, e 8,60. 

Dies ist ein besonders schönes Buch. Schön,
trostreich, geradezu aufatmen lassend sind
die so sorgsam ausgewählten Gedanken der
drei Mystikerinnen von Helfta: Mechthild
von Magdeburg, Mechthild von Hackeborn
und Gertrud von Helfta, Frauen, von denen
Hans Urs von Balthasar schreibt: „Ein Glanz
liegt auf ihren Gestalten, ihrem Leben ...
und ihrem Sterben und macht sie uns teuer
wie Sterne, Blumen und Kinder.“  Sie haben
Gott erfahren so, wie er ist: hin und her
wogende Liebe, Sich-verschenken und An-
nehmen und darum Leben – und Einladung,
dieses sein Leben mitzuleben. Deshalb sucht
er uns und gibt keine Ruhe, bis er uns gefun-
den hat, und wie in dem Gleichnis Jesu der
Hirte das verlorene Schaf, so sucht er uns da
und holt uns da ab, wo wir sind, wo immer
das sein mag. Nirgends und nie sind wir ver-
gessen, abgeschrieben, aufgegeben. Und
ebenso können wir ihm überall und jederzeit
begegnen, seine Anwesenheit verspüren, Du
zu ihm sagen. Von diesem Glauben getragen,
formulieren sie Sätze wie diese:  „Du Leben
meiner Seele! / Du bist die Schönheit und
Pracht aller Farben, / die Süße allen Wohlge-
schmacks, / der Duft aller Düfte, / die Har-
monie aller Töne... / Du mildester Lehrer, /
weisester Ratgeber, / gütigster Helfer, / treu-
ester Freund.“ (16) „Ich habe gar nichts, kei-
ne Verdienste, nichts, / nur deine unendliche
Güte. / Du hast mich deiner großen Liebe ge-
würdigt, / unverdient hast du mir alles gege-
ben.“ (22)  „Du, Gott, bist eine Salbe gegen
alle Schmerzen; /... du, Gott, bist der gute
Wirt, der uns aufnimmt / in allen Herbergen,
an allen Orten.“ (30) Ob nicht mancher, der
diese Gebete liest, sagen wird: Ja, wenn das
katholisch ist, warum hat man  mir das nicht
früher gesagt? Dann gibt es ja keinen Grund,
aus der Kirche auszutreten! 

Schön sind die einleitenden Hinweise der
Äbtissin von Helfta, Sr. M. Assumpta
Schenkl. Sie weist darauf hin, dass Gertrud
von Helfta ein Leben führte „frei von Angst“
und dass ihre Schriften ein einziger Lobpreis
des Vertrauens sind: Vertrauen in den Nöten
des Alltags, Vertrauen in Sündenbedrängnis,
Vertrauen in andringen wollender Jenseits-
angst. Sr. M. Assumpta  schließt mit der Einla-

Buchbesprechungen 397

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 397



dung: „Trau Gottes Liebe und sei fröhlich in
ihr.“

Schön sind schließlich die wohlgelungenen
Fotos von dem wieder aufgebauten Kloster
Helfta. 1342 war es zerstört worden, 1542 hat-
ten auch die letzten Nonnen es verlassen müs-
sen. Es wurde später preußische Staatsdomäne,
zur DDR-Zeit volkseigener Betrieb. Noch 1997
sah man nur einige landwirtschaftlich genutzte
Gebäude wie Schafstall und Getreidespeicher
und von dem eigentlichen Kloster bzw. der
Klosterkirche ein paar kümmerliche Ruinen.
Und heute ist das Kloster wieder da: Kirche,
Konvent, Kreuzgang – alles hier wiedergege-
ben in beeindruckenden Farbaufnahmen.

Auf zwei Druckfehler sei hingewiesen. Das
zweite Wort in der zweiten Zeile von S. 22
muss heißen „deine“, nicht „eine“. Und auf
Seite 39 sind alle Seitenangaben außer der er-
sten verschoben. Statt 25 muss es heißen 23,
statt 27 25 bis hin zu 39, was 37 heißen muss.

Walter Repges

Katlewski, Heinz-Peter: Judentum im
Aufbruch. Von der neuen Vielfalt jüdi-
schen Lebens in Deutschland, Österreich
und der Schweiz. Berlin: Jüdische Ver-
lagsanstalt 2002. 199 S., kart., € 19,80.

Wie soll ein Jude heute seine Religion leben?
Was bedeutet ihm die Tradition mit all ihren
rituellen Vorschriften? Ist es Abfall vom
Glauben, wenn er sie nicht mehr alle beach-
tet? Was ist das Wesentliche, was ist zeitbe-
dingt am Judentum? Mit diesen Fragen ringt
das Judentum weltweit. Wer ist überhaupt
Jude? Selbst in Israel wird diese Frage dis-
kutiert. Die Antwort lautet meist: Wer eine
jüdische Mutter hat, ist Jude. Aber es kom-
men auch Juden aus der ehemaligen Sowjet-
union. Dort wurde als Jude registriert, wer
einen jüdischen Vater hatte. Müssen diese
Nachkommen jetzt zunächst „konvertieren“,
um als Juden zu gelten? 

Im deutschsprachigen Raum sind viele die-
ser Fragen besonders akut. In Deutschland er-
forderte die furchtbare Katastrophe der Shoa
einen Neuanfang. Man konnte nicht an Frühe-
res anknüpfen. Aus Russland kommen Juden,
die ihr Judentum anders verstehen, anders le-
ben. Sind sie liberal? Progressiv? Was heißt
das überhaupt? Für manche orthodoxe Juden
sind andere bereits auf dem Weg hinaus. Und

das macht sich konkret bemerkbar. Man ge-
währt entstehenden liberalen Gemeinden kei-
nen Platz in den Synagogen. Und wenn sie in
christlichen Räumen Unterschlupf finden, so
fühlt man sich in der Meinung bestätigt: Es
sind keine Juden mehr.

Diese Dramatik durchzieht das vorliegende
Buch. Der Verfasser hat sich gründlich um-
gesehen. Er illustriert insbesondere die ge-
schichtliche Entwicklung des liberalen Juden-
tums, sein Ringen um das Judesein in einer
modernen Welt sowie um Anerkennung von
Seiten orthodoxer Autoritäten. Breiten Raum
nimmt dabei immer wieder die Diskussion um
die Stellung der Frau ein, von ihrer Beteili-
gung am Synagogengottesdienst bis hin zu der
– z.B. in den USA längst gelösten Frage –, ob
auch Frauen Rabbiner sein dürfen. 

Wer mit dieser Materie schon vertraut ist,
findet hier einen guten Überblick über jüdi-
sches Gemeindeleben in den letzten Jahrzehn-
ten. Wer mehr von außen kommt, ist vielleicht
etwas verwirrt. Das orthodoxe Judentum er-
scheint hier manchmal mehr in der Rolle des
Bremsers, zweifellos aus Gründen der Treue
und Loyalität. Auch werden zwar meist, aber
nicht immer, hebräische Fachbegriffe, dem In-
sider vertraut, erklärt. Ein Vokabular am
Schluss des Buches hätte außerdem nützlich
sein können. Dort findet man jedoch Hinweise
auf Kontaktadressen, auf weiterführende Lite-
ratur und einschlägige Zeitschriften. 

Wolfgang Hoffmann SJ

Steffensky, Fulbert: Die Zehn Gebote.
Anweisungen für das Land der Freiheit.
Würzburg: Echter 2003. 79 S., kart.,
€ 9,90.

In einer Zeit, in der fast alle verpflichtenden
Texte verblasst oder entwertet sind, gelingt es
F. Steffensky, dem emeritierten Professor für
Religionspädagogik, zu zeigen, dass die Zehn
Gebote Anweisungen für das Land der Frei-
heit sind, in das Gott sein Volk hineinführen
will. Entscheidend ist, dass man sich an die
dramatische Szene erinnert, in der diese Ge-
bote dem Volk Israel gegeben wurden: die
Befreiung aus der Sklaverei, in der es in
Ägypten lebte. Jede spätere Auslegung muss
sich fragen lassen, ob sie die Freiheit und die
Würde der Menschen vermehrt oder verletzt
(10).

Buchbesprechungen 398

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 398



Weil die Zeiten noch nicht lange vorbei
sind, in denen Menschen durch die Übermacht
von Anordnungen, Verboten und Regle-
mentierungen bedrückt wurden, werden viele
wohl erstaunt sein, welche Schönheiten der
Verf. in den alten Geboten entdeckt. Aber im
Grunde akzentuiert er nur ihren ursprüngli-
chen Sinn.

Der wahre Glaube an Gott lehrt die lebens-
rettende Tugend der Skepsis gegen die fal-
schen Götter (16). Er entwirft Bilder, aber er
reißt diese Bilder auch nieder. Das Geheimnis
Gottes ist nicht mit unseren Namen zu entzif-
fern (25). Unter der Vergesetzlichung des
Sonntags haben wir lange gelitten. Aber sogar
sie war eigentlich schön gegenüber dem heuti-
gen Diktat der Besinnungslosigkeit, der Un-
rast und der ausgelöschten Träume (32). Das
vierte Gebot verlangt keinen unkritischen Ge-
horsam, sondern die Sorge der erwachsenen
Kinder für ihre alten und hilflosen Eltern (35).
Die Kirchen sollten unausgewogen und einsei-
tig den alten Satz wiederholen: Du sollst nicht
töten (verbunden mit Gedanken des Friedens
und des Gewaltverzichts) (44). Haben wir die
Absicht des sechsten Gebotes lange verkannt?
Mit Keuschheit muss sich keineswegs der alte
Missmut der Sexualität gegenüber verbinden.
Es gibt eine Keuschheit, die die Sinnlichkeit
fördert, der Erotik dient, die Liebe schützt und
Gesetze kennt, die man nicht ungestraft ver-
letzt (51). Auch die Einhaltung des siebten und
des zehnten Gebotes stellt der Verf. in einen
weiteren Horizont. Es geht um die eine Welt,
in der alle für eine gerechte Verteilung der Gü-
ter sorgen. Üblich aber ist immer noch der
Diebstahl infolge von Neoliberalismus  und
Globalisierung des Unrechts (60). Wie schön
wäre es, wenn wir in einer Gesellschaft lebten,
in der sich jeder auf das Wort des anderen ver-
lassen könnte und in der keiner durch hinter-
listige Reden (und öffentliche Lügen) nieder-
gemacht würde (66). Man könne jener archai-
schen Welt, in der das neunte Gebot formuliert
wurde, nicht vorwerfen, dass sie das Ver-
hältnis von Mann und Frau als eines von Be-
sitzer und Besitz gesehen habe. „Aber uns
kann man vorwerfen, dass wir die Freiheit und
Gleichheit verraten, zu der Gott uns ermuntert
(72).

Das Büchlein entstand aus Artikeln, die ur-
sprünglich in  der Zeitschrift „Frau und Mut-
ter“ erschienen sind. Es handelt sich also nicht
um exegetisch-wissenschaftliche Beiträge.

Gerade deshalb aber darf man hoffen, dass sie
von vielen dankbar gelesen werden.  

Franz-Josef Steinmetz SJ

Zulehner, Paul M.: Aufbrechen oder un-
tergehen. So geht Kirchenentwicklung.
Das Beispiel des Passauer Pastoralplans.
Ostfildern: Schwabenverlag 2003. 192
S., geb., € 12,50.

Es ist ungewöhnlich, gleich ein ganzes Buch
über den Pastoralplan einer einzigen deut-
schen Diözese zu schreiben; könnte man
doch meinen, dass ein solcher Plan nicht un-
bedingt auch  für eine breitere Öffentlichkeit
und ein nicht nur in der Diözese Passau be-
heimatetes Leserpublikum von Interesse sein
muss. P. Zulehner stellt jedoch diesen Pas-
sauer Pastoralplan als zukunftsweisendes
Modell für eine sich verändernde Kirche vor,
denn, wie er sagt, „entweder entscheidet sie
sich für den Aufbruch in die Zukunft und da-
mit für Entwicklung, oder sie bereitet sich
auf ihr Sterben vor“ (13). Realistisch, klar-
sichtig und ohne sentimental den „alten Zei-
ten“ nachzutrauern, analysiert Zulehner die
Situation der Kirche von heute und plädiert
für ein vertrauensgestütztes pastorales Un-
ternehmertum und ein „Jammerverbot“.

Ein einleitendes Kapitel über die pastorale
Entwicklung in Passau unter Bischof Franz
Xaver Eder und das Zustandekommen des
Pastoralplanes  führt zu dessen Herzstück und
zentraler Vision: „Gott und den Menschen
nahe“. Spiritualität, Solidarität, Radikalisie-
rung und daher Zuwendung zu Gott und den
Menschen, Umgehung tagespolitischer Strei-
tigkeiten heißen die einzelnen Schritte auf
dem Weg der Verwirklichung dieser Vision,
ebenso wichtig sind die Sorge um das kirchli-
che Personal und sinnvolle Strukturen; nicht
die diözesane Kirchenleitung solle laut Pasto-
ralplan strukturell im Mittelpunkt stehen, son-
dern die vielen Gemeinden und Gemeinschaf-
ten, die das Leben der Ortskirche ausmachen. 

Anschließend stellt Zulehner die neun leit-
bildhaltigen Projekte vor, die im Passauer Pas-
toralplan als Ziel und zugleich Weg genannt
werden. Von „Im Geheimnis Gottes wohnen“
über „Öffentlich Gott bezeugen“, „Beheima-
ten“, „In Liebe dienen“, „Zeit haben“, „Ehren-
amtliche fördern“, „Hauptamtliche qualifizie-
ren und stärken“ bis hin zu „Strukturen der

Buchbesprechungen 399

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 399



Seelsorge weiterentwickeln“ und „Präsent
sein in Kultur und Politik“ wird im Einzelnen
entfaltet, wie die Umsetzung aussehen könnte
und sollte, und zwar anhand sehr konkreter,
praxisnaher Vorschläge. Die wichtigen Passa-
gen hierzu aus dem Pastoralplan werden wört-
lich zitiert. 

Nicht überall stieß der aus dreijähriger Ar-
beit  hervorgegangene Pastoralplan auf ein po-
sitives Echo, vor allem in Rom begegnet man
ihm mit Skepsis, Misstrauen und in Aberken-
nung der Notwendigkeit, eine Reihe von The-
men erneut aufzugreifen. Andererseits findet
der Plan nicht nur unter deutschsprachigen
PastoraltheologInnen wertschätzende Zustim-
mung, sondern setzt auch ein klares Zeichen
der Hoffnung für zahllose Menschen, die sich
rege und mit hohen Erwartungen an der Ent-
stehung beteiligt haben.

Es bleibt abzuwarten, wie sich die Umset-
zung des Pastoralplans weiterentwickelt.
Seine Zukunft hängt nicht nur davon ab, ob die
Gemeinden „am Ball bleiben“ und engagiert
diesen Weg weitergehen, sondern auch davon,
ob es ihnen gelingt, ihren neuen Bischof dafür
zu gewinnen, mit ganzem Herzen mitzugehen

und  die Entwicklungsprozesse nicht zu been-
den oder  nur am Rande zu dulden, sondern sie
in Dialogbereitschaft, Offenheit und eigenem
Engagement mitzutragen. Wie Zulehner im
„Postludium“ (190) seines Buches erwähnt,
„gibt es Anhaltspunkte, dass der derzeitige Bi-
schof Wilhelm Schraml, Nachfolger von
Franz Xaver Eder, den Auftrag hat, die diöze-
sane Umsetzung dieses Pastoralplans ein-
schlafen zu lassen“.

Auf jeden Fall aber ist dieser Schritt der Ge-
meinden und Menschen in der Passauer Di-
özese, mutig die Zukunft der Kirche in ihrem
eigenen Bereich zu gestalten und die vorhan-
denen Probleme konstruktiv anzugehen, sehr
zu begrüßen und man sollte der Kirche sehn-
lichst wünschen, dass solche Initiativen nicht,
wie schon beinahe gar nicht mehr anders zu er-
warten, von höherer Stelle untersagt werden
oder im Sande verlaufen. Man sagt zwar so
schön: die Hoffnung stirbt zuletzt, aber ist es
wirklich notwendig und im Sinne des Heiligen
Geistes, dass uns in der Kirche am Ende nicht
einmal mehr die Hoffnung auf Veränderung
bleibt?

Karin Frammelsberger

Buchbesprechungen 400

In Geist und Leben 5–2003 schrieben:
Lea Ackermann, geb. 1937, Dr. phil., Missionsschwester U.L.F.v.Afrika, 1. Vorsitzende und Lei-
tung der Organisation SOLWODI, Öffentlichkeitsarbeit. – Menschenrechte, Gerechtigkeit.
Leonhard Lehmann OFMcap., geb. 1947, Dr. theol., Professor für Ordensgeschichte und -spiritua-
lität. – Bibliotheken, Exerzitien, geistliche Bewegungen, Mystik, Museen.
Karl Josef Lesch, geb. 1946, verh., Dr. theol. habil., apl. Professor für Religionspädagogik an der
Hochschule Vechta. – Religiöse Bildung und Erziehung, Theologiegeschichte des 18. und 19. Jahr-
hunderts.
Ulrich Lüke, geb. 1951, Dr. theol., Priester in Kornelimünster, Professor für Systematische Theo-
logie an der RWTH Aachen. – Grenzfragen zwischen Theologie und Naturwissenschaften. 
Johannes Rau, geb. 1931, verh., Dr. h.c.multipl., ab 1949 Verlagsbuchhändler, 1965–1967 Direk-
tor bei einem Verlagshaus der evangelischen Jugend, 1978-1998 Ministerpräsident des Landes
Nordrhein-Westfalen, seit 1999 Bundespräsident. 
Paul-Werner Scheele, geb. 1928, Dr. theol., Professor, 1979–2003 Bischof von Würzburg, 1976-
2003 Vorsitzender der Ökumenekommission der DBK. – Dogmatik, Ökumenische Theologie, Spi-
ritualität, Kunst.
Carmen Tatschmurat OSB, geb. 1950, Dr. phil., Kommunität Venio, Fachhochschulprofessorin für
Soziologie. – Biographiearbeit, Randgruppen, Geistliche Begleitung. 

390-400  09.08.2003 9:44 Uhr  Seite 400


