
Erika Lorenz 1923–2003
Sie ging und wies den Weg der Kontemplation

Walter Repges, Wachtberg-Villiprott

Am 2. August 2003 ist Erika Lorenz heimgegangen zu dem, von dem wir
glauben, dass er hin und her wogende Liebe und darin und darum jubelnde
Freude ist. Sie hatte sich hierauf vorbereitet, indem sie täglich betete, was sie
einst aus dem Werk Ramon Llulls übersetzt hatte: 

„Mein Gott und Herr, ich bitte dich,
den ich verehre inniglich: 
Gib meinem Beten rechte Weise,
dass all mein Wollen Dich umkreise, 
dass all mein Sein ein Wachsen wär’, 
Dich, Herr, zu lieben mehr und mehr.“1

Sie liebte die Musik

80 Jahre hatte sie unter uns gelebt, immerzu – von Ausnahmen abgesehen –
in Hamburg. Sie liebte die Blumen. Sie liebte Gedichte. Und sie liebte Mu-
sik. In einem Vortrag in der Evangelischen Akademie Hamburg zitierte sie
einmal das Goethe-Wort: „Wer Musik nicht liebt, verdient nicht, ein Mensch
genannt zu werden“. Sie verdiente es. Sie erlernte das Geigenspiel (trotz ih-
rer verkrüppelten linken Hand), sie ließ sich zur Konzertsängerin ausbilden
und trat auch als solche auf und schwärmte noch als über Siebzigjährige für
den Pianisten Alfred Brendel, dem sie einen Blumenstrauß ins Hotel nicht
nur schickte, sondern selber brachte. Ihre Karriere als Sängerin musste sie
aufgeben, ehe sie so recht begann. „Ihre Stimme ist zauberhaft“, so wurde ihr
von allerkompetentester Seite versichert. Aber „Ihre Nerven sind den mit ei-
nem solchen Beruf verbundenen Aufregungen nicht gewachsen“.

1 Nach E. Jungclausen in: „Christ in der Gegenwart“ Nr. 12 / 03, 96.

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 1



Sie studierte Romanistik

Sie beschloss zu studieren: Romanistik, Musikwissenschaft und Phonetik.
1954 promovierte sie mit einer Arbeit über „Rubén Darío und die Musik“.
Sie fand ein solches Thema ihr wie auf den Leib zugeschnitten. Waren doch
die Gedichte von Darío wie Musik in ihren Ohren. Eine spanische Überset-
zung ihrer Doktorarbeit ließ nicht lange auf sich warten. Diese wurde 1958 in
Nicaragua – woher Darío stammte – veröffentlicht. Zur Festwoche anlässlich
des hundertsten Geburtstags von Rubén Darío wurde Erika Lorenz nach Ma-
nagua eingeladen.

Schon zuvor war ihr ein einjähriger Aufenthalt in Paris vergönnt gewesen.
Dort war sie beeindruckt von der Aufbruchstimmung des französischen Ka-
tholizismus der Nachkriegszeit und von den Eucharistiefeiern in der Kirche
Saint Séverin, die sie gerne besuchte.

In Hamburg wurde sie am Ibero-Amerikanischen Institut der Universität
Assistentin für Hispanistik. 1960 habilitierte sie sich. Thema ihrer Habilita-
tionsschrift war: „Der metaphorische Kosmos der modernen spanischen Ly-
rik (1936–1956).“ Sie erhielt einen Lehrauftrag als „Privatdozentenvertrete-
rin“ (so ihr offizieller Titel), dann einen Lehrstuhl für Romanische Philologie
an der Universität Hamburg. 

1964 flog sie für ein Jahr als Gastprofessorin nach Kolumbien (Medellin
und Bogotá). Dort sagte ihr der Dekan: Sie sind die erste, die hier Vorlesun-
gen über kolumbianische Literatur hält. Es folgten Kurzaufenthalte und Vor-
träge in Venezuela und in Mexiko.

Sie kehrte zurück nach Hamburg. Bald war es dort aus mit der ungestörten,
oft ausgesprochen fröhlichen Lehrtätigkeit. Turbulenzen, Unruhen, ja Terror
machten auch sie zum Opfer der 68-er Revolution. Ihre Lateinamerika-Semi-
nare gab sie auf. Sie waren zu einem Versammlungs- und Kampfplatz derer
geworden, die den Aufstand probten. 

Sie übte „twenty minutes twice a day“

Da kommt eine etwas ältere Studentin in ihre Sprechstunde: „Ich sehe, Sie
halten all das gesundheitlich nicht durch. Ich bin als Lehrerin im Yoga aus-
gebildet. Machen Sie die Entspannungsübungen der Transzendentalen Me-
ditation (TM). Das gibt Ihnen Ruhe und Kraft“. Sie ließ sich darauf ein,
machte diese Übungen „twenty minutes twice a day“, nahm gar an Kursen
des Begründers der TM teil, eines Inders namens Maharishi Mahesh Yogi.
Und siehe da: es half – bis sie erkannte: Das ist letztlich nur Ich-Sucht, Sich-
Abschotten. Und aus ihren Meditationsübungen war in zunehmendem Maße

Walter Repges 2

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 2



eine esoterische Meditationstechnik geworden. Als sie obendrein vom
großen Meister negative, ja verletzende Äußerungen über das Christentum zu
hören bekam, war das Maß voll. Sie schrieb ihm einen Abschiedsbrief und
machte fortan nicht mehr mit. 

Sie fand den Weg „vom Karma zum Karmel“

Die Rückkehr in den Alltag – ohne TM ! – gestaltete sich schwierig. Sie fühl-
te sich den einfachsten Anforderungen des praktischen Lebens nicht mehr
gewachsen. Sie brauchte Unterstützung für den Übergang, jemanden, der ihr
half, das Meditieren nicht abrupt fallen zu lassen (was ohne seelische Er-
schütterung wohl kaum zu bewerkstelligen wäre), fortan aber christlich zu
meditieren. Sie begab sich für eine Woche in ein Karmelitinnenkloster, ließ
sich von dem wohltuenden Geist der Stille umfangen, betete den Rosenkranz,
fand dort eine Broschüre von einem Pater Camillus Lapauw, las darin, was
sie suchte: Meditation braucht ein Ziel. Sie ist nicht bloßes Sich-loslassen.
Sie ist ein Sich-Überlassen, und zwar nicht an eine anonyme Weltseele, son-
dern an jemanden, an ein Du, an das Du Gottes. Das war der Schlüssel. 

Sie wurde Übersetzerin, Interpretin und Lehrerin der spanischen Mystik

Vor allem aber lehrten sie das nicht egoistische Sich-Versenken die spani-
schen Mystiker, allen voran Teresa von Avila und Johannes vom Kreuz. Die-
se beiden waren ihr nicht ganz unbekannt. Dafür hatte sie schließlich spani-
sche Literatur studiert. Die Gedichte des Johannes vom Kreuz hatte sie sogar
schon einmal übersetzt, „aus purer Begeisterung“, als sie 34-jährig 1957 zur
Katholischen Kirche übergetreten war. Sie waren ja so schön, „zum Weinen
schön“, wie sie sich später einmal ausdrücken sollte, und das sowohl des
Rhythmus, des Reimes und des Wohlklangs, kurzum: der Musik wegen, als
auch des Inhalts wegen. Gott war für Johannes nicht einer, vor dem man
Angst haben müsste. Er war für ihn vielmehr einer, dem begegnet zu sein ihn
singen ließ „Trunken war ich, wie von Sinnen, hingerissen, außer mir.“ Im-
mer deutlicher wurde ihr klar: Diese beiden haben nicht nur schöne Bücher
geschrieben und wundervolle Gedichte gemacht. Sie sind es auch, die mich
an die Hand nehmen und mir den Weg zeigen können aus dem Nur-um-mich-
selber-kreisen hinaus ins Freie.

Jetzt veröffentlichte sie ihre alte Übersetzung der Johannes-Gedichte. Sie
erntete Zustimmung, Anerkennung – und die Einladung, weiter zu publizie-
ren, was sie tat, unermüdlich, ein ganzes Leben lang. 

Erika Lorenz 1923–2003 3

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 3



Zunächst verfasste sie Übersetzungen mit entsprechenden Einführungen
und Erläuterungen. Es waren unter anderem (immer umfangreicher werden-
de ) Texte von Teresa von Avila, Johannes vom Kreuz, Francisco de Osuna,
der der Lehrer von Teresa gewesen war, aber auch von Bernardino de Laredo,
Pedro de Alcántara und Luis de Granada, ja sogar von Ramon Llull (Rai-
mundus Lullus), dem Theologen und Mystiker aus Mallorca, der auf ka-
talanisch geschrieben hatte – obendrein auf altkatalanisch, wofür Erika Lo-
renz nirgends ein Lexikon auftreiben konnte. 

Besonders wichtig war ihr die Übersetzung des Gedichtes „Lebendige
Flamme der Liebe“ von Johannes vom Kreuz und von dessen eigenem Kom-
mentar dazu. 2 („Feinfühlig, sorgsam und wissenschaftlich präzis“ nannte der
Rheinische Merkur am 16. 08. 1996 ihre Übersetzung.) Sie stellte dieser
Übersetzung eine Hinführung voran unter dem erstaunlichen Titel „Ein Flui-
dum von Zukunft und Modernität“ . Wichtig war sie ihr, weil es sich bei die-
sem konzentriert mystischen Werk nicht nur um das letzte, sondern auch um
das souveränste der Werke des Johannes handelte, ja, um das überragende
Werk der christlichen Mystik überhaupt. Erika Lorenz weist auf seinen Zen-
tralgedanken hin: sich dem innersten Wirken Gottes vertrauend zu überlas-
sen, um ihm eine von ihm empfangene und darum ihm gleichwertige Liebe
schenken zu können. Denn das Eigentliche ist nur jenseits des Machenwol-
lens, der lieblosen Eigenmächtigkeit zu finden. 

Dann verfasste sie Bücher über das Wesen christlicher Kontemplation,
über den mystischen (nicht nur literarischen) Weg des Johannes vom Kreuz
und, gestützt auf die Weisung der klassischen Mystik (und ihre eigene Erfah-
rung!), über die Praxis der Kontemplation.

Darin zeigt sie: „Christliche Kontemplation lässt sich durch keine Nega-
tivbestimmung erfassen. Sie ist nicht Ent-Spannung, Stress-Lösung, Nicht-
Denken, Nicht-Wollen, Ab-sterben, Freisein von – obwohl sie alles dieses
enthalten und fordern kann. Christliche Kontemplation ist positiv bestimmt:
Aufmerken auf, Lieben von, Hingabe an, Schweigen mit, Freiheit zu. Auf,
von, an, mit, zu Gott. Gott, wie er uns durch sein WORT Jesus Christus ver-
mittelt ist, dieses Wort im Schweigen der Liebe.“3 Und sie zitiert Francisco
de Osuna mit den Worten: „So ist denn schließlich dieses Nichtdenken, so
schlicht es auch sein mag, ein sich Gott-zur-Verfügung-Stellen des Men-
schen.“4 Und von Johannes vom Kreuz zitiert sie: „Kontemplation ist nichts

Walter Repges 4

2 München 1995
3 E. Lorenz, Wort im Schweigen. Vom Wesen christlicher Kontemplation. Freiburg, Basel,
Wien 1993, 187. 
4 E. Lorenz, Vom Karma zum Karmel. Erfahrungen auf dem inneren Weg. Freiburg, Basel,
Wien 1989,  126.

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 4



anderes als ein geheimes, friedvolles und liebeerfülltes Einströmen Gottes,
der, wenn man ihm stattgibt, die Seele in Liebe entflammt“.5

Während sie früher bei den Übungen der TM das Telefon abschaltete, um
nicht gestört zu werden, ließ sie es jetzt beim Beten eingeschaltet. Für alle
wollte sie da-sein. Bei Gott zu sein ließ sie nicht etwa sich von der Außenwelt
abkapseln. Es machte sie erst recht offen für den Nächsten – genau so, wie
Teresa von Avila es ihren Töchtern eingeschärft hatte. „Dahin, meine Töch-
ter, führt das innere Gebet, und dazu dient auch die geistliche Vermählung,
dass daraus Werke geboren werden, Werke!“ „Ich verstehe darunter Werke
im Dienst Gottes und des Nächsten.“ 6 Und hatte Osuna nicht auch Gott aus-
drücklich den genannt, „der alles ist“7 , so dass das Sich-Gott-zur-Verfügung-
stellen ein Zur-Verfügung-Stehen für alle und für alles ist?

Mit ihren Büchern antwortete Erika Lorenz auf Fragen einer durch Esote-
rik, New Age und das Eindringen fernöstlicher Gebetspraktiken verunsicher-
ten Generation. Und das alles schrieb sie so flüssig, ja geradezu brillant, dass
man sich nicht zu wundern braucht, dass manche ihrer Bücher im Handum-
drehen mehrere Auflagen erfuhren. (Eines wurde gar elf mal aufgelegt, bei
einem anderen erfolgte die zweite Auflage innerhalb von drei Monaten, ein
anderes wurde ins Polnische, wieder ein anderes ins Italienische übersetzt.
Ihre Übertragung von Osuna, der zuvor in Deutschland ziemlich unbekannt
gewesen war, wurde – mit ihren eigenen Worten zu sprechen – „ein Renner“.) 

Anfang der 80-er Jahre machte sie gerne von der Möglichkeit Gebrauch,
sich wegen einer physischen Schwerbehinderung in den vorzeitigen Ruhe-
stand versetzen zu lassen. Unbelastet von universitären Verpflichtungen hat-
te sie nun Zeit und Muße zu schreiben. Sie reihte Buch an Buch, darunter die
zum Schmunzeln (aber beileibe nicht nur dazu!) einladenden Herder-Bänd-
chen „Ich bin ein Weib – und obendrein kein gutes“ (1982) und „Nicht alle
Nonnen dürfen das“ (1983) sowie 1994 den prachtvollen Bildband „Teresa
von Avila. Eine Biographie mit Bildern von H. N. Loose u. a.“8

Pünktlich zu ihrem 80. Geburtstag erschien „Der Weg ins Weite. Die drei
Leben der Teresa von Avila“.9 Es sollte eine letzte „hommage“ an Teresa

Erika Lorenz 1923–2003 5

5 E. Lorenz, Praxis der Kontemplation. Die Weisung der klassischen Mystik. München 1994,
83. Vgl. auch ihren Aufsatz Vom Wort ins Schweigen, in: Geist und Leben 1999 (72), wo sie
S. 181 das gleiche Zitat bringt und einige Zeilen danach (S. 182) erläuternd hinzufügt: „Liebe
meint in diesem Zusammenhang mehr als ein Gefühl. Es handelt sich um totale Hingabe an
Gott und um ein Fortwirken der kontemplativen Erfahrung in der Aufgeschlossenheit gegen-
über den Mitmenschen.“
6 Hier zitiert nach E. Lorenz, Teresa von Avila „Ich bin ein Weib – und obendrein kein gutes“.
Ein Portrait der Heiligen in ihren Texten. Freiburg, Basel, Wien 1982, 91.
7 Karma, 126.
8 Freiburg, Basel, Wien 1994.
9 Freiburg, Basel, Wien 2003.

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 5



sein, ihre verehrte, bewunderte, geliebte Teresa, und wurde zugleich ein
stammelndes Bekenntnis, dass auch Erikas eigener Lebensweg ein Weg in
die unendliche Weite Gottes war. Dreifach war dieser Lebensweg auch für
sie, fast genau entsprechend der traditionellen (ihr von Osuna noch einmal
bestätigten) Dreistufung des Betens als mündlich, meditativ und kontempla-
tiv.

Am Anfang stand das ganz normale Leben einer erst evangelischen, dann
katholischen, immer aber frommen Christin. Es folgte das Leben der Me-
ditation, zunächst so, wie die Jünger und Anhänger der TM es sie lehrten,
dann aber – aufatmend – so, wie sie es bei den spanischen Mystikern be-
schrieben fand und ihr vorgelebt sah: Meditation als Antwort an den Gott,
von dem man sich angesprochen weiß, als Hingabe, als Liebe. Und es folgte
das Leben in der Kontemplation. Dieses ließ sie (mit Johannes vom Kreuz)
erkennen, „dass unser wahres Menschsein sich nicht im Haben erfüllt (auch
nicht im geistigen!), sondern im sich lassenden Gott-inne-sein, das frei und
selig macht.“10 Und es ließ sie bekennen: „Mir wurden durch die über viele
Jahre gehende Übung der Kontemplation Gottes Realität und die Wahrheit
Jesu Christi so konkret, dass Zweifel nicht mehr möglich waren.“11

Sie ertrug fünfzehn Jahre lang ein grausames Leiden

Während der letzten fünfzehn Jahre ihres Lebens litt sie an Krebs. (Auch Te-
resa von Avila war an Krebs gestorben.) Chemotherapeutische Maßnahmen,
Bestrahlungen, Operationen wechselten einander ab – und ließen sie immer
wieder unsägliche Schmerzen erdulden, denen gegenüber ihr Dantes Höllen-
visionen wie ein Kinderspiel erschienen und die sie einmal sogar heimlich
wünschen ließen, das Flugzeug, mit dem sie zu Vorträgen nach Wien und
Salzburg flog, möge abstürzen.

Als sie kurz vor ihrem Sterben noch einmal die Geschichte von ihrem
Krebsleiden erzählt, erinnert sie an ein Erlebnis, das schon 30 Jahre zurück-
lag. In ihrem Buch „Vom Karma zum Karmel“ – geschrieben zwischen ihrer
ersten und ihrer zweiten Krebsoperation – hatte sie schon einmal davon be-
richtet (S. 147 ff.). Worum es sich genau gehandelt hatte, wusste sie nicht.
War es eine Stimme aus dem Unbewussten, eine Vorahnung oder gar eine
Vorankündigung dessen, was ihr bevorstand?

In einem Yoga-Kurs sollte sie, wie die anderen Kursteilnehmer auch, sich
vorstellen, sie ginge durch einen dunklen Korridor, an dessen Ende ein Vor-

Walter Repges 6

10 E. Lorenz, Licht der Nacht . Johannes vom Kreuz erzählt sein Leben. Freiburg, Basel, Wien
1990,16.
11 Wort im Schweigen, 96.

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 6



hang war und hinter diesem Vorhang eine Schwelle. Dann sollte jeder – in
seiner Phantasie – den Vorhang öffnen und die Schwelle überschreiten und
sagen, was er sah. Erika Lorenz marschierte (im Geiste) wohlgemut durch
den dunklen Korridor, zog den Vorhang beiseite – und erschrak maßlos. Denn
jenseits der Schwelle sah sie ein riesiges Kreuz, an dem ein leidender Chris-
tus hing. Sie nahm all ihren Mut zusammen und überschritt die Schwelle, und
dieses Überschreiten war auch schon ein das Kreuz Umarmen. Diese Erfah-
rung war so furchtbar, so unerträglich, dass sie laut zu weinen begann und
sich erst nach Stunden beruhigen konnte. Übrig blieb aber nicht das erste
Entsetzen, sondern ein Zustand, der ihr wie eine von Liebe getragene Ver-
bindung zum tiefsten Geheimnis des Lebens erscheinen wollte. Und sie
meint, als sie viele Jahre danach die Erinnerung daran noch einmal preisgibt,
dass dieses Geheimwissen, dieses „crux ave spes unica“, sie in ihren sieben
TM-Jahren vor der Verführung durch allzu bequeme und paradiesische Ver-
heißungen bewahrte, Verheißungen, die die Liebe zu dem Gekreuzigten
überflüssig machen würden.

Das alles wurde ihr erneut gegenwärtig, als der Krebs im Begriffe war, ihr
das irdische Leben zu rauben. Sie war in ihrem Leiden nicht allein. Christus
teilte ihr Leiden-müssen, und an ihn konnte sie sich klammern.

Sie schenkte vielen viel Freude

Trotz aller Schmerzen fuhr sie fort, Freude zu schenken, nicht nur Brendel,
dem sie Blumen brachte, sondern allen, die sie besuchten oder mit denen sie
telefonierte oder denen sie bis noch kurz vor ihrem Sterben Briefe schrieb
und die nun nicht umhin können, bei aller ehrfürchtigen, ja fast verlegenen
Scheu sie, die schon durch ihre Bücher die Herzen vieler gewonnen hatte,
nun erst recht lieb zu haben.

„Steh auf, meine Freundin, meine Schöne, so komm doch! Denn vorbei ist
der Winter, verrauscht der Regen. Auf der Flur erscheinen die Blumen; die
Zeit zum Singen ist da.“

So lässt Johannes vom Kreuz mit Worten des Hohen Liedes (Hld 2, 10–12)
in seinem Geistlichen Gesang den himmlischen Bräutigam die Seele zum
ewigen Leben einladen.12

Erika Lorenz 1923–2003 7

12 Hier zitiert nach E. Lorenz, Der nahe Gott. Im Wort der spanischen Mystik. Freiburg, Basel,
Wien 1985, 208.

01-07  08.12.2003  19:12 Uhr  Seite 7


