
Die Liebe ist aus Gott... (1 Joh 4,7)
Zum Ort christlicher Gotteserkenntnis in den Fragmenten des Lebens

Erhard Kunz, Frankfurt

In seinem Buch „ Es ist Zeit, an Gott zu denken“ (Freiburg 2000) hat Kardi-
nal Karl Lehmann eindringlich darauf aufmerksam gemacht, was die Mitte
und das zentrale Thema kirchlichen Lebens und kirchlicher Verkündigung zu
sein hat: „Wir müssen in nächster Zeit vieles in den zweiten und dritten Rang
schieben, vielleicht sogar weit zurücklassen, mit einer ganz einmaligen, ra-
dikalen Anstrengung für uns selbst und auch über uns hinaus, um für die an-
deren Menschen überzeugend zu machen, was Gott in unserem Leben ist“
(83).Der Gottesglaube braucht „ wieder eine sehr einfache, klare Entschie-
denheit. Aber man muss sich immer wieder fragen: Welchen Gott verkündi-
gen wir?“ (71).

Diese Frage sei im Folgenden aufgegriffen. Wen meinen wir, wenn wir in
Verkündigung, Katechese und Liturgie das Wort Gott gebrauchen? Von wo-
her erhält das Wort „Gott“ seine Bestimmung und seinen Wirklichkeitsge-
halt? Dazu sei ein Gedankengang – eher thesenhaft – angedeutet.

1. Zur Frage nach dem Ort der Gotteserkenntnis

Im Thema dieses Beitrags ist vom Ort der Gotteserkenntnis die Rede. Gibt es
einen privilegierten Ort, eine Situation, in der Gott erkennbar und zugänglich
wird; eine Situation, von der her das Wort Gott grundlegend und primär zu
bestimmen ist? Wenn ja, dann hat dies selbstverständlich Konsequenzen für
unser Sprechen von Gott, auch für die kirchliche Verkündigung, in der es ja –
hoffentlich – immer auch um Gott geht.

Ist aber die Frage nach einem bestimmten Ort christlicher Gotteserkennt-
nis nicht von vornherein verfehlt? Der christliche Gott ist der eine Gott, der
Schöpfer des Himmels und der Erde. So sagen wir es im Glaubensbekennt-
nis. Hat dieser Gott sich nicht überall bezeugt und offenbart (vgl. Apg 14,17;
Röm 1,19f)? Ist nicht die ganze Erde seiner Herrlichkeit voll (vgl. Jes 6,3)?
Ist er deshalb nicht auch überall erkennbar, nicht nur an bestimmten Orten,
nicht nur in bestimmten Ereignissen und Situationen, sondern in allem? Ge-
rade ignatianische Spiritualität betont, dass Gott in allen Dingen zu suchen
und zu finden ist. In der bekannten Betrachtung zur Erlangung der Liebe aus
den Geistlichen Übungen des hl. Ignatius von Loyola sollen die Übenden

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 8



Zum Ort christlicher Gotteserkenntnis 9

schauen, wie Gott in den Geschöpfen wohnt: in den Elementen, indem er Sein
gibt; in den Pflanzen, indem er belebt; in den Tieren, indem er wahrnehmen
macht; in den Menschen, indem er Verstehen gibt (GÜ 235). Der Ermöglicher
von Sein, Leben, Empfinden und Verstehen – er ist Gott; und als solcher ist
er in allem gegenwärtig und wirkt in allem. Als Ermöglicher kann er in allem
wahrgenommen und kann sein In-sein in allem geschaut werden. So sieht es
Ignatius von Loyola.

Die Frage aber ist, ob ich auch die Augen habe, um Gott in allen Dingen und
Ereignissen wahrzunehmen und ihm in allem zu begegnen. Vielleicht ist mein
Herz – wie Paulus es im Römerbrief ausdrückt (Röm 1,20) – unverständig und
verfinstert, so dass ich gegenüber der Allgegenwart und Alloffenbarkeit Got-
tes blind bin. Vielleicht fehlt mir die entsprechende innere Einstellung, um den
wahren Gott erkennen zu können und ihn nicht mit einem menschengemach-
ten Götzen zu verwechseln. Es kann ja durchaus sein, dass das, was ich ver-
meintlich als Gott verstehe und verehre, in Wirklichkeit eine menschliche Pro-
jektion ist, ein Phantom, das ich aus Angst und Sicherheitsbedürfnis entwerfe
und das doch die Angst nur steigert und Leben unterdrückt. Ein Götze, den
man sich – letztlich aus der Angst, zu kurz zu kommen – selbst schafft, zerstört
das Leben.

2. Grundlegendes Vertrauen als Voraussetzung von Gotteserkenntnis

Um den wahren Gott, der Ermöglicher und nicht Zerstörer des Lebens ist, zu
erkennen und anzuerkennen, bedarf es als innerer Einstellung vor allem eines
grundlegenden Vertrauens. Wer von einem Grundmisstrauen, einer Grund-
skepsis erfüllt ist, wird jeden Zugang zu Gott, der ihm gezeigt wird, bezwei-
feln und in Frage stellen. Um Gott zu erkennen, bedarf es des Vertrauens in
die grundsätzliche Wahrheitsfähigkeit der menschlichen Vernunft. Ich muss
vertrauen, dass  eine grundsätzliche Übereinstimmung zwischen meinem Er-
kennen und der Wirklichkeit, zwischen Erkennen und Sein besteht; dass mir
letztgültige Wahrheit, die im Ganzen der Wirklichkeit Geltung und Bestand
hat, zugänglich ist; dass ich also nicht bloß subjektive Entwürfe, selbstge-
machte Konstrukte und Phantasien oder überholbare Perspektiven erreiche.
Wenn dieses Vertrauen nicht gegeben ist, zerfällt mir die Welt in viele ein-
zelne, nur noch begrenzt und relativ gültige Fragmente, die sich nicht mehr
zu einem einheitlichen, kohärenten Ganzen zusammenfügen. Letztlich bleibt
dann alles in einem unverbindlichen Schwebezustand. Ein Bekenntnis zu
dem einen Gott, dem Schöpfer des Himmels und der Erde, ist dann jedenfalls
nicht mehr möglich; denn darin wird ja eine Aussage gemacht, die das Ganze
der Welt betrifft und die beansprucht, im Ganzen gültig zu sein; die Aussage

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 9



Erhard Kunz 10

nämlich, dass die Welt als ganze in ihrer unermesslichen Vielfalt von einem
gemeinsamen Ursprung erwirkt, getragen und gehalten wird. Ohne grundle-
gendes Vertrauen keine Gotteserkenntnis!

3. Die Erfahrung der Welt – Anlass zu Misstrauen 

Wie aber ist grundlegendes Vertrauen möglich – angesichts des tatsächlichen
Zustandes der Welt und ihrer Geschichte, angesichts der Zerrissenheiten,
Widersprüchlichkeiten und Brüche, die wir allenthalben erfahren? Erreichen
wir in unserem Leben, auch in unserem Erkennen wirklich mehr als bloße
Fragmente, mehr als Bruchstücke? Ist unsere Welt wirklich ein kohärentes
Ganzes? Erweckt sie nicht eher den Eindruck, das bloße Zusammenspiel
oder genauer der Kampf widerstrebender Kraftzentren zu sein, wobei jedes
Einzelzentrum – beherrscht vom Willen zur Macht – versucht, sich andere
einzuverleiben und selbst so gut wie möglich und so lange wie möglich zu
bestehen und sich durchzusetzen? Das ist das Weltbild Friedrich Nietzsches.
Ist es nicht realistisch? Jedenfalls findet es viel Zustimmung und oft genug
auch Bestätigung. Die Welt also ein Kampfplatz, auf dem die Stärkeren sie-
gen, um schließlich doch auch selbst besiegt und überwältigt zu werden? Die
Welt, beherrscht vom Rivalitätsprinzip? Ist einer solchen Welt nicht grundle-
gendes Misstrauen angemessener als ein Grundvertrauen? Friedrich Nietz-
sche hat denn auch – konsequent zu seinem Weltbild – für den Menschen der
Zukunft das Vertrauen als Grundhaltung verabschiedet: „Du wirst niemals
mehr beten, niemals mehr anbeten, niemals mehr im endlosen Vertrauen aus-
ruhen ... es gibt (für dich) keine Vernunft in dem mehr, was geschieht, keine
Liebe in dem, was dir geschehen wird – deinem Herzen steht keine Ruhestatt
mehr offen ... du willst die ewige Wiederkunft von Krieg und Frieden.“ (Fr.
Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, Viertes Buch, Aph. 285, KSA 3,
527f).

Eine eher durch Misstrauen und Skepsis bestimmte Grundhaltung er-
scheint heute durchaus verbreitet zu sein. In seiner Enzyklika Fides et Ratio
(1998) konstatiert Johannes Paul II: „Die legitime Pluralität von Denkposi-
tionen ist einem indifferenten Pluralismus gewichen, der auf  der Annahme
fußt, alle Denkpositionen seien gleichwertig: Das ist eines der verbreitetsten
Symptome für das Misstrauen gegenüber der Wahrheit, das man in der heu-
tigen Welt feststellen kann“ (Nr. 5). Wie ist in unserer bruchstückhaften
Welterfahrung Grundvertrauen möglich?

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 10



Zum Ort christlicher Gotteserkenntnis 11

4. Vertrauen und Liebe

Vertrauen kann nicht durch bloße Reflexion hergestellt oder durch Denken
allein andemonstriert oder durch Willensentschluss  befohlen werden. Ver-
trauen wird nicht gemacht, sondern es wächst und wird mitgeteilt in einer
Atmosphäre der Anerkennung, des Bejahtwerdens, der Liebe; also in einer
Situation, in der das Rivalitätsprinzip gerade nicht herrschend ist, sondern
durchbrochen wird. Das dürfte ein entwicklungspsychologisch und anthro-
pologisch nachweisbares Faktum sein. Indem ein Mensch sich in seiner Be-
grenztheit, Gebrochenheit und Fragmentarität anerkannt, bejaht und geliebt
erfährt, empfängt er inneres Vertrauen. Aus diesem Vertrauen heraus gewinnt
er selbst Kraft, seinerseits andere in ihren Begrenztheiten anzuerkennen, zu
bejahen und zu lieben. Das Geschenk und der Empfang von Anerkennung,
Bejahung und Liebe ist das Geschehen, in dem Vertrauen wächst.

Ich gebrauche hier das sicher abgenutzte Wort Liebe, weil es im 1. Johan-
nesbrief, von dem ich mich anregen lasse, verwendet wird. Dass es sich da-
bei nicht nur um ein schönes Harmoniegefühl handelt, ist wohl klar. Liebe im
johanneischen Sinn orientiert sich an der Hingabe Jesu, die ja eine ernste,
todernste Angelegenheit ist.

5. Das Geschenk der Liebe als Ort der Gotteserkenntnis

Das Geschehen von Anerkennung, Bejahung und Liebe ist nun seinerseits –
wie das Vertrauen – nicht einfach herzustellen und zu machen, sondern es
wird als etwas empfangen, was mir/uns gegeben wird. Das Schenken und
Empfangen von Liebe ist ein Widerfahrnis, das selbst als Gabe, als Geschenk
erfahren wird. Es ist ohne Zweifel ein Geschehen, das von den Schenkenden
und Empfangenden selbst vollzogen wird. Es ist ein freies Tun und Handeln
von Menschen. Aber in diesem menschlichen Handeln liegt als inneres Mo-
ment ein Empfangen, ein Moment der Passivität oder besser der Rezeptivität.
Der Schenkende / Liebende weiß sich in seinem Handeln selbst beschenkt.
Und nur so ist es ein Vollzug wahrer Liebe, durch den der / die Andere wirk-
lich anerkannt und bejaht wird. Wer meint, er selbst sei eigentlich derjenige,
der das Schenken produziert, überhebt sich über den Anderen und macht ihn
– vielleicht sehr subtil – von sich abhängig. Wahre Anerkennung, Bejahung,
Liebe ist dann gerade nicht gegeben. Und wirkliches Vertrauen kann so auch
nicht wachsen. Im Vollzug von Liebe liegt der Verweis auf einen den Vollzug
selbst ermöglichenden Ursprung, der im Liebenden selbst wirksam ist, der
aber doch von ihm zu unterscheiden ist.

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 11



Erhard Kunz 12

Von Gottfried Benn gibt es einige Verse, die sehr vorsichtig-zurückhaltend
andeuten, dass nicht wir selbst das eigentliche Woher des Guten sind:

Ich hab mich oft gefragt
Und keine Antwort gefunden
Woher das Sanfte und das Gute kommt.
Weiß es auch jetzt noch nicht
Und muß nun gehen.

Woher das Gute und das Sanfte, das die Rivalität und den Gewaltzusammen-
hang durchbricht und dem Anderen Wohlwollen schenkt und ihm selbstlos
begegnet? Das eigentliche Woher des Guten ist offensichtlich nicht das Ich
selbst; denn sonst wüsste das Ich ja, woher das Gute kommt. Das Gute hat
noch einen tieferen Ursprung als das Ich selbst. Aber dieser Ursprung ist ver-
borgen. Deshalb kann man ihn nicht konstatierend und demonstrierend wis-
sen. So stellt Gottfried Benn mit Recht fest. Aber ist uns das Woher deshalb
ganz verschlossen und unzugänglich? Im Vollzug des Guten, der gewaltlosen
Liebe – so wird man Gottfried Benn weiterführen dürfen – ist das ermögli-
chende Woher wirksam und anwesend; und deshalb entspricht das Gute, die
Liebe dem ermöglichenden Woher. 

All das ist einem misstrauischen Skeptiker nicht zu beweisen. Aber der
wirklich Liebende wird nicht auf sich selbst als letzten Ursprung der Liebe
verweisen, sondern er wird einen tieferen oder höheren ermöglichenden Ur-
sprung dankend anerkennen und von sich weg auf ihn hinweisen. Als Jesus
von einem Mann „Guter Meister“ angeredet wird, antwortet er: „Warum
nennst du mich gut? Niemand ist gut außer Gott, dem Einen“ (Mk 10,17f).
Jesus verweist auf Gott als Quelle und Ursprung des Guten, das in Jesus da
ist und durch ihn geschieht. Jesus verlangt nicht für sich Ehre und Anerken-
nung, sondern er gibt einem Anderen, Gott, die Ehre.

Damit ist – so sehe ich es – das Geschehen oder der Ort angegeben, von
dem her das Wort Gott primär und grundlegend zu bestimmen ist. Der er-
möglichende Ursprung von Liebe und Vertrauen ineins – er ist Gott. Dieser
ermöglichende Ursprung ist verborgen. Wir können nicht über ihn verfügen.
Aber er ist im Vollzug der Liebe wirkend anwesend und teilt sich darin mit. 

Bei Johannes Tauler fand ich einen Vergleich, der das Gemeinte veran-
schaulichen kann: Wer aus der Winterkälte ein Zimmer betritt und sich mit
dem Rücken an einen geheizten Ofen stellt, sieht den Ofen nicht; aber er
spürt, wie aus einer Wärmequelle Wärme in ihn hineinströmt. So sieht der
Liebende den Ursprung der Liebe, Gott, nicht; aber er erfährt, wie aus einer
von ihm unterschiedenen Quelle Liebe in ihn hineinströmt.

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 12



Zum Ort christlicher Gotteserkenntnis 13

Wir können Gott, die Quelle der Liebe, nicht sehen. Er wohnt in unzu-
gänglichem Licht. Aber im Vollzug menschlicher Liebe ist er wirkend da.
Unsere grundlegende Haltung ihm gegenüber ist, dass wir sein Wirken und
darin ihn selbst staunend – dankend – anbetend empfangen und so selbst zu
Wirkenden, zu Liebenden werden.

6. Der Zusammenhang von zwischenmenschlicher Liebe und Gottes-
erkenntnis im 1. Johannesbrief

Der Zusammenhang von zwischenmenschlicher Liebe, deren Ursprung in
Gott und unserer Gotteserkenntnis kommt im 4. Kapitel des 1. Johannesbrie-
fes zum Ausdruck: „Ihr Lieben, lasst uns einander lieben; denn die Liebe ist
aus Gott, und jeder, der liebt, ist von Gott geboren und erkennt Gott. Wer
nicht liebt, hat Gott nicht erkennt; denn Gott ist die Liebe... Niemand hat Gott
je gesehen; wenn wir einander lieben, bleibt Gott in uns und seine Liebe ist
in uns vollendet“ (1Joh 4,7f.12). Diese Aussagen sind im 1. Johannesbrief
von Jesus Christus her begründet. In Jesu Hingabe für die Verlorenen und die
Sünder ist die Radikalität der Liebe Gottes offenbar. Der darin gegebene Zu-
sammenhang von menschlicher Liebe und der Erkenntnis Gottes hat aber
m.E. allgemeine Bedeutung: „Jeder, der liebt, ... erkennt Gott.“ Wenn Gott
die Liebe ist, gilt auch: Wer Gott nicht als Liebe erkennt, hat nicht den wah-
ren Gott erkannt.

7. „Schauen, wie alle Güter und Gaben von oben herabsteigen“

Ich möchte noch auf einen anderen Text hinweisen, der uns ebenfalls anregt,
den Ursprung guter menschlicher Vollzüge in Gott zu beachten. Es ist die Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe in den Geistlichen Übungen des hl. Igna-
tius. Im 4. Punkt der Betrachtung (Nr. 237) empfiehlt Ignatius, zu schauen,
wie alle Güter und Gaben von oben herabsteigen, etwa meine begrenzte
Macht von der höchsten und unendlichen von oben, und genauso unsere Ge-
rechtigkeit, Güte, Frömmigkeit, Barmherzigkeit usw., so wie von der Sonne
die Strahlen herabsteigen, vom Quell die Wasser usw.

Ignatius weiß um die Begrenztheit menschlicher Vollzüge. Unsere
menschliche Macht, also unsere Möglichkeit, etwas zu erwirken und Frucht
zu bringen, ist nicht unbegrenzt, nicht unendlich, sondern limitata, fragmen-
tarisch. Aber diese begrenzte Macht fließt uns zu. Sie ist nicht von uns selbst
hergestellt, sondern entspringt aus einer ursprünglicheren Quelle oder Er-
möglichungsmacht. Ignatius geht davon aus, dass dieses Zufließen und Ent-

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 13



Erhard Kunz 14

springen „geschaut“ werden kann. Es kann wahrgenommen werden – sicher
nicht mit den äußeren Augen und Sinnen, sondern mit den inneren geistli-
chen Sinnen, mit den Augen des Herzens. Nicht Gott selbst wird dabei ge-
schaut; wohl aber kann das „Herabsteigen“ wahrgenommen werden, das
Hereinströmen aus einer ursprünglicheren Quelle in unsere menschliche
Wirklichkeit. 

Ignatius nennt nun näherhin vier menschliche Haltungen, die „von oben
herabsteigen“: Gerechtigkeit, Güte, Frömmigkeit / Ehrfurcht (piedad), Barm-
herzigkeit. Es sind m.E. Entfaltungen dessen, was im biblisch-christlichen
Sinn mit Liebe gemeint ist. Liebe unterbietet die Forderungen der Gerechtig-
keit nicht, sondern schließt sie ein; sie achtet die Rechte der Anderen und
setzt sich für sie ein. Liebe ist Güte: Wohlwollen, Freude am Anderen; sie
stiftet so Gemeinschaft und verbindet Menschen miteinander. Liebe ist pie-
dad: Ehrfurcht vor den Anderen und Ehrfurcht vor der Quelle der Liebe, vor
Gott, also Frömmigkeit. Liebe ist barmherzig: Sie bleibt den Anderen ver-
bunden, auch wenn sie in Not sind oder sich in Schuld verstrickt haben. Wo
Menschen sich zu solcher Liebe bewegen lassen, da ist Gott als bewegender,
ermöglichender Ursprung wirksam und kann als solcher erkannt und aner-
kannt werden.

Welches ist nun in unserer oft zerrissenen, gebrochenen Welt der Ort, von
dem aus Gott erkannt wird? Er lässt sich mit dem bekannten Liedvers benen-
nen: „Wo die Liebe und die Güte, da ist Gott.“ Das ist ein Satz aus dem Hym-
nus zur Fußwaschung am Gründonnerstag. Damit ist noch einmal angedeu-
tet, wie sehr alles Gesagte auf Jesus Christus ausgerichtet ist. In Jesus, der
sich liebend und erbarmend auf die Zerrissenheiten und Brüche des Men-
schen einlässt und sich den oft zerbrochenen Menschen – im Zeichen des ge-
teilten und gebrochenen Brotes – mitteilt, ist Gott offenbar. Und generell:
Dort, wo Menschen bewegt werden und sich bewegen lassen, Gerechtigkeit,
Güte, Ehrfurcht und Barmherzigkeit zu leben, da wird Gott zugänglich und
da gewinnt das Sprechen von Gott in den Fragmenten des Lebens Glaubwür-
digkeit.

08-14  06.12.2003  10:47 Uhr  Seite 14


