Die Welt als Hostie

Zur Eucharistie-Mystik Pierre Teilhard de Chardins

Christoph Benke, Wien

I. Hinfiihrung

Das Werk Teilhard de Chardins ist das Werk eines Mystikers. Die bedeu-
tendsten Entwiirfe des groflen Jesuiten und Naturforschers verdanken sich ei-
ner ,,Schau.” Der Wille ,,zu sehen® trieb Teilhard zeit seines Lebens an. Im
Prolog zu seinem Hauptwerk ,,Der Mensch im Kosmos* (1938/40), der die
Uberschrift ,,Sehen (Voir)“ tragt, bekennt Teilhard: ,,Das einzige Ziel, die ei-
gentliche Triebkraft, die mich ... lenkt, ist einfach, ... , mein Wille zu sehen,
mit anderen Worten, eine homogene und zusammenhdngende Schau unserer
den Menschen betreffenden Gesamterfahrung zu bieten. Ein Ganzes, das sich
vor uns entfaltet.”!

Teilhards mystische Gesamtschau setzt bei der Faszination durch die Ma-
terie an. Seine Beschiftigung mit ihr kommt religiosem Erleben gleich und
wird von da an eine ,,Gratwanderung zwischen dem materiellen und spiritu-
ellen Bereich der Welt“ bleiben.? Im Anliegen der ,,Verséhnung Gottes und
der Welt*3, der Vermittlung von Gottesdienst und Arbeit an der Welt spielt
die Eucharistie eine zentrale Rolle. Denn neben dem inkarnatorischen (iiber
die individuelle menschliche Gestalt hinaus erhélt Christus einen ,,kosmi-
schen Leib*) und eschatologischen (der wiederkommende Weltenherrscher
Christus als ,,Punkt Omega*) ist es der eucharistische Ansatz, der Teilhard

' Le Phénomeéne Humain, in: (Euvres de Teilhard de Chardin 1. Paris 1955, 29 (deutsch: Der
Mensch im Kosmos. Miinchen 21982, 21). Desgleichen hat der erste Unterabschnitt des ersten
Kapitels seiner Friihschrift ,,Das kosmische Leben* (La Vie Cosmique) aus dem Jahre 1916
,Die Schau* (La vision) zum Thema; vgl. Ecrits du temps de la guerre (=(Euvres XII; abgek.:
EQG), Paris 1965, 23 (deutsch: Das kosmische Leben, in: P. Teilhard de Chardin, Friihe Schrif-
ten. Freiburg 1968, 9-82). Teilhard will in La Vie Cosmique ,,des vues ardentes* (EG 21) pra-
sentieren. Der Begriff vision fillt 6fter (vgl. EG 30.33), ferner sensation (EG 30). Zum mysti-
schen Vokabular zihlen Wendungen wie participer a la Totalité de ce qui nous emméne (EG
20) oder je descends en moi, ... je trouve Dieu au ceur de mon étre (EG 71). Eine Entfaltung
und Reflexion dieser Ansitze bietet Teilhard in Le Milieu Mystique (1917) [EG 153-192
(deutsch: Der mystische Bereich, in: Friihe Schriften 137-179)].

2 H. Riedlinger, Art. Teilhard de Chardin, in: C. Schiitz (Hrsg.), Praktisches Lexikon der Spi-
ritualitdt. Freiburg 1988, 1262.

3 Das kosmische Leben, 14.



Zur Eucharistie — Mystik Pierre Teilhard de Chardins 27

die ,,Wahrnehmung der gottlichen Allgegenwart*“4 christologisch begriinden
und diese auf den ,,Christus universalis® (den ,,Kosmischen Christus®) hin
deuten ldsst.’

Im Folgenden geht es jedoch weder um den Stellenwert der Eucharistie in
Teilhards Gesamtwerk® noch um eine Darstellung seiner eucharistischen Spi-
ritualitdt.” Auch der nachweisbare Konnex von Teilhards Reflexion iiber die
Eucharistie einerseits und seiner kirchlichen Biographie (Grundkonflikt zwi-
schen Priesteramt und naturwissenschaftlicher Arbeit) anderseits bleibt im
Hintergrund.® Ich beschrinke mich auf den spezifisch mystischen Aspekt’:
Teilhard hat angesichts der Eucharistie — konkret: beim Anblick der Hostie —
mystische Erlebnisse. Es handelt sich um Widerfahrnisse, die ihm in weiterer
Folge zum Entwurf seiner Weltsicht verhelfen. Dies bezeugen einige seiner
friihen, wihrend des 1. Weltkriegs verfassten Schriften.

Wie lisst sich diese Art von Mystik nidher charakterisieren? Ist eine typo-
logische Zuordnung moglich, die behutsam und sachgerecht ist? Handelt es
sich dabei um ,liturgische Mystik*, also um jene, die im Kontext gottes-
dienstlichen Handelns anzusiedeln ist? Oder zielt diese Mystik eigentlich auf
Anderes und bleibt die Verehrung des Altarsakramentes (aulerhalb des litur-
gischen Vollzugs im engeren Sinn) blof ,,Aufhiinger“?

4,,Die Wahrnehmung der gottlichen Allgegenwart ist wesentlich ein Schauen, ein Kosten, d.h.
eine Art Intuition, die sich auf gewisse hohere Eigenschaften der Dinge erstreckt. Sie lésst sich
also nicht unmittelbar durch irgendeine Beweisfiihrung oder durch irgendeinen menschlichen
Kunstgriff erhalten. Wie das Leben, dessen hochste Vollkommenheit sie im Bereiche der Er-
fahrung wahrscheinlich darstellt, ist sie Geschenk®, in: Das gottliche Milieu (Werke 1I). Olten
71969, 157.

3 S. dazu T. Broch, Teilhard de Chardin, in: W. Haug / D. Mieth (Hrsg.), Religidse Erfahrung.
Historische Modelle in christlicher Tradition. Miinchen 1992, 425-451 (hier 432-434).

¢ S. dazu C. Schliiter, Konsekration der Welt. Die universale Eucharistie in den frithen Schrif-
ten Pierre Teilhards de Chardin. Diss. Gottingen 1993.

"Vgl. P. Noir, Art. Teilhard de Chardin, in: DSp 15 (1991) 121-122.

¢ Diesen Zusammenhang arbeitet C. Schliiter heraus, vgl. dies., Konsekration der Welt, 8. Teil-
hard kann nur dann zugleich als Forscher und als Priester existieren, ,,wenn er denkerisch da-
hin gelangt, die Welt, Objekt seiner Forschung, als Hostie zu begreifen (ebd. 22).

® Was den Begriff von Mystik betrifft, halte ich mich an B. McGinn: ,,Das mystische Element
im Christentum ist der Teil seiner Glaubensinhalte und Glaubensvollziige, der das betrifft, was
man unmittelbare bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann, und dies in einem dreifachen
Sinn: als Vorbereitung auf sie, als Bewusstsein von ihr und als Reaktion auf sie* (ders., Die
Mystik im Abendland. Band 1: Urspriinge. Freiburg 1994, 16).



Christoph Benke 28

II. Die Texte

1. ,,Das kosmische Leben“

Teilhards La Vie cosmique (April 1916) gibt die frithe Gestalt seines Systems
wieder. Auf dem Wege iiber den mystischen und den kosmischen Leib Chris-
ti gelangt er zur Eucharistie, speziell zum Aspekt der Kommunion.!'* Teil-
hards Sicht der Kommunion im Rahmen der Liturgie weitet sich, kongruent
zur ignatianischen Weltfrommigkeit, zu einer zweiten Kommunion mit Gott
im Verlauf des Werdeprozesses der Welt. Der Kontakt zu Gott in dessen Dia-
phanie durch die Materie ist ihm gleichfalls Kommunion. Was das mystische
Erleben betrifft, steht neben der kultisch vermittelten Erfahrung der Vereini-
gung mit Gott im liturgischen Mahl die kontemplative Erfahrung der Dia-
phanie Gottes durch die geheiligte Materie:

,,JJe mehr ich in mich hinabsteige, desto mehr finde ich Gott im Herzen meines Seins; je mehr
ich die Verkettungen, die mich an die Dinge heften, vervielfiltige, desto enger umschlief3t er
mich ... Heiliges Leben, Heilige Materie, durch die ich mich, wie durch die Gnade zugleich,

mit der Genesis Christi vereine (... Sainte Vie, Sainte Matiére, par qui je communie ... a la
genese du Christ; EG 71).!"!

Damit riickt Teilhard die Kommunion in den evolutiven Horizont. Das hin-
dert ihn nicht, sie darin immer noch als gottesdienstlichen Akt zu verstehen:
als universale, den ganzen Werdeprozess der Welt umfassende Vereinigung
mit Gott. Die Hostie umfasst die ganze Welt.

2.,,Christus in der Materie*

Visionidre Erlebnisse fiihren Teilhard wenig spiter dazu, seine Sicht von
Kommunion zu erweitern. Es gibt, so die ihm nach und nach geschenkte Ein-
sicht, eine Kommunion mit Gott durch die soziale Materie. Davon zeugen
drei, nach Art einer Novelle gehaltenen Schilderungen mystischen Erlebens,
zusammengefasst in Le Christ dans la Matiére (Oktober 1916)."> Wihrend
sich die erste Vision am Anblick eines Herz Jesu-Bildes entziindet (Le Ta-

10 Vgl. das programmatische Wort gleich zu Beginn von La Vie Cosmique: ,,I1 est une com-
munion avec Dieu, et une communion avec la Terre, et une communion avec Dieu par la Ter-
re* (EG 19). S. dazu C. Schliiter, Konsekration der Welt, 32-81.

""'Das kosmische Leben, 69.

12 P. Teilhard de Chardin, Le Christ dans la Matiére. Trois histoires comme Benson, in: EG
107-127 (deutsch: Christus in der Materie, in: ders., Lobgesang des Alls. Olten 1977, 43—-69).
Tagebuchaufzeichnungen Teilhards zeigen, dass er sich in diesen Novellen bewusst an ein li-
terarisches Vorbild anlehnt. Der englische Schriftsteller und spitere Priester Robert Hugh
Benson (1871-1915), Mitglied der Oxford-Bewegung, verwendete in seinen Schriften eben-
falls eucharistische Motive (s. dazu C. Schliiter, Konsekration der Welt, 90-95).



Zur Eucharistie — Mystik Pierre Teilhard de Chardins 29

bleau), enthalten Die Monstranz und Die Pyxis eucharistische Symbolik. Im
Prolog fasst Teilhard die Wirkung der berichteten lichtvollen ,,Erfahrungen*
(expériences) dahingehend zusammen, dass sich ihm dadurch ,,ruckweise ein
Vorhang gehoben hiitte. !

a) ,,Die Monstranz*

In ,,Die Monstranz®“ (L’ Ostensoir)'* berichtet Teilhard von einem ,,ganz
eigenartigen Eindruck.“!> Wihrend er vor dem Altarsakrament kniet, schaut
er die Ausdehnung der Hostie auf die materielle Umgebung. Unter dem
Einfluss der von der Hostie ausgehenden Strahlen beginnt die Welt mit der
Hostie zu verschmelzen:

,.Ich hatte also, wihrend mein Blick auf der Hostie haftete, den Eindruck, dass sich ihre Ober-
fliche ausweite wie ein Olfleck, aber, wohlgemerkt, viel schneller und lichter ... So umhiillte
mich, inmitten eines grolen Seufzens, das an ein Erwachen oder an eine Klage denken lie$3, der
Strom von Weille, er ging tiber mich hinaus und tiberflutete alle Dinge. Und alles bewahrte, in
sie hineingetaucht, seine eigene Gestalt, seine autonome Bewegung: denn die Weille ver-
wischte keine Ziige, verwandelte keine Natur, vielmehr durchdrang sie die Gegenstinde inni-
ger, tiefer als ihr Leben selbst. Es war, als ob eine milchige Klarheit das Universum von innen
her erleuchtete ... Durch die geheimnisvolle Ausweitung der Hostie also war die Welt aufge-
gliiht — in ihrer Totalitit, dhnlich einer einzigen groBen Hostie'¢ ... Ich konnte das um so besser
sehen, als eine Kraft in mir ebenso wie in allem tibrigen wirkte: der weifse Schimmer war ak-
tiv! (la lueur blanche était active!; EG 120). Die Weile verzehrte alles von innen her! — Sie hat-
te sich, auf den Wegen der Materie, bis in das Innerste der Herzen eingeschlichen — sie hat sie
bis zum Zerreiflen ausgeweitet, nur um in sich die Substanz ihrer Zuneigungen und ihrer Lei-
denschaften aufzusaugen. Und jetzt, da sie in sie hineingebissen hatte, zog sie unbezwinglich
ihre Schichten, beladen mit dem reinsten Honig jeglicher Liebe, in ihr Zentrum zuriick ...
Nachdem sie alles belebt, alles gereinigt hatte, zog sich die unermessliche Hostie jetzt langsam
zusammen; und die Schitze, die sie in sich zuriickzog, dringten sich kostlich in ihrem lebendi-
gen Licht.“"7

Das geschilderte Phinomen, von dessen ,,Umfang (ampleur) keinerlei physi-
sche Analogie wirklich eine Vorstellung geben kann® (55), zeigt einen
gewissen Spannungsbogen. Die Monstranz, das eucharistische Zeigegeriit,
fokussiert jegliche Aufmerksamkeit Teilhards auf die Hostie. Er registriert
deren ,,Ausweitung®, die zu einem Anwachsen der ,,weilen Sphire® im
Raum (/a sphére blanche grandissait; EG 119) fiihrt. Zusitzlich zur Schau

13 Je puis cependant vous raconter quelques-unes des expériences par ot le jour, la-dessus, est
entré dans mon ame, comme si, par saccades, se levait un rideau.” (EG 112)

“EG 118-121 (deutsch: Die Monstranz, in: Lobgesang des Alls 54—59)

15 ,... j’expérimentai une impression bien curieuse.” (EG 118)

16, Donc, par I’expansion mystérieuse de I’hostie, le Monde était devenu incandescent, pareil,
dans sa totalité, a une seule grande Hostie.” (EG 119)

17 Effectivement, aprés avoir tout vivifié, tout épuré, I’Hostie immense, maintenant, se con-
tractait lentement; et les trésors qu’elle ramenait en soi se pressaient délicieusement dans sa vi-
vifiante lumiere. (EG 120 ; deutsch: Lobgesang des Alls 55-58)



Christoph Benke 30

sind akustische Signale (,,ein Gemurmel, ein vielstimmiges Rascheln*) zu
vernehmen.'® Teilhard nennt diese etwas spiter ,.ein groBes Seufzen® (au
milieu d’un grand soupir; EG 119), wie ein ,,Erwachen* oder ein ,,Klagen®,
was an das ,,Seufzen* und die ,,Geburtswehen* der noch unerlosten Schop-
fung denken ldsst (vgl. Rom 8,22). Der geschilderte Vorgang hat universale
Dimensionen und riihrt an das Innerste des Kosmos.

Teilhard bleibt jedoch nicht nur Beobachter, sondern erfdhrt sich nach und
nach in das Geschehen miteinbezogen. Die ,,weille Sphire* ndhert sich ihm,
hiillt ihn ein und nimmt ihn — so wie die Umgebung — zur Génze auf. Aller-
dings —und dies ist zur Unterscheidung solcher in Ansitzen pantheisierender
Mystik zu sagen —: Der ,,Strom von Weille* vernichtet nicht das Geschopf
und 16st es nicht in sich auf, sondern durchdringt es von innen her.” Die
Hostie weitet sich auf die Welt hin aus, die Welt wird eine einzige grofle
Hostie. Um die Ausdehnung der ihre Umgebung verzehrenden Hostie zu be-
schreiben, greift Teilhard zu Metaphern des Feuers und des Lichtes (die Welt
wird weiliglithend, sie tropft in das strahlende Zentrum der Hostie, zuriick
bleiben flackernde Schlacken).

So ,.geheimnisvoll*“ wie die ,,Ausdehnung® der Hostie ist deren transfor-
mative Kraft auf das Universum hin. Teilhard unterstreicht die Aktivitit der
Hostie, deren Wirken (opérait) er in sich ,,ebenso wie in allem {ibrigen®
spiirt, ,,verzehrend“ und dabei reinigend, aussondernd, verwandelnd. Durch
die Hostie werden die Weltdinge geldutert und eingeschmolzen. Dem Bild
des Verschmelzens als der universalen Kommunion entspricht jenes des
Geldutertwerdens als Transformation, fiir Teilhard das kosmische Pendant
zur Transsubstantiation. Die Transformation vollzieht sich ,,im Bereich der
Liebe* und fiihrt zur ,,Weitung der Herzen.* SchlieBlich birgt die Hostie die
ganze Welt, ,alle im Universum enthaltene Liebeskraft“*® und alle ihre
»Schitze (les trésors) in sich. Dies deutet auf die universale Ausweitung der
Wandlung hin.

,,.Die Monstranz* zeigt sich als erlebnismystischer?! Text, in dem Teilhard,
ausgehend von einem Vollzug katholisch-eucharistischer ,,Schaufrommig-
keit*, seine Sicht des ,,Christus universalis* (als Synthese zwischen Christus
und dem Universum) entwirft. Die Verbindung von kosmischem Glaubens-
bekenntnis und Eucharistie wird ein Grundzug seiner Schriften zur Eucha-
ristie bleiben.

8 ... j’entendis un murmure, un bruissement innombrable.” (EG 119)

19 Zum Panentheismus Teilhards vgl. T. Broch, Teilhard de Chardin, 436-437.

20 Une transformation se poursuivait dans le domaine de I’amour, dilatant, purifiant, captant,
toute la puissance d’aimer contenue dans 1’Univers.” (EG 120)

2 Zum Begriff ,,Erlebnismystik“ s. P. Dinzelbacher, Europdische Frauenmystik des Mittel-
alters. Ein Uberblick, in: ders., Mittelalterliche Frauenmystik. Paderborn 1993, 16-21.



Zur Eucharistie — Mystik Pierre Teilhard de Chardins 31

b) ,,Die Pyxis*

Teilhard dient wihrend des 1. Weltkriegs als Sanitéter. Da hdufig keine Mog-
lichkeit zur Eucharistiefeier besteht, trigt er — wie auch spéter ,,in den Step-
pen Asiens‘? — die heilige Wegzehrung mit sich und sucht die geistliche
Kommunion. Die Erziéhlung ,,Die Pyxis* (La Custode)* berichtet erneut von
einer ,,Erfahrung® (expérience)*, die dem Protagonisten der Handlung, zu-
gleich Priester und Soldat (also Teilhard), widerfuhr.

Teilhard leidet an der Ferne zu Gott, die auch in der sakramentalen Kom-
munion noch bestehen bleibt. Wohl weil} er sich durch die gottliche Ge-
genwart (divine Présence) in der Hostie gestidrkt. Dennoch fiihlt er als neue
Regung (sentiment nouveau) eine ,,schwer fassliche, schier unbezwingbare
Barriere®, welche eine durchdringende Nihe zum gottlichen Gegeniiber ver-
unmoglicht.?® Auch als er die Pyxis 6ffnet und kommuniziert, stellt sich die
ersehnte Unmittelbarkeit nicht ein. Weder die Einsicht, dass Kommunion mit
Gott wesentlich Gehorsam und Tun des Willens Gottes ist*®, noch die
Bemiihung, sich auf die Kleinheit der Hostie, auf ihre ,,exakten Konturen*
einzulassen, kann etwas am Gefiihl der Distanz dndern. Ein ,,neues Unendli-
ches*, das ihm schlieBlich zuteil wird, fiihrt anfangs zu Enttduschung, um in
weiterer Folge dennoch den Horizont wesentlich zu erweitern:

,»Als ich die heilige Partikel in meine Liebe so eifersiichtig einhiillen wollte, dass ich Ihr an-
haftete, ohne von Ihrem kostbaren Kontakt die Dimension eines Atoms zu verlieren, geschah
es namlich, dass Sie sich unter meinem Bemiihen unendlich differenzierte und komplizierte. In
dem Malle, wie ich glaubte Sie einzuschlieen, war es keineswegs Sie, die ich hielt, sondern ir-
gendeine der tausend Kreaturen, in deren Mitte unser Leben gefangen ist: ein Leiden, eine
Freude, eine Arbeit, ein zu liebender oder zu trostender Bruder ... Im Grunde meines Herzens
entwich so durch eine wunderbare Substitution die Hostie ihrer Oberfldche nach und lie3 mich
im Ringen mit dem ganzen Universum, das aus Ihr selbst wiederhergestellt, das aus ihren Er-
scheinungsformen gezogen war.*?’

22 Mit diesem Hinweis beginnt ,,Die Messe iiber die Welt* (1923): ,,Herr, da ich wieder einmal,
nicht mehr in den Wiildern der Aisne, sondern in den Steppen Asiens, weder Brot, noch Wein,
noch Altar habe ... [ders., Lobgesang des Alls. Olten 1977, 13; frz.: La Messe sur le monde,
in: ders., Hymne de I'univers (= (Buvres XIII). Paris 1961, 11-37].

2 EG 122127 (deutsch: Die Pyxis, in: Lobgesang des Alls, 60-69)

2 ,...une impression plus générale, dont mon étre entier s’est trouvé, et demeure encore,
affecté.” (EG 122)

3 ,... sans pouvoir les posséder intérieurement, sans parvenir a les pénétrer, ni a les assimiler
... un vase plein de nectar, mais soigneusement fermé.“ (EG 123)

% _souple comme une enfant, pour ne contrarier en rien les moindres désirs de 1’Hote céleste.*
(EG 124)

27 A mesure que je pensais 1’enserrer, ce n’était point Elle que je tenais, mais quelqu’une des
mille créatures au sein desquelles est prise notre vie: une souffrance, une joie, un travail, un
frére & aimer ou a consoler ... Au fond de mon cceur, par une substitution merveilleuse,
I’Hostie se dérobait par sa surface, et me laissait aux prises avec tout I’Univers reconstitué
d’Elle-méme, tiré de ses Apparences.” (EG 125; deutsch: Lobgesang des Alls, 64—65)



Christoph Benke 32

Teilhard wird in mehrfacher Hinsicht an eine Grenze gefiihrt. Seinem eigen-
michtigen Anstreben geistlicher Erfahrung ist kein ,,Erfolg* beschieden. Sie
ist Gabe. Dariiber hinaus ist es ihm versagt, Christus nur fiir sich ,,eifersiich-
tig ein[zu]hiillen*, und sei es auch aus Liebe. Demgegeniiber steht die Wirk-
samkeit der Hostie, die ihre Umgebung — alles menschliche Gliick und alle
Passionen — verwandelt und zum Leib Christi ldautert. In der Hostie ist der
,,Christus universalis‘ als jener zu finden, der zuvor durch ,,wunderbare Sub-
stitution das Leben und Leiden aller Menschen in der Welt in sich aufge-
nommen und damit einem solidarischen Mittragen geoffnet hatte. Erst die
geschenkte Betroffenheit?, dass das ganze (in der Entwicklung befindliche)
Universum als Feld menschlichen Tuns und Erleidens nach Raum und Zeit in
die Kommunion miteinzubeziehen ist, fiihrt eine Wendung herbei. Nur die
universale Ausweitung der Kommunion ist imstande, die Ferne zu Gott zu
verringern. Der ,,Gehalt” der Hostie ist all-umfassend.

3. ,,Der Priester*

Nachdem Teilhard wihrend eines Urlaubs am 26. Mai 1918 seine Ordens-
profess abgelegt hatte, verfasste er, wieder an der Front, Le Prétre (Juli
1918).° Im Rahmen dieses Textes iiber die Eucharistie’® sucht Teilhard nach
einer Vermittlung von wissenschaftlicher und priesterlicher Identitét. Er fin-
det sie im Gedanken von der Konsekration der Welt. Zu dieser Sichtweise
verhilft ihm erneut die ,,mystische” Idee von den ,,Ausweitungen* der Eu-
charistie:

»Wenn Christus in das Brot herabsteigt, es zu ersetzen und so das Geschehen seiner Inkarnati-
on fortzufiihren, dann beschrinkt sich sein Wirken nicht auf das Stiickchen Materie, das sich
vor seiner Gegenwart fiir einen Augenblick verfliichtigt. Sondern die Transsubstantiation um-
gibt sich mit dem Strahlenkranz einer realen, wenngleich abgeschwichten, Vergottlichung des
ganzen Universums.!

2 Dabei handelt es sich, so Teilhard, ,,nicht mehr im eigentlichen Sinne um eine Vision — son-
dern um einen allgemeineren Eindruck, durch den mein ganzes Sein betroffen wurde und noch
betroffen ist.” (Lobgesang des Alls 60)

¥ Le Prétre, in: EG 309-333 (deutsch in: Friihe Schriften 249-273). S. zum Folgenden auch C.
Schliiter, Konsekration der Welt, 155-197.

3 Vel. die Kapiteliiberschriften ,,1. Die Konsekration, 2. Die Anbetung, 3. Kommunion, 4.
Apostolat.*

3t Friihe Schriften 253. Teilhard ist bleibend fasziniert von der ,,Ausstrahlung der konsekrier-
ten Hostie*, unter deren Einfluss ,,die ganze Natur zu wanken [beginnt]. Kein Atom, es mag
noch so drmlich oder missraten sein, das nicht zumindest durch seine Abstoung oder seinen
Reflex an der Vollendung Jesu mitwirken muss* (ebd. 255). 1924 schreibt Teilhard in ,,Mein
Universum®: ,,Um den grundlegenden Platz angemessen zu interpretieren, den die Eucharistie
tatsdchlich in der Okonomie der Welt einnimmt, ... halte ich es fiir notwendig, im christlichen
Denken und Beten den wirklichen und physischen Ausweitungen der eucharistischen Gegen-



Zur Eucharistie — Mystik Pierre Teilhard de Chardins 33

Teilhard sieht seine Aufgabe darin, der Konsekration der Welt zu dienen. Sie
ist sein spezifischer Beitrag zur kosmischen Transformation, als Priester wie
als Forscher. In beiden Titigkeiten nimmt ,,das Universum die Gestalt Jesu
an.‘*? Erneut steht die Hostie im Zentrum:

,,Die kleine reglose Hostie ist in meinen Augen so weit wie die Welt geworden, so verzehrend
wie eine Feuersglut. Sie beherrscht mich von iiberallher. Sie will sich um mich schliefen. Ei-
ne unerschopfliche und universale Kommunion beendet die universale Konsekration. Ich
wiisste nicht, Herr, wie mich solch groer Gewalt entziehen, und ich liefere mich ihr beseligt
aus.¥

Damit iiberschreitet Teilhard lingst den Rahmen des liturgischen Vollzugs
im engeren Sinn. Die eucharistische Transubstantiation wirkt konsekrato-
risch auch in die Werdewelt hinein. Die priesterliche Konsekration treibt —
ebenso wie das forscherliche Eindringen in die Materie — die universale
Transformation voran. Beides ist von dem einen mystischen Impuls der
Kommunion mit Gott durch die Welt gespeist. Wie eng Teilhard die Konse-
kration der Welt als priesterlichen Beitrag zur kosmischen Transformation
sieht, zeigt sein Zuruf an die Priester an der Front, der freilich ganz unter dem
Eindruck des Krieges steht:

,,Euer Einfluss iibersteigt Brot und Wein, welche die Kirche in eure Hénde gelegt hat, er ist da-
zu geschaffen, sich iiber die unermessliche menschliche Hostie zu erstrecken, die darauf war-
tet, dass einer voriiberkomme, sie zu heiligen. Ihr habt die Gewalt — durch eure Ordination —,
die Leiden, die euch umringen und an denen teilzunehmen euer Stand euch gebietet, auf reale
Art in das Fleisch und das Blut Christi zu konsekrieren. Ihr seid der Sauerteig, den die Vorse-
hung der ,Front‘ entlang ausgebreitet hat, damit die ungeheure Masse unserer Miihsal und un-
serer Angste durch die blofe Tat eurer Anwesenheit verwandelt werde.*3*

Worin liegt nun der mystische Gehalt von ,,Der Priester*? Teilhard setzt sich
darin vom Individualismus ab, der fiir die Frommigkeit seiner Zeit (auch in
der Verehrung der Eucharistie) charakteristisch war.*® Die angesichts des Sa-

wart einen groferen Platz einzurdumen ... Und wie wir im eigentlichen Sinne das lokale Zen-
trum unserer geistigen Ausstrahlung als ,unseren Leib‘ bezeichnen, ... miissen wir sagen, dass
der Anfangsleib, der Primdrleib Christi auf die Spezies von Brot und Wein begrenzt ist. Doch
kann Christus bei diesem Primirleib bleiben? Offensichtlich nicht ... Die Hostie gleicht einem
glithenden Zentrum, von dem die Flamme ausstrahlt und sich ausbreitet” (in: Mein Universum,
Olten 1965, 54-55).

32 Friihe Schriften 255

3 Friihe Schriften 262-263. Im Abschnitt ,,3. Die Kommunion* betet Teilhard: ,,Mdge mich
der zeitweilige und eingegrenzte Kontakt mit den sakramentalen Gestalten in eine universale
und immerwéihrende Kommunion mit Christus, seinem allesbewirkenden Willen, seinem un-
begrenzten mystischen Leib einfiihren!* (ebd. 266)

3 Friihe Schriften 272-273

* Dieses Ziel strebt Teilhard bewusst an. In der Einfiihrung zu ,,Das kosmische Leben*
schreibt er: ,,Alle Illusionen eines engen Individualismus muss ... [der Mensch] abwerfen und
nun sein Herz nach dem Mal des Universums weiten (Friihe Schriften 12).



Christoph Benke 34

kraments geschenkte mystische Erfahrung ldsst Teilhard nicht den klassi-
schen ,,Weg nach innen®, sondern ,,nach aufien* gehen. Die Hostie fiihrt nicht
zum Riickzug in die ,,innere Burg® (Teresa von Avila), sondern in den ,,gott-
lichen Bereich® der Leiblichkeit und der (sozialen) Materie.’® Ohne an der
Gegenwart Christi als Frucht der Transubstantiation im eigentlichen Sinn des
Wortes zu zweifeln oder diese mit der universellen Gegenwart des Logos zu
verwechseln, deckt er deren Folgerungen auf und lotet ihr Geheimnis aus.
Die Wandlung geht iiber das Stiick Brot hinaus. Die Einsetzungsworte dienen
dem Wachstum des mystischen Leibes Christi sowie der Weihe des Kos-
mos.”” Damit steht Teilhard auf dem Boden paulinischer Theologie.

Teilhard reflektiert dariiber, dass manche seiner Formulierungen pantheis-
tischer Mystik nahe kommen.*® Die , kleine reglose Hostie®, ,,so weit wie die
Welt geworden®, ,,beherrscht* und ,,umschliel3t* das menschliche Gegeniiber
total — jedoch ohne dessen Selbst aufzulosen.® Eine Mystik, deren Aus-
gangspunkt das (Altar-)Sakrament ist, bleibt personal, selbst wenn sie sich,
wie es bei Teilhard der Fall ist, in den ,,Ozean der Materie* stiirzt oder mit
dem ,,vitalen Strom des kosmischen Lebens* Fiihlung nimmt. Durch den zu-
grunde liegenden Glauben an die Realprisenz geht das differenzierende und
personalisierende Wirken der Hostie auch in deren kosmischen ,,Ausweitun-
gen* nicht verloren. Darin spiegelt sich Teilhards Uberzeugung, dass ,, Verei-
nigung personalisiert. 4

Ein zusitzliches Unterscheidungskriterium zu pantheistischer Mystik ist
darin zu sehen, dass Teilhards ignatianisch geprigte Frommigkeit von der
Sendung nicht absehen kann und will. Das vierte und abschliefende Kapitel

% S. dazu O. Steggink, Teilhard de Chardin und der mystische Bereich, in: Mystik. Band 2: Th-
re Aktualitdt. Mit Beitrdgen von O. Steggink u.a. Diisseldorf 1984, 133-138.

3 Hier trifft sich Teilhards Sichtweise mit jener der neueren orthodoxen Theologie (A. Schme-
mann, I. Zizioulas), die das Motiv der eschatologischen Heiligung des Kosmos in der Gottli-
chen Liturgie betont. Vgl. dazu K. C. Felmy, Orthodoxe Theologie. Eine Einfiihrung. Darm-
stadt 1990, 197-199.

¥ Vgl. Teilhards Hinweis auf den Briefwechsel mit Pater Chanteur, der nach der Lektiire von
Le Prétre diesbeziiglich Bedenken duflerte (EG 311).

3 Du zerstorst die Wesen nicht, die du an dich nimmst, Herr; aber du verwandelst sie, wobei
du alles, was Jahrhunderte der Schopfung Gutes in ihnen erarbeitet haben, bewahrst.” (Friihe
Schriften 267)

4 Vgl. G. Magloire / H. Cuypers, Leben und Denken Pierre Teilhard de Chardins. Frankfurt
1967, 77.115-116. Diese Uberzeugung findet sich auch in Teilhards Hauptwerk: ,,Die Verei-
nigung differenziert auf jedem beliebigen Gebiet, ob es sich um Zellen eines Korpers handelt
oder um Glieder einer Gesellschaft oder um Elemente einer geistigen Synthese. In jeder orga-
nisierten Gesamtheit erlangen die Teile Vollkommenheit und Vollendung. Weil wir diese Uni-
versalregel vernachlissigt haben, konnten uns so viele pantheistische Lehren zum irrigen Kult
eines grofien Alls verleiten, in dem die Individuen dazu bestimmt schienen, sich wie Wasser-
tropfen zu verlieren und wie ein Salzkorn im Meer aufzul6sen.” (Der Mensch im Kosmos.
Miinchen 21982, 269)



Zur Eucharistie — Mystik Pierre Teilhard de Chardins 35

von ,,Der Priester* trigt die Uberschrift ,,Das Apostolat.” Teilhard kann nicht
umhin, ,,das Feuer*, das ihm , mitgeteilt” wurde, zu ,,verbreiten* (Friihe
Schriften 267). Christliche Mystik liegt dann vor, wenn aus ihr eine Ethik er-
flie3t. Dies lédsst sich auch an sakramentaler Mystik aufzeigen.

III. Ergebnis

Viele wichtige Elemente der Mystik Teilhards sind in den eucharistischen
Friihschriften Teilhards schon enthalten. Angeregt durch visionére Erlebnis-
se und entfaltet in meditativer Reflexion*!, preist Teilhard den ,Kristallisati-
onspunkt Eucharistie.” Sie ist ihm ,,Grundform, Quelle und Keim fiir die
Moglichkeit kosmischer Konsekration und Kommunion* (P. Smulders). Sei-
ne Schau der ,,geheimnisvollen Ausdehnung der Hostie* (les extensions de
I’Eucharistie) lasst ihn deren transformierende Kraft auf alle Menschen und
auf die ganze Welt begreifen und darin die individualistische Enge der zeit-
genossischen Frommigkeit iibersteigen. So bedeutsam ihm das Moment des
Asthetischen in der religiosen Erfahrung ist*?, so entgeht er doch der Versu-
chung, im Schauen oder im GenieBen zu verharren. Als Priester und Jesuit
hilt er daran fest, dass aus der Mystik die Sendung und das Apostolat folgt.
Fiir Teilhard entspringt aus religioser Erfahrung Verantwortung fiir die Zu-
kunft des Kosmos selbst.

Die Friihschriften Teilhards zum Thema der Eucharistie zeichnen sich
durch Tiefe und Sprachkraft aus. Seine Mystik der Eucharistie priasentiert
sich in Texten, die hymnisch geprégt oder an literarischen Vorbildern orien-
tiert sind. Nicht selten wechselt Teilhard in die Du-Anrede Gottes, also in die
Gattung des Gebetes. Die fiir einen angemessenen Ausdruck seiner mysti-
schen Sichtweise verwendeten Bilder (Licht, Strahlenkranz, Meer, Feuer)
weisen auf den fiir die frithen Texte typischen ,,symbolisme poétique* (B. de
Solages)* hin.

Im Blick auf die Typologie wird man nicht eigentlich von ,liturgischer*
Mystik sprechen diirfen, also von jener, die ihren ,,Sitz im Leben unmittel-

4! Darin zeigt sich die (unauflosbare) Ambivalenz von ,.erfahrener Theoria“ und ,,theoretischer
Erfahrung™ (T. Broch). Viele mystischen Schriften Teilhards zeugen von einem hohen Grad an
Reflexivitdt und sind darin zugleich der Reflex auf eine tiefe religiose Erfahrungssituation.
Ahnlich dazu ist die Grenze zwischen einem geschulten Sehen im Sinne wissenschaftlicher
Priizision und der Schau im religios-philosophischen Sinn bei Teilhard schmal. Zur reflexiven
Vermittlung der geistlichen Erfahrungen benutzt Teilhard Elemente der theologischen Traditi-
on oder literarische Vorbilder. S. dazu T. Broch, Teilhard de Chardin, 444—445.

42 S. dazu T. Broch, Teilhard de Chardin, 443-444.

4 B. de Solages, Teilhard de Chardin. Témoignage et étude de sa pensée. Toulouse 1967, 28
(zit. bei C. Schliiter, Konsekration der Welt, 25).



Christoph Benke 36

bar im Kontext eines liturgischen Vorgangs hat. Insofern Christus im Sakra-
ment des Altares Ausgangs- und (im Zuge der universalen Ausweitung der
Wandlung als ,,Hostie Welt*“) Endpunkt der Schau ist, erscheint die Zuord-
nung zur ,,sakramentalen” Mystik bzw. zur ,,cucharistischen* Mystik** ge-
rechtfertigt. Dariiber hinaus zédhlen ,,.Die Monstranz® und ,,Die Pyxis* zur
Gattung der Erlebnismystik, ausgeldst durch einen Vollzug katholischer Eu-
charistiefrommigkeit. Das mystische Erleben bleibt auf Christus bzw. den
kosmischen Christus zentriert. Teilhard ist darin vor allem auf die Eucharis-
tie bezogen. Daneben reflektiert er, aus biographischem Interesse, iiber ,,den
Priester.” Die iibrigen Sakramente bleiben im Hintergrund.

Teilhards Schau der Welt als Hostie ist die Antwort auf die von ihm ge-
stellte, bleibend aktuelle Frage nach der Moglichkeit einer Kommunion mit
Gott durch die Erde. Seine Sicht einer universalen Ausweitung der Eucha-
ristie ist der Versuch einer Synthese: In Weiterentwicklung der biblischen
Rede vom kosmischen Leib Christi sollten die priesterliche Konsekration
und das naturwissenschaftliche Eindringen in die Materie miteinander ver-
sohnt werden. In beidem nimmt ,,das Universum ... die Gestalt Jesu an.” Das
Gedankengut des groflen Jesuiten erinnert alle Getauften an das, was ihnen
aufgetragen ist: die Welt zu heiligen und Gott entgegenzubringen.

# S, dazu E. Longpré, Art. Eucharistie et expérience mystique, in: DSp 1V/ 2 (1961)
1586-1621.



