
Die Welt als Hostie
Zur Eucharistie-Mystik Pierre Teilhard de Chardins

Christoph Benke, Wien

I. Hinführung

Das Werk Teilhard de Chardins ist das Werk eines Mystikers. Die bedeu-
tendsten Entwürfe des großen Jesuiten und Naturforschers verdanken sich ei-
ner „Schau.“ Der Wille „zu sehen“ trieb Teilhard zeit seines Lebens an. Im
Prolog zu seinem Hauptwerk „Der Mensch im Kosmos“ (1938/40), der die
Überschrift „Sehen (Voir)“ trägt, bekennt Teilhard: „Das einzige Ziel, die ei-
gentliche Triebkraft, die mich ... lenkt, ist einfach, ... , mein Wille zu sehen,
mit anderen Worten, eine homogene und zusammenhängende Schau unserer
den Menschen betreffenden Gesamterfahrung zu bieten. Ein Ganzes, das sich
vor uns entfaltet.“1

Teilhards mystische Gesamtschau setzt bei der Faszination durch die Ma-
terie an. Seine Beschäftigung mit ihr kommt religiösem Erleben gleich und
wird von da an eine „Gratwanderung zwischen dem materiellen und spiritu-
ellen Bereich der Welt“ bleiben.2 Im Anliegen der „Versöhnung Gottes und
der Welt“3, der Vermittlung von Gottesdienst und Arbeit an der Welt spielt
die Eucharistie eine zentrale Rolle. Denn neben dem inkarnatorischen (über
die individuelle menschliche Gestalt hinaus erhält Christus einen „kosmi-
schen Leib“) und eschatologischen (der wiederkommende Weltenherrscher
Christus als „Punkt Omega“) ist es der eucharistische Ansatz, der Teilhard

1 Le Phénomène Humain, in: Œuvres de Teilhard de Chardin I. Paris 1955, 29 (deutsch: Der
Mensch im Kosmos. München 21982, 21). Desgleichen hat der erste Unterabschnitt des ersten
Kapitels seiner Frühschrift „Das kosmische Leben“ (La Vie Cosmique) aus dem Jahre 1916
„Die Schau“ (La vision) zum Thema; vgl. Écrits du temps de la guerre (=Œuvres XII; abgek.:
EG), Paris 1965, 23 (deutsch: Das kosmische Leben, in: P. Teilhard de Chardin, Frühe Schrif-
ten. Freiburg 1968, 9–82). Teilhard will in La Vie Cosmique „des vues ardentes“ (EG 21) prä-
sentieren. Der Begriff vision fällt öfter (vgl. EG 30.33), ferner sensation (EG 30). Zum mysti-
schen Vokabular zählen Wendungen wie participer à la Totalité de ce qui nous emmène (EG
20) oder je descends en moi, ... je trouve Dieu au cœur de mon être (EG 71). Eine Entfaltung
und Reflexion dieser Ansätze bietet Teilhard in Le Milieu Mystique (1917) [EG 153–192
(deutsch: Der mystische Bereich, in: Frühe Schriften 137–179)].
2 H. Riedlinger, Art. Teilhard de Chardin, in: C. Schütz (Hrsg.), Praktisches Lexikon der Spi-
ritualität. Freiburg 1988, 1262.
3 Das kosmische Leben, 14.

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 26



Zur Eucharistie – Mystik Pierre Teilhard de Chardins 27

die „Wahrnehmung der göttlichen Allgegenwart“4 christologisch begründen
und diese auf den „Christus universalis“ (den „Kosmischen Christus“) hin
deuten lässt.5

Im Folgenden geht es jedoch weder um den Stellenwert der Eucharistie in
Teilhards Gesamtwerk6 noch um eine Darstellung seiner eucharistischen Spi-
ritualität.7 Auch der nachweisbare Konnex von Teilhards Reflexion über die
Eucharistie einerseits und seiner kirchlichen Biographie (Grundkonflikt zwi-
schen Priesteramt und naturwissenschaftlicher Arbeit) anderseits bleibt im
Hintergrund.8 Ich beschränke mich auf den spezifisch mystischen Aspekt9:
Teilhard hat angesichts der Eucharistie – konkret: beim Anblick der Hostie –
mystische Erlebnisse. Es handelt sich um Widerfahrnisse, die ihm in weiterer
Folge zum Entwurf seiner Weltsicht verhelfen. Dies bezeugen einige seiner
frühen, während des 1. Weltkriegs verfassten Schriften.

Wie lässt sich diese Art von Mystik näher charakterisieren? Ist eine typo-
logische Zuordnung möglich, die behutsam und sachgerecht ist? Handelt es
sich dabei um „liturgische Mystik“, also um jene, die im Kontext gottes-
dienstlichen Handelns anzusiedeln ist? Oder zielt diese Mystik eigentlich auf
Anderes und bleibt die Verehrung des Altarsakramentes (außerhalb des litur-
gischen Vollzugs im engeren Sinn) bloß „Aufhänger“?

4 „Die Wahrnehmung der göttlichen Allgegenwart ist wesentlich ein Schauen, ein Kosten, d.h.
eine Art Intuition, die sich auf gewisse höhere Eigenschaften der Dinge erstreckt. Sie lässt sich
also nicht unmittelbar durch irgendeine Beweisführung oder durch irgendeinen menschlichen
Kunstgriff erhalten. Wie das Leben, dessen höchste Vollkommenheit sie im Bereiche der Er-
fahrung wahrscheinlich darstellt, ist sie Geschenk“, in: Das göttliche Milieu (Werke II). Olten
71969, 157.
5 S. dazu T. Broch, Teilhard de Chardin, in: W. Haug / D. Mieth (Hrsg.), Religiöse Erfahrung.
Historische Modelle in christlicher Tradition. München 1992, 425–451 (hier 432–434).
6 S. dazu C. Schlüter, Konsekration der Welt. Die universale Eucharistie in den frühen Schrif-
ten Pierre Teilhards de Chardin. Diss. Göttingen 1993.
7 Vgl. P. Noir, Art. Teilhard de Chardin, in: DSp 15 (1991) 121–122.
8 Diesen Zusammenhang arbeitet C. Schlüter heraus, vgl. dies., Konsekration der Welt, 8. Teil-
hard kann nur dann zugleich als Forscher und als Priester existieren, „wenn er denkerisch da-
hin gelangt, die Welt, Objekt seiner Forschung, als Hostie zu begreifen“ (ebd. 22).
9 Was den Begriff von Mystik betrifft, halte ich mich an B. McGinn: „Das mystische Element
im Christentum ist der Teil seiner Glaubensinhalte und Glaubensvollzüge, der das betrifft, was
man unmittelbare bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann, und dies in einem dreifachen
Sinn: als Vorbereitung auf sie, als Bewusstsein von ihr und als Reaktion auf sie“ (ders., Die
Mystik im Abendland. Band 1: Ursprünge. Freiburg 1994, 16).

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 27



Christoph Benke 28

II. Die Texte

1. „Das kosmische Leben“

Teilhards La Vie cosmique (April 1916) gibt die frühe Gestalt seines Systems
wieder. Auf dem Wege über den mystischen und den kosmischen Leib Chris-
ti gelangt er zur Eucharistie, speziell zum Aspekt der Kommunion.10 Teil-
hards Sicht der Kommunion im Rahmen der Liturgie weitet sich, kongruent
zur ignatianischen Weltfrömmigkeit, zu einer zweiten Kommunion mit Gott
im Verlauf des Werdeprozesses der Welt. Der Kontakt zu Gott in dessen Dia-
phanie durch die Materie ist ihm gleichfalls Kommunion. Was das mystische
Erleben betrifft, steht neben der kultisch vermittelten Erfahrung der Vereini-
gung mit Gott im liturgischen Mahl die kontemplative Erfahrung der Dia-
phanie Gottes durch die geheiligte Materie: 

„Je mehr ich in mich hinabsteige, desto mehr finde ich Gott im Herzen meines Seins; je mehr
ich die Verkettungen, die mich an die Dinge heften, vervielfältige, desto enger umschließt er
mich ... Heiliges Leben, Heilige Materie, durch die ich mich, wie durch die Gnade zugleich,
mit der Genesis Christi vereine (... Sainte Vie, Sainte Matière, par qui je communie ... à la
genèse du Christ“; EG 71).11

Damit rückt Teilhard die Kommunion in den evolutiven Horizont. Das hin-
dert ihn nicht, sie darin immer noch als gottesdienstlichen Akt zu verstehen:
als universale, den ganzen Werdeprozess der Welt umfassende Vereinigung
mit Gott. Die Hostie umfasst die ganze Welt.

2. „Christus in der Materie“

Visionäre Erlebnisse führen Teilhard wenig später dazu, seine Sicht von
Kommunion zu erweitern. Es gibt, so die ihm nach und nach geschenkte Ein-
sicht, eine Kommunion mit Gott durch die soziale Materie. Davon zeugen
drei, nach Art einer Novelle gehaltenen Schilderungen mystischen Erlebens,
zusammengefasst in Le Christ dans la Matière (Oktober 1916).12 Während
sich die erste Vision am Anblick eines Herz Jesu-Bildes entzündet (Le Ta-

10 Vgl. das programmatische Wort gleich zu Beginn von La Vie Cosmique: „Il est une com-
munion avec Dieu, et une communion avec la Terre, et une communion avec Dieu par la Ter-
re“ (EG 19). S. dazu C. Schlüter, Konsekration der Welt, 32–81.
11 Das kosmische Leben, 69.
12 P. Teilhard de Chardin, Le Christ dans la Matière. Trois histoires comme Benson, in: EG
107–127 (deutsch: Christus in der Materie, in: ders., Lobgesang des Alls. Olten 41977, 43–69).
Tagebuchaufzeichnungen Teilhards zeigen, dass er sich in diesen Novellen bewusst an ein li-
terarisches Vorbild anlehnt. Der englische Schriftsteller und spätere Priester Robert Hugh
Benson (1871–1915), Mitglied der Oxford-Bewegung, verwendete in seinen Schriften eben-
falls eucharistische Motive (s. dazu C. Schlüter, Konsekration der Welt, 90–95).

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 28



Zur Eucharistie – Mystik Pierre Teilhard de Chardins 29

bleau), enthalten Die Monstranz und Die Pyxis eucharistische Symbolik. Im
Prolog fasst Teilhard die Wirkung der berichteten lichtvollen „Erfahrungen“
(expériences) dahingehend zusammen, dass sich ihm dadurch „ruckweise ein
Vorhang gehoben hätte.“13

a) „Die Monstranz“
In „Die Monstranz“ (L’Ostensoir)14 berichtet Teilhard von einem „ganz
eigenartigen Eindruck.“15 Während er vor dem Altarsakrament kniet, schaut
er die Ausdehnung der Hostie auf die materielle Umgebung. Unter dem
Einfluss der von der Hostie ausgehenden Strahlen beginnt die Welt mit der
Hostie zu verschmelzen: 

„Ich hatte also, während mein Blick auf der Hostie haftete, den Eindruck, dass sich ihre Ober-
fläche ausweite wie ein Ölfleck, aber, wohlgemerkt, viel schneller und lichter ... So umhüllte
mich, inmitten eines großen Seufzens, das an ein Erwachen oder an eine Klage denken ließ, der
Strom von Weiße, er ging über mich hinaus und überflutete alle Dinge. Und alles bewahrte, in
sie hineingetaucht, seine eigene Gestalt, seine autonome Bewegung: denn die Weiße ver-
wischte keine Züge, verwandelte keine Natur, vielmehr durchdrang sie die Gegenstände inni-
ger, tiefer als ihr Leben selbst. Es war, als ob eine milchige Klarheit das Universum von innen
her erleuchtete ... Durch die geheimnisvolle Ausweitung der Hostie also war die Welt aufge-
glüht – in ihrer Totalität, ähnlich einer einzigen großen Hostie16 ... Ich konnte das um so besser
sehen, als eine Kraft in mir ebenso wie in allem übrigen wirkte: der weiße Schimmer war ak-
tiv! (la lueur blanche était active!; EG 120). Die Weiße verzehrte alles von innen her! – Sie hat-
te sich, auf den Wegen der Materie, bis in das Innerste der Herzen eingeschlichen – sie hat sie
bis zum Zerreißen ausgeweitet, nur um in sich die Substanz ihrer Zuneigungen und ihrer Lei-
denschaften aufzusaugen. Und jetzt, da sie in sie hineingebissen hatte, zog sie unbezwinglich
ihre Schichten, beladen mit dem reinsten Honig jeglicher Liebe, in ihr Zentrum zurück ...
Nachdem sie alles belebt, alles gereinigt hatte, zog sich die unermessliche Hostie jetzt langsam
zusammen; und die Schätze, die sie in sich zurückzog, drängten sich köstlich in ihrem lebendi-
gen Licht.“17

Das geschilderte Phänomen, von dessen „Umfang (ampleur) keinerlei physi-
sche Analogie wirklich eine Vorstellung geben kann“ (55), zeigt einen
gewissen Spannungsbogen. Die Monstranz, das eucharistische Zeigegerät,
fokussiert jegliche Aufmerksamkeit Teilhards auf die Hostie. Er registriert
deren „Ausweitung“, die zu einem Anwachsen der „weißen Sphäre“ im
Raum (la sphère blanche grandissait; EG 119) führt. Zusätzlich zur Schau

13 „Je puis cependant vous raconter quelques-unes des expériences par où le jour, là-dessus, est
entré dans mon âme, comme si, par saccades, se levait un rideau.“ (EG 112)
14 EG 118–121 (deutsch: Die Monstranz, in: Lobgesang des Alls 54–59)
15 „… j’expérimentai une impression bien curieuse.“ (EG 118)
16 „Donc, par l’expansion mystérieuse de l’hostie, le Monde était devenu incandescent, pareil,
dans sa totalité, à une seule grande Hostie.“ (EG 119)
17 „Effectivement, après avoir tout vivifié, tout épuré, l’Hostie immense, maintenant, se con-
tractait lentement; et les trésors qu’elle ramenait en soi se pressaient délicieusement dans sa vi-
vifiante lumière.“ (EG 120 ; deutsch: Lobgesang des Alls 55–58)

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 29



Christoph Benke 30

sind akustische Signale („ein Gemurmel, ein vielstimmiges Rascheln“) zu
vernehmen.18 Teilhard nennt diese etwas später „ein großes Seufzen“ (au
milieu d’un grand soupir; EG 119), wie ein „Erwachen“ oder ein „Klagen“,
was an das „Seufzen“ und die „Geburtswehen“ der noch unerlösten Schöp-
fung denken lässt (vgl. Röm 8,22). Der geschilderte Vorgang hat universale
Dimensionen und rührt an das Innerste des Kosmos.

Teilhard bleibt jedoch nicht nur Beobachter, sondern erfährt sich nach und
nach in das Geschehen miteinbezogen. Die „weiße Sphäre“ nähert sich ihm,
hüllt ihn ein und nimmt ihn – so wie die Umgebung – zur Gänze auf. Aller-
dings – und dies ist zur Unterscheidung solcher in Ansätzen pantheisierender
Mystik zu sagen –: Der „Strom von Weiße“ vernichtet nicht das Geschöpf
und löst es nicht in sich auf, sondern durchdringt es von innen her.19 Die
Hostie weitet sich auf die Welt hin aus, die Welt wird eine einzige große
Hostie. Um die Ausdehnung der ihre Umgebung verzehrenden Hostie zu be-
schreiben, greift Teilhard zu Metaphern des Feuers und des Lichtes (die Welt
wird weißglühend, sie tropft in das strahlende Zentrum der Hostie, zurück
bleiben flackernde Schlacken). 

So „geheimnisvoll“ wie die „Ausdehnung“ der Hostie ist deren transfor-
mative Kraft auf das Universum hin. Teilhard unterstreicht die Aktivität der
Hostie, deren Wirken (opérait) er in sich „ebenso wie in allem übrigen“
spürt, „verzehrend“ und dabei reinigend, aussondernd, verwandelnd. Durch
die Hostie werden die Weltdinge geläutert und eingeschmolzen. Dem Bild
des Verschmelzens als der universalen Kommunion entspricht jenes des
Geläutertwerdens als Transformation, für Teilhard das kosmische Pendant
zur Transsubstantiation. Die Transformation vollzieht sich „im Bereich der
Liebe“ und führt zur „Weitung der Herzen.“ Schließlich birgt die Hostie die
ganze Welt, „alle im Universum enthaltene Liebeskraft“20 und alle ihre
„Schätze“ (les trésors) in sich. Dies deutet auf die universale Ausweitung der
Wandlung hin.

„Die Monstranz“ zeigt sich als erlebnismystischer21 Text, in dem Teilhard,
ausgehend von einem Vollzug katholisch-eucharistischer „Schaufrömmig-
keit“, seine Sicht des „Christus universalis“ (als Synthese zwischen Christus
und dem Universum) entwirft. Die Verbindung von kosmischem Glaubens-
bekenntnis und Eucharistie wird ein Grundzug seiner Schriften zur Eucha-
ristie bleiben.

18 „… j’entendis un murmure, un bruissement innombrable.“ (EG 119)
19 Zum Panentheismus Teilhards vgl. T. Broch, Teilhard de Chardin, 436–437.
20 „Une transformation se poursuivait dans le domaine de l’amour, dilatant, purifiant, captant,
toute la puissance d’aimer contenue dans l’Univers.“ (EG 120)
21 Zum Begriff „Erlebnismystik“ s. P. Dinzelbacher, Europäische Frauenmystik des Mittel-
alters. Ein Überblick, in: ders., Mittelalterliche Frauenmystik. Paderborn 1993, 16–21.

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 30



Zur Eucharistie – Mystik Pierre Teilhard de Chardins 31

b) „Die Pyxis“
Teilhard dient während des 1. Weltkriegs als Sanitäter. Da häufig keine Mög-
lichkeit zur Eucharistiefeier besteht, trägt er – wie auch später „in den Step-
pen Asiens“22 – die heilige Wegzehrung mit sich und sucht die geistliche
Kommunion. Die Erzählung „Die Pyxis“ (La Custode)23 berichtet erneut von
einer „Erfahrung“ (expérience)24, die dem Protagonisten der Handlung, zu-
gleich Priester und Soldat (also Teilhard), widerfuhr. 

Teilhard leidet an der Ferne zu Gott, die auch in der sakramentalen Kom-
munion noch bestehen bleibt. Wohl weiß er sich durch die göttliche Ge-
genwart (divine Présence) in der Hostie gestärkt. Dennoch fühlt er als neue
Regung (sentiment nouveau) eine „schwer fassliche, schier unbezwingbare
Barriere“, welche eine durchdringende Nähe zum göttlichen Gegenüber ver-
unmöglicht.25 Auch als er die Pyxis öffnet und kommuniziert, stellt sich die
ersehnte Unmittelbarkeit nicht ein. Weder die Einsicht, dass Kommunion mit
Gott wesentlich Gehorsam und Tun des Willens Gottes ist26, noch die
Bemühung, sich auf die Kleinheit der Hostie, auf ihre „exakten Konturen“
einzulassen, kann etwas am Gefühl der Distanz ändern. Ein „neues Unendli-
ches“, das ihm schließlich zuteil wird, führt anfangs zu Enttäuschung, um in
weiterer Folge dennoch den Horizont wesentlich zu erweitern:

„Als ich die heilige Partikel in meine Liebe so eifersüchtig einhüllen wollte, dass ich Ihr an-
haftete, ohne von Ihrem kostbaren Kontakt die Dimension eines Atoms zu verlieren, geschah
es nämlich, dass Sie sich unter meinem Bemühen unendlich differenzierte und komplizierte. In
dem Maße, wie ich glaubte Sie einzuschließen, war es keineswegs Sie, die ich hielt, sondern ir-
gendeine der tausend Kreaturen, in deren Mitte unser Leben gefangen ist: ein Leiden, eine
Freude, eine Arbeit, ein zu liebender oder zu tröstender Bruder ... Im Grunde meines Herzens
entwich so durch eine wunderbare Substitution die Hostie ihrer Oberfläche nach und ließ mich
im Ringen mit dem ganzen Universum, das aus Ihr selbst wiederhergestellt, das aus ihren Er-
scheinungsformen gezogen war.“27

22 Mit diesem Hinweis beginnt „Die Messe über die Welt“ (1923): „Herr, da ich wieder einmal,
nicht mehr in den Wäldern der Aisne, sondern in den Steppen Asiens, weder Brot, noch Wein,
noch Altar habe ...“ [ders., Lobgesang des Alls. Olten 41977, 13; frz.: La Messe sur le monde,
in: ders., Hymne de l’univers (= Œuvres XIII). Paris 1961, 11–37].
23 EG 122–127 (deutsch: Die Pyxis, in: Lobgesang des Alls, 60–69)
24 „…une impression plus générale, dont mon être entier s’est trouvé, et demeure encore,
affecté.“ (EG 122)
25 „… sans pouvoir les posséder intérieurement, sans parvenir à les pénétrer, ni à les assimiler
... un vase plein de nectar, mais soigneusement fermé.“ (EG 123)
26 „souple comme une enfant, pour ne contrarier en rien les moindres désirs de l’Hôte céleste.“
(EG 124)
27 „A mesure que je pensais l’enserrer, ce n’était point Elle que je tenais, mais quelqu’une des
mille créatures au sein desquelles est prise notre vie: une souffrance, une joie, un travail, un
frère à aimer ou à consoler ... Au fond de mon cœur, par une substitution merveilleuse,
l’Hostie se dérobait par sa surface, et me laissait aux prises avec tout l’Univers reconstitué
d’Elle-même, tiré de ses Apparences.“ (EG 125; deutsch: Lobgesang des Alls, 64–65)

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 31



Christoph Benke 32

Teilhard wird in mehrfacher Hinsicht an eine Grenze geführt. Seinem eigen-
mächtigen Anstreben geistlicher Erfahrung ist kein „Erfolg“ beschieden. Sie
ist Gabe. Darüber hinaus ist es ihm versagt, Christus nur für sich „eifersüch-
tig ein[zu]hüllen“, und sei es auch aus Liebe. Demgegenüber steht die Wirk-
samkeit der Hostie, die ihre Umgebung – alles menschliche Glück und alle
Passionen – verwandelt und zum Leib Christi läutert. In der Hostie ist der
„Christus universalis“ als jener zu finden, der zuvor durch „wunderbare Sub-
stitution“ das Leben und Leiden aller Menschen in der Welt in sich aufge-
nommen und damit einem solidarischen Mittragen geöffnet hatte. Erst die
geschenkte Betroffenheit28, dass das ganze (in der Entwicklung befindliche)
Universum als Feld menschlichen Tuns und Erleidens nach Raum und Zeit in
die Kommunion miteinzubeziehen ist, führt eine Wendung herbei. Nur die
universale Ausweitung der Kommunion ist imstande, die Ferne zu Gott zu
verringern. Der „Gehalt“ der Hostie ist all-umfassend.

3. „Der Priester“

Nachdem Teilhard während eines Urlaubs am 26. Mai 1918 seine Ordens-
profess abgelegt hatte, verfasste er, wieder an der Front, Le Prêtre (Juli
1918).29 Im Rahmen dieses Textes über die Eucharistie30 sucht Teilhard nach
einer Vermittlung von wissenschaftlicher und priesterlicher Identität. Er fin-
det sie im Gedanken von der Konsekration der Welt. Zu dieser Sichtweise
verhilft ihm erneut die „mystische“ Idee von den „Ausweitungen“ der Eu-
charistie: 

„Wenn Christus in das Brot herabsteigt, es zu ersetzen und so das Geschehen seiner Inkarnati-
on fortzuführen, dann beschränkt sich sein Wirken nicht auf das Stückchen Materie, das sich
vor seiner Gegenwart für einen Augenblick verflüchtigt. Sondern die Transsubstantiation um-
gibt sich mit dem Strahlenkranz einer realen, wenngleich abgeschwächten, Vergöttlichung des
ganzen Universums.“31

28 Dabei handelt es sich, so Teilhard, „nicht mehr im eigentlichen Sinne um eine Vision – son-
dern um einen allgemeineren Eindruck, durch den mein ganzes Sein betroffen wurde und noch
betroffen ist.“ (Lobgesang des Alls 60)
29 Le Prêtre, in: EG 309–333 (deutsch in: Frühe Schriften 249–273). S. zum Folgenden auch C.
Schlüter, Konsekration der Welt, 155–197.
30 Vgl. die Kapitelüberschriften „1. Die Konsekration, 2. Die Anbetung, 3. Kommunion, 4.
Apostolat.“
31 Frühe Schriften 253. Teilhard ist bleibend fasziniert von der „Ausstrahlung der konsekrier-
ten Hostie“, unter deren Einfluss „die ganze Natur zu wanken [beginnt]. Kein Atom, es mag
noch so ärmlich oder missraten sein, das nicht zumindest durch seine Abstoßung oder seinen
Reflex an der Vollendung Jesu mitwirken muss“ (ebd. 255). 1924 schreibt Teilhard in „Mein
Universum“: „Um den grundlegenden Platz angemessen zu interpretieren, den die Eucharistie
tatsächlich in der Ökonomie der Welt einnimmt, ... halte ich es für notwendig, im christlichen
Denken und Beten den wirklichen und physischen Ausweitungen der eucharistischen Gegen-

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 32



Zur Eucharistie – Mystik Pierre Teilhard de Chardins 33

Teilhard sieht seine Aufgabe darin, der Konsekration der Welt zu dienen. Sie
ist sein spezifischer Beitrag zur kosmischen Transformation, als Priester wie
als Forscher. In beiden Tätigkeiten nimmt „das Universum die Gestalt Jesu
an.“32 Erneut steht die Hostie im Zentrum: 

„Die kleine reglose Hostie ist in meinen Augen so weit wie die Welt geworden, so verzehrend
wie eine Feuersglut. Sie beherrscht mich von überallher. Sie will sich um mich schließen. Ei-
ne unerschöpfliche und universale Kommunion beendet die universale Konsekration. Ich
wüsste nicht, Herr, wie mich solch großer Gewalt entziehen, und ich liefere mich ihr beseligt
aus.“33

Damit überschreitet Teilhard längst den Rahmen des liturgischen Vollzugs
im engeren Sinn. Die eucharistische Transubstantiation wirkt konsekrato-
risch auch in die Werdewelt hinein. Die priesterliche Konsekration treibt –
ebenso wie das forscherliche Eindringen in die Materie – die universale
Transformation voran. Beides ist von dem einen mystischen Impuls der
Kommunion mit Gott durch die Welt gespeist. Wie eng Teilhard die Konse-
kration der Welt als priesterlichen Beitrag zur kosmischen Transformation
sieht, zeigt sein Zuruf an die Priester an der Front, der freilich ganz unter dem
Eindruck des Krieges steht: 

„Euer Einfluss übersteigt Brot und Wein, welche die Kirche in eure Hände gelegt hat, er ist da-
zu geschaffen, sich über die unermessliche menschliche Hostie zu erstrecken, die darauf war-
tet, dass einer vorüberkomme, sie zu heiligen. Ihr habt die Gewalt – durch eure Ordination – ,
die Leiden, die euch umringen und an denen teilzunehmen euer Stand euch gebietet, auf reale
Art in das Fleisch und das Blut Christi zu konsekrieren. Ihr seid der Sauerteig, den die Vorse-
hung der ‚Front‘ entlang ausgebreitet hat, damit die ungeheure Masse unserer Mühsal und un-
serer Ängste durch die bloße Tat eurer Anwesenheit verwandelt werde.“34

Worin liegt nun der mystische Gehalt von „Der Priester“? Teilhard setzt sich
darin vom Individualismus ab, der für die Frömmigkeit seiner Zeit (auch in
der Verehrung der Eucharistie) charakteristisch war.35 Die angesichts des Sa-

wart einen größeren Platz einzuräumen ... Und wie wir im eigentlichen Sinne das lokale Zen-
trum unserer geistigen Ausstrahlung als ‚unseren Leib‘ bezeichnen, ... müssen wir sagen, dass
der Anfangsleib, der Primärleib Christi auf die Spezies von Brot und Wein begrenzt ist. Doch
kann Christus bei diesem Primärleib bleiben? Offensichtlich nicht ... Die Hostie gleicht einem
glühenden Zentrum, von dem die Flamme ausstrahlt und sich ausbreitet“ (in: Mein Universum,
Olten 1965, 54–55).
32 Frühe Schriften 255
33 Frühe Schriften 262–263. Im Abschnitt „3. Die Kommunion“ betet Teilhard: „Möge mich
der zeitweilige und eingegrenzte Kontakt mit den sakramentalen Gestalten in eine universale
und immerwährende Kommunion mit Christus, seinem allesbewirkenden Willen, seinem un-
begrenzten mystischen Leib einführen!“ (ebd. 266)
34 Frühe Schriften 272–273
35 Dieses Ziel strebt Teilhard bewusst an. In der Einführung zu „Das kosmische Leben“
schreibt er: „Alle Illusionen eines engen Individualismus muss ... [der Mensch] abwerfen und
nun sein Herz nach dem Maß des Universums weiten“ (Frühe Schriften 12).

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 33



Christoph Benke 34

kraments geschenkte mystische Erfahrung lässt Teilhard nicht den klassi-
schen „Weg nach innen“, sondern „nach außen“ gehen. Die Hostie führt nicht
zum Rückzug in die „innere Burg“ (Teresa von Avila), sondern in den „gött-
lichen Bereich“ der Leiblichkeit und der (sozialen) Materie.36 Ohne an der
Gegenwart Christi als Frucht der Transubstantiation im eigentlichen Sinn des
Wortes zu zweifeln oder diese mit der universellen Gegenwart des Logos zu
verwechseln, deckt er deren Folgerungen auf und lotet ihr Geheimnis aus.
Die Wandlung geht über das Stück Brot hinaus. Die Einsetzungsworte dienen
dem Wachstum des mystischen Leibes Christi sowie der Weihe des Kos-
mos.37 Damit steht Teilhard auf dem Boden paulinischer Theologie. 

Teilhard reflektiert darüber, dass manche seiner Formulierungen pantheis-
tischer Mystik nahe kommen.38 Die „kleine reglose Hostie“, „so weit wie die
Welt geworden“, „beherrscht“ und „umschließt“ das menschliche Gegenüber
total – jedoch ohne dessen Selbst aufzulösen.39 Eine Mystik, deren Aus-
gangspunkt das (Altar-)Sakrament ist, bleibt personal, selbst wenn sie sich,
wie es bei Teilhard der Fall ist, in den „Ozean der Materie“ stürzt oder mit
dem „vitalen Strom des kosmischen Lebens“ Fühlung nimmt. Durch den zu-
grunde liegenden Glauben an die Realpräsenz geht das differenzierende und
personalisierende Wirken der Hostie auch in deren kosmischen „Ausweitun-
gen“ nicht verloren. Darin spiegelt sich Teilhards Überzeugung, dass „Verei-
nigung personalisiert.“40

Ein zusätzliches Unterscheidungskriterium zu pantheistischer Mystik ist
darin zu sehen, dass Teilhards ignatianisch geprägte Frömmigkeit von der
Sendung nicht absehen kann und will. Das vierte und abschließende Kapitel

36 S. dazu O. Steggink, Teilhard de Chardin und der mystische Bereich, in: Mystik. Band 2: Ih-
re Aktualität. Mit Beiträgen von O. Steggink u.a.  Düsseldorf 1984, 133–138.
37 Hier trifft sich Teilhards Sichtweise mit jener der neueren orthodoxen Theologie (A. Schme-
mann, I. Zizioulas), die das Motiv der eschatologischen Heiligung des Kosmos in der Göttli-
chen Liturgie betont. Vgl. dazu K. C. Felmy, Orthodoxe Theologie. Eine Einführung. Darm-
stadt 1990, 197–199.
38 Vgl. Teilhards Hinweis auf den Briefwechsel mit Pater Chanteur, der nach der Lektüre von
Le Prêtre diesbezüglich Bedenken äußerte (EG 311).
39 „Du zerstörst die Wesen nicht, die du an dich nimmst, Herr; aber du verwandelst sie, wobei
du alles, was Jahrhunderte der Schöpfung Gutes in ihnen erarbeitet haben, bewahrst.“ (Frühe
Schriften 267)
40 Vgl. G. Magloire / H. Cuypers, Leben und Denken Pierre Teilhard de Chardins. Frankfurt
1967, 77.115–116. Diese Überzeugung findet sich auch in Teilhards Hauptwerk: „Die Verei-
nigung differenziert auf jedem beliebigen Gebiet, ob es sich um Zellen eines Körpers handelt
oder um Glieder einer Gesellschaft oder um Elemente einer geistigen Synthese. In jeder orga-
nisierten Gesamtheit erlangen die Teile Vollkommenheit und Vollendung. Weil wir diese Uni-
versalregel vernachlässigt haben, konnten uns so viele pantheistische Lehren zum irrigen Kult
eines großen Alls verleiten, in dem die Individuen dazu bestimmt schienen, sich wie Wasser-
tropfen zu verlieren und wie ein Salzkorn im Meer aufzulösen.“ (Der Mensch im Kosmos.
München 21982, 269)

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 34



Zur Eucharistie – Mystik Pierre Teilhard de Chardins 35

von „Der Priester“ trägt die Überschrift „Das Apostolat.“ Teilhard kann nicht
umhin, „das Feuer“, das ihm „mitgeteilt“ wurde, zu „verbreiten“ (Frühe
Schriften 267). Christliche Mystik liegt dann vor, wenn aus ihr eine Ethik er-
fließt. Dies lässt sich auch an sakramentaler Mystik aufzeigen.

III. Ergebnis

Viele wichtige Elemente der Mystik Teilhards sind in den eucharistischen
Frühschriften Teilhards schon enthalten. Angeregt durch visionäre Erlebnis-
se und entfaltet in meditativer Reflexion41, preist Teilhard den „Kristallisati-
onspunkt Eucharistie.“ Sie ist ihm „Grundform, Quelle und Keim für die
Möglichkeit kosmischer Konsekration und Kommunion“ (P. Smulders). Sei-
ne Schau der „geheimnisvollen Ausdehnung der Hostie“ (les extensions de
l’Eucharistie) lässt ihn deren transformierende Kraft auf alle Menschen und
auf die ganze Welt begreifen und darin die individualistische Enge der zeit-
genössischen Frömmigkeit übersteigen. So bedeutsam ihm das Moment des
Ästhetischen in der religiösen Erfahrung ist42, so entgeht er doch der Versu-
chung, im Schauen oder im Genießen zu verharren. Als Priester und Jesuit
hält er daran fest, dass aus der Mystik die Sendung und das Apostolat folgt.
Für Teilhard entspringt aus religiöser Erfahrung Verantwortung für die Zu-
kunft des Kosmos selbst.

Die Frühschriften Teilhards zum Thema der Eucharistie zeichnen sich
durch Tiefe und Sprachkraft aus. Seine Mystik der Eucharistie präsentiert
sich in Texten, die hymnisch geprägt oder an literarischen Vorbildern orien-
tiert sind. Nicht selten wechselt Teilhard in die Du-Anrede Gottes, also in die
Gattung des Gebetes. Die für einen angemessenen Ausdruck seiner mysti-
schen Sichtweise verwendeten Bilder (Licht, Strahlenkranz, Meer, Feuer)
weisen auf den für die frühen Texte typischen „symbolisme poétique“ (B. de
Solages)43 hin. 

Im Blick auf die Typologie wird man nicht eigentlich von „liturgischer“
Mystik sprechen dürfen, also von jener, die ihren „Sitz im Leben“ unmittel-

41 Darin zeigt sich die (unauflösbare) Ambivalenz von „erfahrener Theoria“ und „theoretischer
Erfahrung“ (T. Broch). Viele mystischen Schriften Teilhards zeugen von einem hohen Grad an
Reflexivität und sind darin zugleich der Reflex auf eine tiefe religiöse Erfahrungssituation.
Ähnlich dazu ist die Grenze zwischen einem geschulten Sehen im Sinne wissenschaftlicher
Präzision und der Schau im religiös-philosophischen Sinn bei Teilhard schmal. Zur reflexiven
Vermittlung der geistlichen Erfahrungen benutzt Teilhard Elemente der theologischen Traditi-
on oder literarische Vorbilder. S. dazu T. Broch, Teilhard de Chardin, 444–445.
42 S. dazu T. Broch, Teilhard de Chardin, 443–444.
43 B. de Solages, Teilhard de Chardin. Témoignage et étude de sa pensée. Toulouse 1967, 28
(zit. bei C. Schlüter, Konsekration der Welt, 25).

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 35



Christoph Benke 36

bar im Kontext eines liturgischen Vorgangs hat. Insofern Christus im Sakra-
ment des Altares Ausgangs- und (im Zuge der universalen Ausweitung der
Wandlung als „Hostie Welt“) Endpunkt der Schau ist, erscheint die Zuord-
nung zur „sakramentalen“ Mystik bzw. zur „eucharistischen“ Mystik44 ge-
rechtfertigt. Darüber hinaus zählen „Die Monstranz“ und „Die Pyxis“ zur
Gattung der Erlebnismystik, ausgelöst durch einen Vollzug katholischer Eu-
charistiefrömmigkeit. Das mystische Erleben bleibt auf Christus bzw. den
kosmischen Christus zentriert. Teilhard ist darin vor allem auf die Eucharis-
tie bezogen. Daneben reflektiert er, aus biographischem Interesse, über „den
Priester.“ Die übrigen Sakramente bleiben im Hintergrund.

Teilhards Schau der Welt als Hostie ist die Antwort auf die von ihm ge-
stellte, bleibend aktuelle Frage nach der Möglichkeit einer Kommunion mit
Gott durch die Erde. Seine Sicht einer universalen Ausweitung der Eucha-
ristie ist der Versuch einer Synthese: In Weiterentwicklung der biblischen
Rede vom kosmischen Leib Christi sollten die priesterliche Konsekration
und das naturwissenschaftliche Eindringen in die Materie miteinander ver-
söhnt werden. In beidem nimmt „das Universum ... die Gestalt Jesu an.“ Das
Gedankengut des großen Jesuiten erinnert alle Getauften an das, was ihnen
aufgetragen ist: die Welt zu heiligen und Gott entgegenzubringen.

44 S. dazu É. Longpré, Art. Eucharistie et expérience mystique, in: DSp IV/ 2 (1961)
1586–1621.

26-36  22.11.2003  19:00 Uhr  Seite 36


