EINUBUNG UND WEISUNG
Ohne Worte

Besinnung zu Leben und Werk von Thomas von Aquin

I. Zuerst das Wort Gottes

Als Thomas von Aquin in Paris mit seiner Lehrtétigkeit begann, las er zunichst eine

Reihe von Schriftkommentaren. Thomas verfasste ebenfalls einen Kommentar zum

Johannesevangelium, in dem er bereits in seinen Auslegungen zum Prolog des Evan-

geliums mehrmals auf die Gleichsetzung von Wort Gottes und gottlicher Weisheit zu

sprechen kommt. Das gottliche Wort — so Thomas in seinem Kommentar zum Jo-
hannesprolog — unterscheidet sich von unserem menschlichen Wort in dreifacher

Weise:

— Das Wort Gottes bildet, schafft Wirklichkeit, unser menschliches Wort bildet da-
gegen ab.

— Das Wort Gottes ist vollkommen, unser menschliches Wort bleibt immer unvoll-
kommen.

— Das Wort Gottes besitzt die Natur Gottes. In Gott sind Denken und Sein identisch.
In unserem menschlichen Wort gibt es eine Kluft zwischen Denken, Tun und Spre-
chen.

Das Wort Gottes ist letztlich personal: Das Wort Gottes ist Abbild dessen, aus dem

es hervorgeht: Jesus Christus ist wesensgleich mit dem Vater, aus dem er hervorgeht.

Diesem Wort Gottes, das Mensch geworden ist, gilt Suchen und Streben bereits des

jungen Theologen Thomas von Aquin.

Die Werke Jesu sind seine Worte. Wie der Evangelist Johannes legt Thomas
grof3en Wert darauf, in Jesus die Identitdt von Wort und Werk zu zeigen. Sein Wort
ist ein Wort, das heiligt und befreit. Das Wort Jesu gibt das Leben. Die Wahrheit des
Anspruchs Jesu besteht nach Johannes nicht darin, dass Jesus die Wahrheit lehrt,
sondern sie selbst ist und zwar im Sinne des Verldsslichen und Bleibenden. In dieser
Wahrheit griindet ebenfalls die Weisheit, die uns Gott fiir unser Leben, fiir unseren
Alltag schenkt. In der Wertschitzung der Weisheit umschliefit Thomas den grof3en
Bestand antiker Weisheitslehren. Den Menschen sieht dieser Theologe nie in einem
,,Rohzustand®, sondern er betrachtet ihn immer als ein Wesen, das Kultur besitzt,
pflegt und aufbaut.

II. Streben nach Wahrheit und Weisheit

Von seinen Lehrern in aristotelischer Philosophie unterwiesen, entwickelt Thomas,
um immer mehr diese Wahrheit Gottes zu entdecken und zu enthiillen, die ,,Sacra



Einiibung und Weisung 53

doctrina“: Ausgehend vom aristotelischen Wissensideal bestimmt er als Inhalt des-

sen, womit sich Theologie als Wissenschaft beschiftigen muss, mit folgenden Punk-

ten:

— Theologie ist eine Wissenschaft, die spekulativ und praktisch ist.

— Theologie ist eine Wissenschaft, die allen anderen Wissenschaften an Wiirde vor-
ausgeht.

— Theologie ist eine Wissenschaft, die argumentativ verfdhrt.

— Theologie ist eine Wissenschaft, die Gott zum Objekt hat.

— Theologie ist eine Wissenschaft, die zur Weisheit und zur Gliickseligkeit fiihren
will.

Diesem Wissensideal, Gott in menschlicher Sprache und mit unserem Verstand zu

bedenken, gelten die grolen und eigenstindigen Werke, die das theologische Anse-

hen und die intellektuelle Weite des dominikanischen Theologen ausmachen.

So ist beispielsweise sein erstes groles Werk zu betrachten, an dem er von 1259
bis 1265 arbeitete: die Summa contra Gentiles. Die ersten drei Biicher dieses (Euvres
sind jenen Glaubenswahrheiten gewidmet, die dem menschlichen Verstand zugéng-
lich sind. So wird im ersten Buch davon gesprochen, was der menschliche Verstand
von Gott erkennen kann. Dieses Werk will weder ein Vorlesungsmanuskript noch ein
Lehrbuch sein, sondern versteht sich als personlicher Essay zu Fragen des Glaubens.
Im 2. Kapitel des ersten Buches macht Thomas auf einen Grundzug seines Schaffens
aufmerksam, der ihn zeitlebens begleiten wird. Er schreibt: ,,Unter allen Bestrebun-
gen der Menschen aber ist das Streben nach Weisheit das vollkommenste, das erha-
benste, das niitzlichste und das angenehmste.” Dieses Streben macht sich der junge
Theologe zu eigen, wenn er als Intention seines personlichen Glaubensessays auf
dem Weg der Vernunft jenes darlegen will, was unser menschliches Vermogen von
Gott verstehen kann. So schreibt er in diesem Kapitel iiber sein theologisches Schaf-
fen weiter: ,,Die Aufgabe des Weisen zu iibernehmen, wenn es auch iiber die eigenen
Krifte hinausgeht, haben wir uns als Ziel vorgenommen, die Wahrheit, die der ka-
tholische Glaube bekennt, nach unserem Vermogen darzulegen® (ScG 1, c. 2).

Aus diesem theologischen Selbstverstidndnis heraus schafft Thomas von Aquin
Grofles, Innovatives, Geniales. Man denke beispielsweise an die Rolle, die der
menschliche Verstand bei der Beantwortung sittlicher Fragen spielt. Epochal ist auch
die Verbindung von Glauben und Wissen zu nennen. Bis heute ist die anthropologi-
sche Begriindung der Sakramente ein Meilenstein der Sakramentenlehre westlicher
Theologie. Traditionsbildend fiir den universitdren Diskurs der katholischen Theolo-
gie bleibt das Resultat seines pddagogischen und didaktischen Eifers, eine theologi-
sche Synthese vorzulegen, aus der klar und einsichtig Gott als Ursprung und Ziel des
Kreatiirlichen hervorgeht. Aus diesem Anspruch heraus entsteht auch das Hauptwerk
dieses Theologen, namlich die Summa theologiae, an der er die letzten sieben Jahre
seines Lebens arbeitet.

Offenbar war der hl. Thomas nicht blof3 im Beten, sondern ebenso im Denken,
Handeln und Sprechen ganz von der Wirklichkeit des Glaubens durchdrungen. Etli-
che Zeitgenossen berichten sogar, dass er zuweilen ganz in Gedanken versunken, im
Konvent, beim Studium, bei Tisch anzutreffen war, ohne wahrzunehmen, was um



Einiibung und Weisung 54

ihn herum geschah. Die ,,Summa theologiae* darf man gewiss ein Meisterwerk theo-
logischer Reflexion, d. h. menschlichen Sprechens von Gott, nennen. Unter unzéhlig
vielen Aspekten wird hier bedacht, was und wie der Mensch Gott erkennen kann.
,Darin lag vielleicht das Geheimnis seiner Originalitit und seiner Frische: jedes Pro-
blem neu durchdenken und neuere und genauere Losungen fiir alte Probleme darbie-
ten.*!

In beiden Werken, sowohl in der ,,Summa contra Gentiles* als auch in der ,,Sum-
ma theologiae®, betrachtet Thomas den Menschen unter dem Aspekt der Wahrheit.
Beide Werke beginnen mit dem gleichen lateinischen Wort ,,veritas“: Im Vorwort
der ,,Summa theologiae“ schreibt Thomas: ,,Der Lehrer der katholischen Wahrheit
hat nicht nur die Aufgabe, die Fortgeschrittenen tiefer in die Wissenschaft einzu-
fiihren, ... er soll sich auch dem Unterricht der Anfinger widmen* (Summa, prol.). In
der ,,Summa contra Gentiles* zitiert er zu Beginn des ersten Buches einen Satz aus
dem Buch der Sprichworter: ,,.Die Wahrheit sprechen wird meine Kehle, und mein
Mund wird das Gottlose verwiinschen® (Spr 8,7).

Immer geht es Thomas in seinem theologischen Arbeiten um das Bedenken der ei-
nen Wahrheit. Es ist jene Liebe zur Wahrheit, die Thomas als einen Jiinger des Do-
minikus auszeichnet. Es ist die Liebe zu Jesus Christus, der die Wahrheit und das Le-
ben ist. Dieses Leben und diese Wahrheit gilt es zu verkiindigen, gemal dem Ordens-
ideal der Predigerbriider; sei es durch die Wortverkiindigung in Liturgie, Katechese
und Medien, sei es durch die Verkiindigung der wissenschaftlichen Betrachtung die-
ses Wortes. Thomas weil}, wie Dominikus und wie der Evangelist Johannes, dass
diese Wahrheit frei macht, Befreiung bringt.

III. Positive und negative Theologie

Wenn sich Thomas im theologischen Gesprich um den Aufweis der Existenz Gottes
bemiiht, werden alle rhetorischen und didaktischen Finessen aufgeboten. Spriche
man etwa mit Juden iiber die gottlichen Geheimnisse, so miisse man mit den Auto-
rititen des Alten Testamentes argumentieren. Debattiere man hingegen mit Ma-
nichéern tiber solche Glaubenswahrheiten, so miisse man sich auf die Autoritiit des
Neuen Testamentes abstiitzen, da diese das Alte Testament ablehnen. Diskutiere man
mit den Griechen, die nicht mehr in Gemeinschaft mit Rom stehen, seien jene Auto-
ritdten heranzuziehen, die aus der Zeit vor der Spaltung stammen. Wird vom Ge-
geniiber im theologischen Disput jedoch gar keine Autoritdt anerkannt, dann miisse
man mit Argumenten der natiirlichen Vernunft streiten (vgl. Quodlibet IV q. 9, a. 3).

Der thomasische Ansatz macht iiber das Wesen Gottes Aussagen, die bis heute un-
ser Denken und Suchen Gottes zumindest mitpragen. Fiir Thomas bleibt die hochste
Form menschlicher Gotteserkenntnis jene, dass wir glaubend mit Gott — dem Unbe-
kannten — verbunden werden. Das, so folgert Thomas, geschieht gerade dadurch,
dass wir in ihm erkennen, was er nicht ist, uns aber vollig unbekannt bleibt, was er

' J.A. Weisheipl, Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie. Graz, Wien, Koln 1980,
292.



Einiibung und Weisung 55

ist. So heif}t es, im Anschluss an die Schriftstelle im Buch Exodus 20,21, iiber das
Nichtwissen als der tiefsten Form menschlicher Gotteserkenntnis: ,,Mose trat an das
Dunkel heran, in dem Gott ist” (ScG 3, c. 49).

Thomas schafft unermiidlich an seiner Summe, zugleich beteiligt er sich am Leben
seiner Ordensprovinz. So nimmt er auch im September 1273 als Definitor am Pro-
vinzkapitel seiner Provinz in Rom teil. Nach einer morgendlichen Eucharistiefeier,
um den 6. Dezember des Jahres, dndert sich sein ganzes Verhalten. Die Veridnderung
fillt seiner Umwelt sofort auf. Seinem Sekretir, Bruder Reginald von Piperno, sagt
er: ,Ich kann nicht mehr*. Als Grund seines Schweigens nennt er Reginald: ,,Alles,
was ich geschrieben habe, kommt mir vor wie Stroh im Vergleich zu dem, was ich
gesehen habe.*?

In der Zeit nach diesem Ereignis bringen ihn seine Mitbriider zur Erholung auf das
Schloss San Severino, zur Grifin Theodora, seiner Schwester. Auch hier spricht er
fast nichts! Von Papst Gregor X. wird er 1274 auf das Konzil nach Lyon eingeladen.
Auf dem Weg nach Lyon hat er noch einen kleinen Unfall. Geschwécht und stumm
setzt er mit Br. Reginald seinen Weg fort. Sie machen bei den Ménchen von Monte
Cassino Halt. Der steile Bergaufstieg zum Kloster erschopft Thomas. Am Abend hilt
er den Monchen einen Vortrag iiber die gottliche Vorsehung; Inhalt und Aufbau die-
ser Konferenz erscheint den Zuhorern enigmatisch.

Gegen Ende Februar spiirt Thomas, dass das Ende naht und spricht den Wunsch
aus, nach der Zisterzienserabtei von Fossanova gebracht zu werden. Als er am 4. oder
5. Mirz des Jahres das Viatikum empfingt, betet Thomas auf seinem Sterbebett das
,~Adoro te* und fiigt diesem Gebet eine spirituelle Selbstbeurteilung seines theologi-
schen Schaffens ein. Beim Empfang der Eucharistie sagt er:

wIch empfange Dich, Preis der Erlosung meiner Seele, ich empfange Dich, Weg-
zehrung meiner Reise, zu dessen Liebe ich studiert, gewacht, gearbeitet, gepredigt
habe;, iiber den ich gepredigt, den ich gelehrt habe.

Drei Tage darauf, am 7. Mirz 1274, stirbt Thomas. Er hat der Nachwelt ein grof3ar-
tiges Werk hinterlassen:

— Thomas von Aquin — ein Theologe, der die wissenschaftliche Theologie auf syste-
matische Hohen trieb.
— Thomas von Aquin — ein Theozentriker, der Gott, Quelle und Ziel menschlichen

Lebens, sein ganzes Leben weihte.

— Thomas von Aquin — ein Verkiinder der Frohbotschaft Jesu Christi, die er unab-
ldssig bedachte und verkiindete.
Das thomasische Be-Denken der Wirklichkeit Gottes geht tiber den Gehalt der Wor-
te hinaus. Sein letztes Zeugnis ,,Alles, was ich geschrieben habe, ist Stroh™ gilt als
bemerkenswertes Zeugnis negativer Theologie. Thomas weill zweifellos im Inners-
ten, dass wir bei unserem Reden von Gott positiver Begriffe bediirfen. Unser Glaube
bleibt an das Erstzeugnis der Bibel gebunden. Der Glaube, den wir leben, stellt im-
mer auch die Frage nach dem Inhalt des Glaubens. Die Rede von Gott darf nicht will-

2J.-P. Torrell, Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg i.Br., Basel,
Wien 1995, 302; J.A. Weisheipl, Thomas von Aquin (Anm. 1), 293f.
3].-P. Torrell, Magister Thomas (Anm. 2), 305.



Einiibung und Weisung 56

kiirlich sein. Wir wollen nicht einen Glauben leben, den man als ,,Cafeteria-Religio-
sitdt™ bezeichnet hat, weil man sich letztlich einzelne Stiicke, nach eigenem Gusto,
zusammenstellt. Menschlichen Fragen nach dem ,,Woher* und ,,Wohin* unseres Le-
bens, die Frage nach Sinn, nach Zufall und Fiigung, nach Freiheit, nach dem Ur-
sprung des Bosen bediirfen einer systematischen Behandlung. Es sei, so erklért Tho-
mas, eine Quelle der Gliickseligkeit, wenn sich der menschliche Geist mit der Wirk-
lichkeit Gottes beschiftigt. Zugleich betont Thomas aber ebenso, dass die Realitit
Gottes alles begriffliche Denken der Menschen iibersteigt. Jedes reflexive Be-Den-
ken Gottes lade vielmehr dazu ein, zu Gott zu beten und ihn zu verehren.

1V. Bleibende Aktualitit

Thomas, ein grofer Zeuge der historischen Bemiihungen, Theologie zu treiben,
bleibt mit seinem Leben und seinem Werk auch fiir uns heute aktuell. Wie konnen
wir heute intellektuell redlich und gldaubig von Gott sprechen? ,,Woher kommt das
Bose?, ,,Wie miissen wir, angesichts der Genderthematik, heute von Gott spre-
chen?, ,,Wie vereinbaren sich Rationalitdt und Emotionalitit in unserer Gottesre-
de? ,,Macht der Glaube an Gott iiberhaupt Sinn?*, ,,Wie geben wir den Glauben an
unsere Kinder weiter?*, ,,Wie vertridgt sich mein Glaube mit der Pluralitit der Reli-
gionen?* Das sind nur einige der Fragen, die uns heute als Glaubensgemeinschaft be-
schiftigen. Ahnliche Uberlegungen findet man jedoch auch bei Menschen, die sich
als ,,religiés unmusikalisch“ bezeichnen.*

Thomas’ Gottesrede aus seiner letzten Zeit moge dazu beitragen, unser Reden von
Gott nicht zu instrumentalisieren, zu piddagogisieren, zu infantilisieren oder zu poli-
tisieren, sondern Gott in unserem Denken, in unserem Leben ankommen zu lassen.
Wenn der unbegreifliche Gott Grund und Ziel unseres Lebens ist, dann bleibt unser
Leben trotz all seiner Durchschaubarkeit in eine Unbegreiflichkeit eingeschlossen,
die Gleichnis des unbegreiflichen Gottes ist. Gott bleibt das Geheimnis, aber auch
unser menschliches Leben ist letztlich Geheimnis. Wir konnen nicht alles rational
verrechnen. Es ist das grofe Eingestindnis des Projektes der Moderne, dass unsere
Fragen nach Sinn, nach dem ,,Woher* und ,,Wohin* sich nicht rational auflosen.
Thomas bezeugt diesen Sachverhalt durch seine eigene Biografie, als er das Stroh der
Worte gegen das Korn der geglaubten Wirklichkeit zum Ende seines Lebens defini-
tiv eintauschte.

Der neapolitanische Theologe Bruno Forte verfasste Gedichte, die sich an Thomas
von Aquin richten und unter dem Titel ,,I1 silenzio di Tommaso* verdffentlicht wur-
den. Das letzte Gedicht trigt den Titel ,,Alles ist vollbracht und endet wie folgt:

., Dir, o Gott, das Gestohne der Worte, die verstummen.
Dir sei Lob gebracht, das Schweigen.
Das Schweigen von mir ...
Wolfgang W. Miiller, Luzern

4Vgl. J. Habermas, Glauben und Wissen. Frankfurt 2001, 30f.
5 B. Forte, Le silence de Thomas d’ Aquin. Montrouge 2002, 74.



