
EINÜBUNG UND WEISUNG

Ohne Worte
Besinnung zu Leben und Werk von Thomas von Aquin

I. Zuerst das Wort Gottes

Als Thomas von Aquin in Paris mit seiner Lehrtätigkeit begann, las er zunächst eine
Reihe von Schriftkommentaren. Thomas verfasste ebenfalls einen Kommentar zum
Johannesevangelium, in dem er bereits in seinen Auslegungen zum Prolog des Evan-
geliums mehrmals auf die Gleichsetzung von Wort Gottes und göttlicher Weisheit zu
sprechen kommt. Das göttliche Wort – so Thomas in seinem Kommentar zum Jo-
hannesprolog – unterscheidet sich von unserem menschlichen Wort in dreifacher
Weise:
– Das Wort Gottes bildet, schafft Wirklichkeit, unser menschliches Wort bildet da-

gegen ab.
– Das Wort Gottes ist vollkommen, unser menschliches Wort bleibt immer unvoll-

kommen.
– Das Wort Gottes besitzt die Natur Gottes. In Gott sind Denken und Sein identisch.

In unserem menschlichen Wort gibt es eine Kluft zwischen Denken, Tun und Spre-
chen.

Das Wort Gottes ist letztlich personal: Das Wort Gottes ist Abbild dessen, aus dem
es hervorgeht: Jesus Christus ist wesensgleich mit dem Vater, aus dem er hervorgeht.
Diesem Wort Gottes, das Mensch geworden ist, gilt Suchen und Streben bereits des
jungen Theologen Thomas von Aquin. 

Die Werke Jesu sind seine Worte. Wie der Evangelist Johannes legt Thomas
großen Wert darauf, in Jesus die Identität von Wort und Werk zu zeigen. Sein Wort
ist ein Wort, das heiligt und befreit. Das Wort Jesu gibt das Leben. Die Wahrheit des
Anspruchs Jesu besteht nach Johannes nicht darin, dass Jesus die Wahrheit lehrt,
sondern sie selbst ist und zwar im Sinne des Verlässlichen und Bleibenden. In dieser
Wahrheit gründet ebenfalls die Weisheit, die uns Gott für unser Leben, für unseren
Alltag schenkt. In der Wertschätzung der Weisheit umschließt Thomas den großen
Bestand antiker Weisheitslehren. Den Menschen sieht dieser Theologe nie in einem
„Rohzustand“, sondern er betrachtet ihn immer als ein Wesen, das Kultur besitzt,
pflegt und aufbaut.

II. Streben nach Wahrheit und Weisheit

Von seinen Lehrern in aristotelischer Philosophie unterwiesen, entwickelt Thomas,
um immer mehr diese Wahrheit Gottes zu entdecken und zu enthüllen, die „Sacra

52-56  06.12.2003  10:51 Uhr  Seite 52



Einübung und Weisung 53

doctrina“: Ausgehend vom aristotelischen Wissensideal bestimmt er als Inhalt des-
sen, womit sich Theologie als Wissenschaft beschäftigen muss, mit folgenden Punk-
ten:
– Theologie ist eine Wissenschaft, die spekulativ und praktisch ist.
– Theologie ist eine Wissenschaft, die allen anderen Wissenschaften an Würde vor-

ausgeht.
– Theologie ist eine Wissenschaft, die argumentativ verfährt.
– Theologie ist eine Wissenschaft, die Gott zum Objekt hat.
– Theologie ist eine Wissenschaft, die zur Weisheit und zur Glückseligkeit führen

will.
Diesem Wissensideal, Gott in menschlicher Sprache und mit unserem Verstand zu
bedenken, gelten die großen und eigenständigen Werke, die das theologische Anse-
hen und die intellektuelle Weite des dominikanischen Theologen ausmachen.

So ist beispielsweise sein erstes großes Werk zu betrachten, an dem er von 1259
bis 1265 arbeitete: die Summa contra Gentiles. Die ersten drei Bücher dieses Œuvres
sind jenen Glaubenswahrheiten gewidmet, die dem menschlichen Verstand zugäng-
lich sind. So wird im ersten Buch davon gesprochen, was der menschliche Verstand
von Gott erkennen kann. Dieses Werk will weder ein Vorlesungsmanuskript noch ein
Lehrbuch sein, sondern versteht sich als persönlicher Essay zu Fragen des Glaubens.
Im 2. Kapitel des ersten Buches macht Thomas auf einen Grundzug seines Schaffens
aufmerksam, der ihn zeitlebens begleiten wird. Er schreibt: „Unter allen Bestrebun-
gen der Menschen aber ist das Streben nach Weisheit das vollkommenste, das erha-
benste, das nützlichste und das angenehmste.“ Dieses Streben macht sich der junge
Theologe zu eigen, wenn er als Intention seines persönlichen Glaubensessays auf
dem Weg der Vernunft jenes darlegen will, was unser menschliches Vermögen von
Gott verstehen kann. So schreibt er in diesem Kapitel über sein theologisches Schaf-
fen weiter: „Die Aufgabe des Weisen zu übernehmen, wenn es auch über die eigenen
Kräfte hinausgeht, haben wir uns als Ziel vorgenommen, die Wahrheit, die der ka-
tholische Glaube bekennt, nach unserem Vermögen darzulegen“ (ScG 1, c. 2).

Aus diesem theologischen Selbstverständnis heraus schafft Thomas von Aquin
Großes, Innovatives, Geniales. Man denke beispielsweise an die Rolle, die der
menschliche Verstand bei der Beantwortung sittlicher Fragen spielt. Epochal ist auch
die Verbindung von Glauben und Wissen zu nennen. Bis heute ist die anthropologi-
sche Begründung der Sakramente ein Meilenstein der Sakramentenlehre westlicher
Theologie. Traditionsbildend für den universitären Diskurs der katholischen Theolo-
gie bleibt das Resultat seines pädagogischen und didaktischen Eifers, eine theologi-
sche Synthese vorzulegen, aus der klar und einsichtig Gott als Ursprung und Ziel des
Kreatürlichen hervorgeht. Aus diesem Anspruch heraus entsteht auch das Hauptwerk
dieses Theologen, nämlich die Summa theologiae, an der er die letzten sieben Jahre
seines Lebens arbeitet. 

Offenbar war der hl. Thomas nicht bloß im Beten, sondern ebenso im Denken,
Handeln und Sprechen ganz von der Wirklichkeit des Glaubens durchdrungen. Etli-
che Zeitgenossen berichten sogar, dass er zuweilen ganz in Gedanken versunken, im
Konvent, beim Studium, bei Tisch anzutreffen war, ohne wahrzunehmen, was um

52-56  06.12.2003  10:51 Uhr  Seite 53



Einübung und Weisung 54

ihn herum geschah. Die „Summa theologiae“ darf man gewiss ein Meisterwerk theo-
logischer Reflexion, d. h. menschlichen Sprechens von Gott, nennen. Unter unzählig
vielen Aspekten wird hier bedacht, was und wie der Mensch Gott erkennen kann.
„Darin lag vielleicht das Geheimnis seiner Originalität und seiner Frische: jedes Pro-
blem neu durchdenken und neuere und genauere Lösungen für alte Probleme darbie-
ten.“1

In beiden Werken, sowohl in der „Summa contra Gentiles“ als auch in der „Sum-
ma theologiae“, betrachtet Thomas den Menschen unter dem Aspekt der Wahrheit.
Beide Werke beginnen mit dem gleichen lateinischen Wort „veritas“: Im Vorwort
der „Summa theologiae“ schreibt Thomas: „Der Lehrer der katholischen Wahrheit
hat nicht nur die Aufgabe, die Fortgeschrittenen tiefer in die Wissenschaft einzu-
führen, ... er soll sich auch dem Unterricht der Anfänger widmen“ (Summa, prol.). In
der „Summa contra Gentiles“ zitiert er zu Beginn des ersten Buches einen Satz aus
dem Buch der Sprichwörter: „Die Wahrheit sprechen wird meine Kehle, und mein
Mund wird das Gottlose verwünschen“ (Spr 8,7).

Immer geht es Thomas in seinem theologischen Arbeiten um das Bedenken der ei-
nen Wahrheit. Es ist jene Liebe zur Wahrheit, die Thomas als einen Jünger des Do-
minikus auszeichnet. Es ist die Liebe zu Jesus Christus, der die Wahrheit und das Le-
ben ist. Dieses Leben und diese Wahrheit gilt es zu verkündigen, gemäß dem Ordens-
ideal der Predigerbrüder; sei es durch die Wortverkündigung in Liturgie, Katechese
und Medien, sei es durch die Verkündigung der wissenschaftlichen Betrachtung die-
ses Wortes. Thomas weiß, wie Dominikus und wie der Evangelist Johannes, dass
diese Wahrheit frei macht, Befreiung bringt. 

III. Positive und negative Theologie

Wenn sich Thomas im theologischen Gespräch um den Aufweis der Existenz Gottes
bemüht, werden alle rhetorischen und didaktischen Finessen aufgeboten. Spräche
man etwa mit Juden über die göttlichen Geheimnisse, so müsse man mit den Auto-
ritäten des Alten Testamentes argumentieren. Debattiere man hingegen mit Ma-
nichäern über solche Glaubenswahrheiten, so müsse man sich auf die Autorität des
Neuen Testamentes abstützen, da diese das Alte Testament ablehnen. Diskutiere man
mit den Griechen, die nicht mehr in Gemeinschaft mit Rom stehen, seien jene Auto-
ritäten heranzuziehen, die aus der Zeit vor der Spaltung stammen. Wird vom Ge-
genüber im theologischen Disput jedoch gar keine Autorität anerkannt, dann müsse
man mit Argumenten der natürlichen Vernunft streiten (vgl. Quodlibet IV q. 9, a. 3).

Der thomasische Ansatz macht über das Wesen Gottes Aussagen, die bis heute un-
ser Denken und Suchen Gottes zumindest mitprägen. Für Thomas bleibt die höchste
Form menschlicher Gotteserkenntnis jene, dass wir glaubend mit Gott – dem Unbe-
kannten – verbunden werden. Das, so folgert Thomas, geschieht gerade dadurch,
dass wir in ihm erkennen, was er nicht ist, uns aber völlig unbekannt bleibt, was er

1 J.A. Weisheipl, Thomas von Aquin. Sein Leben und seine Theologie. Graz, Wien, Köln 1980,
292.

52-56  06.12.2003  10:51 Uhr  Seite 54



Einübung und Weisung 55

ist. So heißt es, im Anschluss an die Schriftstelle im Buch Exodus 20,21, über das
Nichtwissen als der tiefsten Form menschlicher Gotteserkenntnis: „Mose trat an das
Dunkel heran, in dem Gott ist“ (ScG 3, c. 49).

Thomas schafft unermüdlich an seiner Summe, zugleich beteiligt er sich am Leben
seiner Ordensprovinz. So nimmt er auch im September 1273 als Definitor am Pro-
vinzkapitel seiner Provinz in Rom teil. Nach einer morgendlichen Eucharistiefeier,
um den 6. Dezember des Jahres, ändert sich sein ganzes Verhalten. Die Veränderung
fällt seiner Umwelt sofort auf. Seinem Sekretär, Bruder Reginald von Piperno, sagt
er: „Ich kann nicht mehr“. Als Grund seines Schweigens nennt er Reginald: „Alles,
was ich geschrieben habe, kommt mir vor wie Stroh im Vergleich zu dem, was ich
gesehen habe.“2

In der Zeit nach diesem Ereignis bringen ihn seine Mitbrüder zur Erholung auf das
Schloss San Severino, zur Gräfin Theodora, seiner Schwester. Auch hier spricht er
fast nichts! Von Papst Gregor X. wird er 1274 auf das Konzil nach Lyon eingeladen.
Auf dem Weg nach Lyon hat er noch einen kleinen Unfall. Geschwächt und stumm
setzt er mit Br. Reginald seinen Weg fort. Sie machen bei den Mönchen von Monte
Cassino Halt. Der steile Bergaufstieg zum Kloster erschöpft Thomas. Am Abend hält
er den Mönchen einen Vortrag über die göttliche Vorsehung; Inhalt und Aufbau die-
ser Konferenz erscheint den Zuhörern enigmatisch. 

Gegen Ende Februar spürt Thomas, dass das Ende naht und spricht den Wunsch
aus, nach der Zisterzienserabtei von Fossanova gebracht zu werden. Als er am 4. oder
5. März des Jahres das Viatikum empfängt, betet Thomas auf seinem Sterbebett das
„Adoro te“ und fügt diesem Gebet eine spirituelle Selbstbeurteilung seines theologi-
schen Schaffens ein. Beim Empfang der Eucharistie sagt er: 

„Ich empfange Dich, Preis der Erlösung meiner Seele, ich empfange Dich, Weg-
zehrung meiner Reise, zu dessen Liebe ich studiert, gewacht, gearbeitet, gepredigt
habe; über den ich gepredigt, den ich gelehrt habe.“3

Drei Tage darauf, am 7. März 1274, stirbt Thomas. Er hat der Nachwelt ein großar-
tiges Werk hinterlassen: 
– Thomas von Aquin – ein Theologe, der die wissenschaftliche Theologie auf syste-

matische Höhen trieb.
– Thomas von Aquin – ein Theozentriker, der Gott, Quelle und Ziel menschlichen

Lebens, sein ganzes Leben weihte.
– Thomas von Aquin – ein Verkünder der Frohbotschaft Jesu Christi, die er unab-

lässig bedachte und verkündete.
Das thomasische Be-Denken der Wirklichkeit Gottes geht über den Gehalt der Wor-
te hinaus. Sein letztes Zeugnis „Alles, was ich geschrieben habe, ist Stroh“ gilt als
bemerkenswertes Zeugnis negativer Theologie. Thomas weiß zweifellos im Inners-
ten, dass wir bei unserem Reden von Gott positiver Begriffe bedürfen. Unser Glaube
bleibt an das Erstzeugnis der Bibel gebunden. Der Glaube, den wir leben, stellt im-
mer auch die Frage nach dem Inhalt des Glaubens. Die Rede von Gott darf nicht will-

2 J.-P. Torrell, Magister Thomas. Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg i.Br., Basel,
Wien 1995, 302; J.A. Weisheipl, Thomas von Aquin (Anm. 1), 293f.
3 J.-P. Torrell, Magister Thomas (Anm. 2), 305.

52-56  06.12.2003  10:51 Uhr  Seite 55



Einübung und Weisung 56

kürlich sein. Wir wollen nicht einen Glauben leben, den man als „Cafeteria-Religio-
sität“ bezeichnet hat, weil man sich letztlich einzelne Stücke, nach eigenem Gusto,
zusammenstellt. Menschlichen Fragen nach dem „Woher“ und „Wohin“ unseres Le-
bens, die Frage nach Sinn, nach Zufall und Fügung, nach Freiheit, nach dem Ur-
sprung des Bösen bedürfen einer systematischen Behandlung. Es sei, so erklärt Tho-
mas, eine Quelle der Glückseligkeit, wenn sich der menschliche Geist mit der Wirk-
lichkeit Gottes beschäftigt. Zugleich betont Thomas aber ebenso, dass die Realität
Gottes alles begriffliche Denken der Menschen übersteigt. Jedes reflexive Be-Den-
ken Gottes lade vielmehr dazu ein, zu Gott zu beten und ihn zu verehren.

IV. Bleibende Aktualität

Thomas, ein großer Zeuge der historischen Bemühungen, Theologie zu treiben,
bleibt mit seinem Leben und seinem Werk auch für uns heute aktuell. Wie können
wir heute intellektuell redlich und gläubig von Gott sprechen? „Woher kommt das
Böse?“, „Wie müssen wir, angesichts der Genderthematik, heute von Gott spre-
chen?“, „Wie vereinbaren sich Rationalität und Emotionalität in unserer Gottesre-
de?“ „Macht der Glaube an Gott überhaupt Sinn?“, „Wie geben wir den Glauben an
unsere Kinder weiter?“, „Wie verträgt sich mein Glaube mit der Pluralität der Reli-
gionen?“ Das sind nur einige der Fragen, die uns heute als Glaubensgemeinschaft be-
schäftigen. Ähnliche Überlegungen findet man jedoch auch bei Menschen, die sich
als „religiös unmusikalisch“ bezeichnen.4

Thomas’ Gottesrede aus seiner letzten Zeit möge dazu beitragen, unser Reden von
Gott nicht zu instrumentalisieren, zu pädagogisieren, zu infantilisieren oder zu poli-
tisieren, sondern Gott in unserem Denken, in unserem Leben ankommen zu lassen.
Wenn der unbegreifliche Gott Grund und Ziel unseres Lebens ist, dann bleibt unser
Leben trotz all seiner Durchschaubarkeit in eine Unbegreiflichkeit eingeschlossen,
die Gleichnis des unbegreiflichen Gottes ist. Gott bleibt das Geheimnis, aber auch
unser menschliches Leben ist letztlich Geheimnis. Wir können nicht alles rational
verrechnen. Es ist das große Eingeständnis des Projektes der Moderne, dass unsere
Fragen nach Sinn, nach dem „Woher“ und „Wohin“ sich nicht rational auflösen.
Thomas bezeugt diesen Sachverhalt durch seine eigene Biografie, als er das Stroh der
Worte gegen das Korn der geglaubten Wirklichkeit zum Ende seines Lebens defini-
tiv eintauschte. 

Der neapolitanische Theologe Bruno Forte verfasste Gedichte, die sich an Thomas
von Aquin richten und unter dem Titel „Il silenzio di Tommaso“ veröffentlicht wur-
den. Das letzte Gedicht trägt den Titel „Alles ist vollbracht“ und endet wie folgt: 
„Dir, o Gott, das Gestöhne der Worte, die verstummen. 
Dir sei Lob gebracht, das Schweigen. 
Das Schweigen von mir ...“5

Wolfgang W. Müller, Luzern

4 Vgl. J. Habermas, Glauben und Wissen. Frankfurt 2001, 30f.
5 B. Forte, Le silence de Thomas d’Aquin. Montrouge 2002, 74.

52-56  06.12.2003  10:51 Uhr  Seite 56


