
Literaturbericht 66

* Vom gleichen Autor stammt die Monographie „Erzbischof Eduard Profittlich und die ka-
tholische Kirche in Estland 1930-1942“ (Gerhard Heß Verlag: Ulm 2001), die Leser von
„Geist und Leben“ zum Sonderpreis von € 10.00 (einschließlich Porto und Verpackung) über
die Redaktion anfordern können.

das Wissen um die dunklen Seiten Gottes, der der ganz Andere, der nicht Fassbare
bleibt. Die Geschichte, die Gott mit Eduard Profittlich durchschritten hat, ist eine
Heils- und Leidensgeschichte. Eine Geschichte, die von einem konkreten Menschen
erzählt, von einem Priester, der einen Namen und ein Gesicht hatte, von einem Bi-
schof, der mit seinen Angehörigen verbunden war und der Gefühle von Angst und
Hoffnung kannte. Das Unrecht und die Gewalt, die ihm widerfuhren und für die sich
keine Worte finden lassen, können nur erinnert und letztlich der Gerechtigkeit und
dem Trost Gottes in der Hoffnung überlassen werden, dass Gott selbst die Tränen
trocknen wird.

Lambert Stamer, Gießen*

LITERATURBERICHT

„Im Spiegel des Fremden...“ 
Eine spiritualitätsgeschichtliche Revision von Monographien 
zu Persönlichkeiten der Christentumsgeschichte

In keiner Wohnung fehlt der Spiegel, in der Handtasche findet er sich ebenso wie im
Auto. Der Blick in den Spiegel gehört zu den Gewohnheiten des Alltags, wir blicken
in ihn bei der Morgentoilette oder vergewissernd angesichts einer bevorstehenden
Begegnung. Und was sehe ich beim Blick in den Spiegel? Ich erkenne mich selbst,
die augenblicklichen Konturen meines Gesichts oder – bei einem großen Spiegel –
die Eigenarten meines Körpers. Beim Auftragen des Make-ups erlebe ich die Verän-
derungen zwischen „Vorher“ und „Hinterher“.

Ausgehend von derartigen Alltagserfahrungen kennt unser Sprachgebrauch die
Rede vom Blick in den Spiegel auch im übertragenen Sinne. Ich kann mich in jedem
anderen Menschen spiegeln, so dass dieser Mitmensch für mich tatsächlich eine ähn-
liche Wirkung hat wie das mit einer hauchdünnen Metallschicht hinterlegte Glas.
Wie ich beim Blick in den Glasspiegel mit mir selbst leise in Zwiesprache gerate,
mag auch der Blick in das Gesicht oder die in seinem Äußeren manifestierte Ge-
schichte eines anderen Menschen für mich zum Spiegel werden; wie der Blick in den
Taschenspiegel erzählt mir auch der Blick in den Spiegel eines anderen Gesichts, ei-
ner anderen Lebensgeschichte womöglich Bemerkenswertes über mein eigenes Le-
ben. Zum einen zeigen sich so mein Lebensglück und meine Lebensfreude, überdies

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 66



vielleicht die eigenen Traurigkeiten und Begrenzungen; zum anderen vermag mich
der tiefe Blickkontakt mit einem anderen Menschen – manchmal über einen längeren
Zeitraum hinweg, bisweilen „blitzartig“ – zu ermutigen, bislang unbekannte Berei-
che meines Lebens in den Blick zu nehmen oder sogar Neues zu wagen. Der kürzlich
hochbetagt verstorbene Philosoph Hans-Georg Gadamer bringt diese Sehnsucht
knapp ins Bild: „Am anderen die eigenen Grenzen nicht so sehr zu erkennen, als ein
paar Schritte weit zu überwinden!“

Diese innere Kommunikation, die sich immer einstellt, wenn ich einem anderen
Menschen begegne, kann auch „vermittelt“ verlaufen; die Spiegelkommunikation
stellt sich auch dann mit allen beschriebenen Effekten ein, wenn mir ein anderer
Mensch mit seiner Lebensgeschichte in einem Film, in einem Hörspiel oder in einem
Buch gegenübertritt. Gerade hierin besteht die Faszination guter Romane, aber auch
lebensnah geschriebener Biographien und szenisch treffend umgesetzter Lebensbil-
der. Immer haben sie den Effekt, dass sich mir die Lebenshorizonte anderer Men-
schen auftun und mich so über meine eigene Welt hinaus in die Faszination anderer
Lebenswelten locken; dass sie meine eigene Weltanschauung weiten und sich die In-
spiration auf Grund des inneren Kontaktes mit anderen Lebenswegen auch in den
Wegen spiegelt, die sich mir selbst unter die Füße schieben.

Im Folgenden sollen Bücher im Mittelpunkt stehen, die Persönlichkeiten der
christlichen Geschichte derart treffend beschreiben, dass sie den Lesenden die Le-
bensgeschichten jeweils im Sinne eines Spiegels nahebringen. So können sie ihm ei-
ne Hilfe sein, im Spiegel des Fremden das Eigene, vermeintlich Selbstverständliche
neu und eröffnend wahrzunehmen. Diese Sehwirkung beruht vor allem darauf, dass
die Publikationen aus fachwissenschaftlicher Sicht in ihrer Aktualität und Solidität
überzeugen. Überdies sind sie allesamt leicht lesbar (nicht unbedingt eine selbstver-
ständliche Kombination...), so dass sie den inneren „Spiegeldialog“ mit unseren
christlichen Vorfahren nachhaltig zu inspirieren vermögen. Übrigens sind die meis-
ten der folgenden biographischen Darstellungen gegenwärtig im Buchhandel erhält-
lich; nur wenige erfordern den Gang ins Antiquariat oder den Zufallsfund auf dem
Flohmarkt – auch hierin unterscheiden sich die äußerlichen Glasspiegel und die in-
neren Spiegel der ins Wort gefassten Lebensgeschichten nicht!

I. Im Horizont der sozialgeschichtlichen Annäherungen an das Urchristentum, wie
sie vor allem Gerd Theissen („Im Schatten des Galiläers“) in die Öffentlichkeit ge-
bracht hat, steht das Buch von Hans Frör „Ach ihr Korinther. Der Briefwechsel der
Gemeinde in Korinth mit Paulus“1. Da die genannte Korrespondenz im Neuen Tes-
tament nur „einseitig“ überliefert ist, wir eben allein über die Briefe des Apostels
verfügen, nicht aber über jene der Gemeinde, ergänzt Hans Frör die Paulusbriefe fik-
tiv um die Briefe seitens der Gemeindemitglieder. Das Ergebnis ist eine „rekonstru-
ierte“ Korrespondenz, die dem heutigen Leser sowohl den Spiegel damaligen Ge-
meindelebens als auch den Spiegel eines mit Alltags- und Gemeindeproblemen ver-

Literaturbericht 67

1 H. Frör, Ach ihr Korinther. Der Briefwechsel der Gemeinde in Korinth mit Paulus. Gütersloh
1994.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 67



trauten Apostels vor das Gesicht hält. Mit beinahe spielerischer Leichtigkeit erfährt
der Lesende von der sozialen Zusammensetzung und Organisation einer urchristli-
chen Gemeinde, vom karitativen und gottesdienstlichen Engagement oder von den
außerchristlichen religiösen Angeboten, mit denen sich die Korinther damals kon-
frontiert sahen. Da ist vom Schriftführer der Gemeinde ebenso die Rede wie von der
tragenden Bedeutung der Frauen, von der „Gemeindemusikerin“ Debora ebenso wie
von Oknos, dem Koch, die sich allesamt an Paulus wandten. Und Paulus selbst
spricht aus den Briefen als ein mit der Gemeindeleitung vertrauter Christ, dabei glei-
chermaßen werbend wie auch bisweilen „rigoros“. Kurzum: Die liebevoll und
sprachlich einfühlsam gestaltete, um methodisch-didaktische Überlegungen (Rol-
lenspiele; Briefe schreiben etc.) ergänzte, überdies auf der Höhe der Forschung be-
findliche Korrespondenz eignet sich nicht allein für den persönlichen Blick in den
Spiegel damaliger Gemeindewirklichkeit; sie kann auch für Gemeindegruppen, die
sich mit heutiger Gemeindewirklichkeit kritisch auseinandersetzen wollen, als Ge-
sprächseinstieg und Leitfaden dienen: Die Texte des Apostels Paulus beginnen neu
zu leben, wenn Frör sie als Teil der Geschichte versteht!

II. Augustinus von Hippo († 430) kommt im „Spiegelsaal der Christentumsgeschich-
te“ eine Schlüsselstellung zu: Nicht allein, dass er in seinem „Bischofsspiegel“ (er-
stes Exemplar christlicher „Spiegelliteratur“ überhaupt!) das Bild des idealen Bi-
schofs zeichnet; vielmehr offenbart auch sein langer Bekehrungsweg ein Höchstmaß
an Individualität, das seinen Niederschlag überdies noch in einer als Gotteslob ge-
stalteten Autobiographie gefunden hat. Zwar gibt es inzwischen neuere Augustinus-
Biographien (v. a. Peter Brown u. Kurt Flasch), doch „Augustinus der Seelsorger“
steht in keinem dieser Werke derart im Mittelpunkt wie in der von Frits van der Meer
verantworteten Biographie2. Dieses Werk befasst sich nur einleitend-knapp mit dem
windungsreichen Weg des Augustinus hin zum christlichen Glauben; schwerpunkt-
mäßig beleuchtet es seine „Praxis als Bischof der nordafrikanischen Gemeinde von
Hippo in Sachen der Liturgie, Predigt und Volksfrömmigkeit“. Van der Meer zeigt,
wie der Bischof 35 Jahre lang, „kaum mehr als ein bischöflicher Dechant und Pastor
einer zweitrangigen Hafenstadt“ lebte und wirkte, bevor er erst kurz vor Ende seines
Lebens wichtige, ja bis heute gültige Weichenstellungen auf Konzilsversammlungen
vornahm. Perspektivreich rekonstruiert der niederländische Verfasser das Gemein-
deleben von Hippo, um auf diese Weise vor allem das stets aus den Fragen des All-
tags hervorgegangene Schrifttum des Augustinus neu zum Sprechen zu bringen. Die
kulturgeschichtlichen Perspektiven verpflichtete und leicht lesbare Studie beschreibt
Augustinus lebensnah, suchend, sorgend, aber auch mit klarem Entscheidungsver-
mögen ausgerüstet als jemanden, der sich zur Freundschaft berufen wusste, der aus
dieser Motivation heraus ein Kloster gründete, einer Gelehrtengemeinschaft vor-
stand und sich darüber hinaus auch für die Herausforderungen des Gemeindealltags
nicht zu schade war (Auseinandersetzung mit vielfältigen Formen des Aberglaubens;

Literaturbericht 68

2 F. van der Meer, Augustinus der Seelsorger. Leben und Wirken eines Kirchenvaters. Köln
31958.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 68



asketisches Leben; Sakramentenspendung; Umgang mit der Hl. Schrift etc.). Nicht
zuletzt zeigt die Monographie Augustinus innerhalb des Spannungsverhältnisses von
„antiker Kultur“ und „Christentum“: Zum Grundbestand christlicher Weltanschau-
ung zählte für Augustinus, dass jeder Mensch eine Würde und im Notfall Anspruch
auf Unterstützung hat; immer wieder auch forderte er die Gläubigen zur individuel-
len Entscheidung zugunsten des Glaubens heraus und half diese vorzubereiten. – Au-
gustinus verstand sich als jemand, der ein „zerfallendes Haus“ verließ; er sah den
Einzug von schriftlosen Einfachvölkern in das ehedem hochzivilisierte Römische
Reich kommen; er ahnte, dass die Ausdünnung der antiken Hochkultur sowohl zu ei-
nem Niedergang von Schulbildung als auch im Gefolge zu einem Rückgang an indi-
viduierten Glaubensbiographien führen könnte. Das tatsächliche Eintreten dieser
Entwicklung führte auch dazu, dass aus der Zeit zwischen 500 und 1000 kaum Le-
benswege christlicher Persönlichkeiten überliefert sind, die sich bis heute als geistli-
che Spiegel anbieten.

III. Als einer der großen Initiatoren der christlich-abendländischen Geschichte ist
Bernhard von Clairvaux († 1153) zu erinnern. Wiewohl in den traditionellen Clan-
Strukturen der zeitgenössischen Adelsgesellschaft aufgewachsen, führte ihn sein
christlicher Aufbruch in das abgelegene Kloster von Cîteaux. In dieser Einsamkeit
wurzelt und reifte seine Spiritualität der Selbsterkenntnis. Für Bernhard ist die
Selbsterkenntnis geradezu die Voraussetzung, um anderen Menschen mit compassio
und Barmherzigkeit begegnen zu können; zugleich ermögliche erst dieses immer tie-
fere Wissen um die eigene Person die Gotteserkenntnis. Umgekehrt sieht er im Stolz
einen Mangel an Selbsterkenntnis und in der Verzweiflung ein Ungenügen an Got-
teserkenntnis.

Obgleich in den letzten Jahren neuere Biographien zu Bernhard von Clairvaux er-
schienen sind (v. a. Peter Dinzelbacher u. Adrian Bredero), erarbeitet niemand das
spiritualitätsgeschichtliche Grundanliegen Bernhards so prägnant wie Jean Leclercq
in seiner knappen Monographie „Bernhard von Clairvaux. Ein Mann prägt seine
Zeit. Ein Lebensbild“3. Kein anderer Wissenschaftler hat in den vergangenen Jahr-
zehnten so ausdauernd und kenntnisreich in den Spiegel des Bernhard-Lebens ge-
schaut wie dieser erst vor wenigen Jahren verstorbene Luxemburger Mönch; seine
lebenslange Beschäftigung mit Bernhard, die eine Brücke zu bauen suchte zwischen
diesem Mönch des 12. Jahrhunderts und den Menschen am Übergang zum dritten
nachchristlichen Jahrtausend, überdies zwischen der Theologie und der Geschichts-
wissenschaft, führte über Hunderte von Einzelstudien hinaus in eine nicht zu über-
schätzende, vollständige lateinische Neuedition aller Bernhard-Schriften. Was
Leclercq mit Blick auf Bernhard von Clairvaux festhält, kann auch für seine eigene,
hier vorzustellende Monographie über den von ihm als „Bestseller des 12. Jahrhun-
derts“ betitelten Bernhard gelten: „Menschen haben in seinen Schriften eine Antwort
auf ihre Fragen gefunden, Licht auf den geheimnisvollen Wegen ihres Lebens in ei-

Literaturbericht 69

3 J. Leclercq, Bernhard von Clairvaux. Ein Mann prägt seine Zeit. Ein Lebensbild. München
1990.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 69



ner bewegten Zeit, im Dunkel des Glaubens und in der Auseinandersetzung, in der
ihre Kirche stand und steht.“

Leclercq unterteilt sein Buch, das Bernhard vielfältig selbst zu Wort kommen läßt,
zweifach: Im ersten Teil stellt er die Biographie Bernhards in ihren bedeutenden Sta-
tionen vor, ohne dabei die „kritischen“ Aspekte auszublenden (Bernhard und die
Kreuzzüge; Bernhard und die Frauen; Bernhard und die Juden etc.); der zweite
Hauptteil gewährt einen vielseitigen, dabei auf Wesentliches konzentrierten Einblick
in die Spiritualität Bernhards („Die Botschaft“). Immer wieder ordnet er biographi-
sche Teilaspekte oder theologische Teilbotschaften Bernhards längsschnittartig-
orientierend in die christliche Geschichte ein (Tradition gemeinschaftlicher Kloster-
eintritte; Kindermönchtum etc.). Mit allen persönlichen Schritten und organisatori-
schen Maßnahmen, mit allen Predigten und allen Schriften hätte Bernhard vor allem
dieses Ziel verfolgt: „die Innerlichkeit zu fördern“. Mehr noch: „Charakteristisch für
Bernhard ist zum einen, wie häufig in seinem Leben und Wirken das Thema Freund-
schaft vorkommt, und zum zweiten, wie sehr Bernhards Interesse den Armen, Ge-
demütigten und Mittellosen galt.“ So vermag Bernhard, der seinerseits einen „Bi-
schofsspiegel“ – also eine Beschreibung des „idealen Bischofs“, an der sich jeder ak-
tuelle Bischof messen kann – verfasst hat, auch Menschen des 21. Jahrhunderts den
Spiegel vielfältig vorzuhalten: „Zum ersten Mal in der Geschichte des Mönchtums“
schnitt Bernhard die Frage nach den „Grenzen der Autorität“ an; gleichfalls hervor-
zuheben sei – so Leclercq – seine „positive Sicht des Leiblichen“. Kurzum: Bernhard
geht in seiner Theologie „gleichzeitig von der Schrift und der persönlichen Erfah-
rung“ aus; geradezu charakteristisch für ihn sei der „innere Zusammenhang zwi-
schen seiner Christologie und seiner Theologie vom Menschen“. Immer gehe es
Bernhard darum, das eigene Herz zu kennen, denn allein nach dem aufrichtigen Her-
zen würden die Menschen dereinst vom göttlichen Vater beurteilt. So liest man in
dem von Leclercq zugänglich gemachten Spiegel Bernhards: „Die Sonne der Ge-
rechtigkeit wird überall ihre Strahlen aussenden; dann werden die Geheimnisse der
Gewissen offenbar.“

IV. Der in der Frankfurter Allgemeinen Zeitung (27.02.2002) als „Vollzeitheilige“ in
Öko-Angelegenheiten titulierte Franziskus von Assisi († 1226) steht im Mittelpunkt
der Publikation des Theologen und Historikers Helmut Feld. Dessen beinahe schon
zum Klassiker aufgestiegenes Werk firmiert unter dem Titel „Franziskus von Assisi
und seine Bewegung“4. Diese angesehene Monographie hält als erstes der Wissen-
schaftsministerin Edelgard Buhlmann den Spiegel vor die Augen, stammt das Werk
doch aus der Feder eines 1936 geborenen Wissenschaftlers ohne festen Lehrstuhl.
Als zweites hält Helmut Feld denjenigen den Spiegel vor die Augen, die Franziskus
in unhistorischer Weise – insofern „vereinnahmend“ – duzen, um ihn ihren eigenen
Zielen dienstbar zu machen, seien diese Absichten auch noch so ehrbar. Schließlich
präsentiert Feld das Leben des italienischen Heiligen derart plastisch, dass sich die
historische Gestalt selbst dem heutigen Leser im Sinne eines Spiegels anbietet.

Literaturbericht 70

4 H. Feld, Franziskus von Assisi und seine Bewegung. Darmstadt 1994. Vgl. auch die Bespre-
chung in: GuL 1997, 79f.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 70



Helmut Feld stellt Franziskus nicht als zeit- und weltenthobene Ikone dar, sondern
als einen Menschen, der zum einen von den religiösen und sozialen Verhältnissen
Italiens im 12. Jahrhundert geprägt war und zum anderen seinerseits auf diese Um-
gebung zurückwirkte. So legt die Monographie starkes Gewicht auf die Bekehrungs-
geschichte des Franziskus. Während das traditionell-frühmittelalterliche „Dreier-
schema“ sich aus 1. Leben in Sünde, 2. Abkehr von der Sünde, 3. Weltflucht und
Klosterleben zusammensetzt, bricht Franziskus mit dieser Tradition grundlegend:
1. Leben in Sünde, 2. Abkehr von der Sünde, 3. Hinkehr zu den Armen. Bemerkens-
werterweise wurzelt dieser Traditionsbruch in einer Vision des Gekreuzigten: Das
Kreuz von San Damiano, vor dem er betete und von dem aus der Herr zu ihm sprach,
ist „der erste sprechende Crucifixus der christlichen Religionsgeschichte. (...) Zu
Franziskus spricht zum ersten Mal das Bild selbst.“ Somit gelangte Franziskus nicht
allein in eine innere Spiegelkommunikation mit dem Bild, sondern der Gekreuzigte
selbst sprach aus dem Bild heraus zu ihm. – Über die lebensnahe Einführung in das
Schrifttum und die Entwicklung der franziskanischen Bruderschaft hinaus legt Feld
großen Wert auf weitere Eigenarten der Spiritualität von Franziskus. So bediente
sich Franziskus der zu seiner Zeit sehr beliebten Gattung der Laude, einer Weise des
Lobgesangs, die immer dem Schöpfer gilt. Vielleicht hat Franziskus selbst ein sol-
ches Loblied gedichtet, bei dem z. B. Schriftstellen aneinandergereiht worden sind,
die alle Geschöpfe zum Lobe Gottes einladen; eine andere Preisung stimmt das Lob-
lied an auf die guten menschlichen Verhaltensweisen. Nicht zuletzt stellt sich im
Spiegel des von Franziskus in schwerer Krankheit komponierten Sonnengesangs die
Frage nach dem Stellenwert des Lobpreises in der eigenen Biographie und im Leben
der Christen überhaupt. Insgesamt hing Franziskus einer wohl „kosmisch“ zu nen-
nenden Spiritualität an; weil ihm die gesamte Natur als belebt galt, konnte sie auch
Gegenstand seines Mitleides und seines Mitleidens werden – so sehr, dass sich Fran-
ziskus sogar geweigert haben soll, seine einstmals brennende Pritsche zu löschen, um
auf diese Weise nicht dem „Bruder Feuer“ zu nahe zu treten. Die christuszentrierte
Frömmigkeit des Mannes aus Assisi provoziert die Frage nach der Bedeutung Jesu
Christi im eigenen Leben. Immerhin: Für Franziskus gehörten Krippe und Kreuz so
eng zusammen, dass er in die Rolle Christi als des Lammes schlüpfen und im öffent-
lichen Gottesdienst von Greccio gar blöken konnte; gleichermaßen war sein Körper
von der inneren Angleichung an den Gekreuzigten so sehr geprägt, dass sein Leib
mittels der Stigmata zu einem „tätowierten“ Ort der Erinnerung an das Leiden Jesu
wurde.

V. Beinahe als „Spiegelkabinett“ lässt  sich die jüngste der von Helmut Feld vorge-
legten Monographien beschreiben: „Frauen des Mittelalters. Zwanzig geistige Pro-
file“5. Die vom Vf. rekonstruierten „Profile“ beziehen sich auf Adelheid, Hrotsvitha
von Gandersheim, Adele Gräfin von Blois, Eleonore von Aquitanien, Heloise, Hil-
degard von Bingen, Elisabeth von Schönau, Herrad von Hohenburg, Klara von Assi-
si, Cecilia von Rom, Angela von Foligno, Margherita von Cortona, Mechthild von

Literaturbericht 71

5 H. Feld, Frauen des Mittelalters. Zwanzig geistige Profile. Köln, Weimar, Wien 2000.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 71



Magdeburg, Marguerite Porete, Birgitta von Schweden, Katharina von Siena, Jeanne
d’Arc und Jean de Jussie. Die Profile dieser teilweise sehr bekannten, bisweilen noch
eher unbekannten Frauen zeichnen sich dadurch aus, dass Feld durch die Prismen der
20 Lebensgeschichten die jeweils im Hintergrund vorfindlichen religiösen Leitvor-
stellungen (Jungfräulichkeit; geistliche Brautschaft etc.) und sozialen Lebensbedin-
gungen (Bildung; Armut etc.) thematisiert, um so das je maßgebliche geschichtliche
Umfeld der Frauen zu erhellen. Dieses hintergründig-biographieorientierte sowie so-
zialgeschichtlich mitgeprägte Vorgehen überzeugt didaktisch, weil der Leser präg-
nante, zudem leicht lesbare Einblicke in die Vielfalt mittelalterlicher Lebenswelten
erhält. Somit ist die Sammlung im Ergebnis ein Gewinn sowohl für den mediävis-
tisch wie geistlich interessierten Laien als auch für den Fachwissenschaftler. Ent-
scheidend für die Gesamtbeurteilung des Buches ist allerdings die kenntnisreiche
und gezielte Auswahl der zahlreichen, zudem in flüssiges Deutsch übersetzten Zita-
te aus den historischen Quellen, mit denen Feld die Frauen selbst zu Wort kommen
läßt; dem Leser baut er auf diese Weise Brücken, um mit den historischen Frauenge-
stalten und deren Sinnhorizonten in ein inneres Gespräch zu gelangen. Man über-
treibt nicht mit der Feststellung, dass Feld seine Präsentation der heiligen Frauen
„moderatorengleich“ in den Dienst der von ihm herangezogenen Quellen als den ei-
gentlichen Herzstücken eines jeden Kapitels stellt. Vor diesem Hintergrund versteht
er sein Buch zugleich als korrektivischen Dienst an der „männerorientierten“, weil
„männerdominierten“ Disziplin der Christentumsgeschichte. Zugleich weist er da-
mit auf den tragenden Beitrag der Frauen in der Geschichte des Christentums hin; ja,
er hält sowohl dem zumindest in der römisch-katholischen Kirche klerikal-männlich
dominierten Leitungsamt als auch den unter „Frauenarmut“ leidenden theologischen
Professorien wie nebenbei noch den Spiegel vor.

VI. Eigentlich müsste Ignatius von Loyola († 1556) als der „Heilige der Spiegel-
kommunikation“ Eingang in die christliche Geschichte gefunden haben, bestand sein
Lebenswerk doch wesentlich darin, mit Hilfe seiner „Exerzitien“ den inneren Dialog
zwischen dem Gläubigen und dessen Vergegenwärtigung der neutestamentlichen Je-
sus-Geschichte zu methodisieren. Während Ignatius in der katholisch-traditionellen
Kirchengeschichtsschreibung als der Heilige der Gegenreformation gilt, stammt die
Monographie „Ignatius von Loyola. Mystik – Theologie – Kirche“ von einem Pro-
testanten, Gottfried Maron6, der den Heiligen in konfessionsübergreifender Perspek-
tive zum Sprechen bringt. Diese Tatsache mag die erfreuliche ökumenische „Durch-
lässigkeit“ aktueller Christentumsgeschichtsschreibung widerspiegeln. Nachdem
der historische und der psychologische Ignatius entdeckt seien, müsste – so Hugo
Rahner wegweisend schon 1940 – nunmehr der theologische Ignatius geformt wer-
den, um die Totenmaske des Heiligen aus Loyola wieder zu beleben. Dieser theolo-
gisch-biographischen „Erweckungsarbeit“ widmet sich das vorzustellende Buch;
wer es liest, kommt in Kontakt mit einem Ignatius, dessen lebendige Schilderung al-

Literaturbericht 72

6 G. Maron, Ignatius von Loyola. Mystik – Theologie – Kirche. Göttingen 2001. Vgl. auch die
Besprechung in: GuL 2002, 159f.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 72



lenfalls noch von der Lektüre der durch Peter Knauer in zwei Bänden vorgelegten
und ins Deutsche übersetzten Originaltexte des Ignatius übertroffen wird.

Nach einleitenden Hinweisen zur Biographie legt Maron besonderen Wert auf das
Verhältnis des Ignatius zur Heiligen Schrift, das er in Gegenüberstellung zu Martin
Luther charakterisiert: „Luther, dem Exegeten und Verkündiger des Wortes Gottes,
steht Ignatius der Seelenführer und Seelsorger gegenüber. Von ihm gibt es bezeich-
nenderweise auch keine Predigten oder Kommentare zu Büchern der Bibel, sondern
allein Dokumente seines seelsorglichen Wirkens. (...) Ausgehend vom Vorfindlichen
wird der Mensch über die Indifferenz zur Frage nach dem kürzesten Weg zum Heil
(„was mehr zu dem Ziele führt, für das wir geschaffen sind“) und zu einem männli-
chen Entschluß geführt.“ Anders gesagt, stehe innerhalb der ignatianischen Theolo-
gie nicht wie bei Luther das Wort Gottes im Mittelpunkt, sondern die Gestalt Christi,
mit der der Mensch in einen „bibliodramatischen“ Spiegeldialog treten möge. So ist
Ignatius der Heiligen Schrift nicht wie Luther begegnet, sondern bezieht seine An-
stöße vielmehr aus seinen mystischen Schauungen: statt Wesensverschmelzung „Zu-
gang zum Vater“, statt Jesusminne „Zugeselltsein zum Sohn“, wie Maron die igna-
tianische Mystik knapp zusammenfasst. 

Besonders diese themenorientierten Gegenüberstellungen der ignatianischen Po-
sitionen mit denjenigen anderer Größen der Kirchengeschichte ziehen den Lesenden
gewissermaßen in die Frage nach dem Ausgangspunkt und der Ausrichtung auch des
eigenen Glaubens hinein: Bedeutung der Heiligen Schrift, Prägekraft persönlicher
Erfahrungen, Menschen- und Seelsorge als Ziel christlichen Denkens, Stellenwert
der Theologie etc. In diesem Zusammenhang besteht die hohe Kunst des Buches von
Maron darin, dass der Autor den „Theologen Ignatius“ in dessen Eigenarten heraus-
zuarbeiten sucht, wobei er den biographischen Leitfaden eher hintergründig „mitlau-
fen“ läßt. Indem beide Ebenen sorgsam miteinander verwoben sind, tut sich dem Le-
ser ein Lebensbild mit vielen – auch im Vergleich zur bisherigen Forschungsge-
schichte – neuen Facetten auf, die Maron zudem immer wieder in knappe theologie-
und sozialgeschichtliche Längsschnittperspektiven einzuordnen sucht. So bringt
Maron die Gründergestalt des Jesuitenordens in häufige „Dialoge“ mit den Biogra-
phien und theologisch-seelsorglichen Ansätzen eines Bernhard von Clairvaux, eines
Thomas von Aquin oder einer Teresa von Avila. Der Zugang zu Ignatius, so wie ihn
Maron eröffnet, ist leicht nachvollziehbar und sogar dazu angetan, mir selbst als Le-
ser/Leserin auf die Spur zu kommen. Dieser Prozess wird dadurch erleichtert, dass
Maron den Gründer der Jesuiten in Anknüpfung an aktuelle Tendenzen in der sozial-
geschichtlichen Forschung als „modern“ versteht: Im Sinne von Indikatoren, die
auch die gegenwärtige Suche nach spirituellen Wegen anzuregen vermögen, führt er
Ignatius sorgsamen, primär einer optimalen Seelsorge verpflichteten Umgang mit
der Zeit an, überdies seinen schließlich von asketischen Spitzenleistungen absehen-
den Umgang mit Leib und Gesundheit, gleichfalls um der Seelsorge willen, sowie
nicht zuletzt sein erstaunlich positives Verhältnis zu den Juden aufgrund seines „Je-
suzentrismus“.

Literaturbericht 73

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 73



VII. Auch Teresa von Avila († 1582) zählt zu den Menschen, in denen das Bild Got-
tes besonders klar aufleuchtet. Um der Biographie dieser spanischen Mystikern auf
die Spur zu kommen, ordnet Jutta Burggraf unter dem Titel „Teresa von Avila. Hu-
manität und Glaubensleben“7 die individuellen Talente und freien Entscheidungen
Teresas in die religiösen und sozialen Zeitumstände ein, die Spanien im 16. Jahrhun-
dert kennzeichneten. Nachdem die christlich geprägte Hispanistin Erika Lorenz in
den letzten Jahrzehnten maßgeblich dazu beigetragen hat, den Blick auf die spani-
sche Mystikerin und ihr Werk zu richten, liegt mit Burggrafs Monographie nunmehr
eine perspektivreiche, modernen historischen Erfordernissen genügende Biographie
vor: Ruhig und leichtgängig, lebensnah und anschaulich geschrieben, ist das Werk
dazu angetan, dem heutigen Leser den Blick auf eine höchst ungewöhnliche Frau ih-
rer Zeit zu öffnen. Besonders Burggrafs Konzentration auf die „Persönlichkeit der
Heiligen“ (Begabung zur Freundschaft; Organisations- und Leitungstalent; christli-
che Grundhaltungen) ermöglicht es dem Lesenden, sich in dieser Persönlichkeit zu
spiegeln; diese Option wird auch dadurch gefördert, dass Burggraf die Mystikerin im
Kontext der ihr zusetzenden zeitgenössischen Bedrohungen schildert (Ehe und Fa-
milie; schwankende Einstellung zu den Frauen; Bedrängnis durch die Inquisition).
Der heutige, auf die Männer- und Frauenfrage hin ausgerichtete Bezugsrahmen des
Portraits leuchtet hervor, wenn „die Heilige im Umgang mit ihren männlichen Mit-
arbeitern und Vorgesetzten“ in den Blick gerät. In diesem Zusammenhang spart
Burggraf auch heikle Fragen der Spiritualität nicht aus (Disziplin als Regulativ der
Affektivität; Kirchenkritik – konkret; verdrängte Erotik?). 

Das Herzstück der gesamten Biographie bezieht sich auf Teresa als Mystikerin;
hierin auch liegt ihre „Modernität“ begründet: In Teresa tritt der Geist der Neuzeit
klar hervor. Ausgangspunkt für alles Lehren ist die eigene Beobachtung; „ich werde
nichts sagen“, so Teresa, „was ich nicht durch eigene Beobachtung an mir oder an an-
deren erfahren habe.“ Diese „Theologie der Erfahrung“ führt dazu, dass sich Teresa
zufolge nicht der Mensch an Gott anpasst, sondern umgekehrt: „Das für die Mystik
wirklich Neuzeitliche“ an Teresas Mystik besteht darin, „wie Gott sich der Individu-
alität ,anpasst‘, wie er sich der menschlichen Seele in vielfältiger Weise mitteilt. Der
Drang zum Subjektiven, der für Teresas Epoche so typisch ist, tritt deutlich zutage.“
Mit Blick auf das von Burggraf zugrundegelegte Schrifttum Teresas kann sie zusam-
menfassen: „Liest man ihre Schriften, so kann man zu dem Schluss kommen, dass sie
ein Lob auf die Erfahrung singt.“ Teresa ist der von Burggraf einfühlsam vorgetra-
genen und in historische Längsschnittperspektiven eingeordneten Überzeugung,
dass der Mensch, der in seinem Innenleben voranschreitet, für die Dinge der Welt
immer empfindungsloser werde: „Während man gewöhnlich im Sehen und Hören
die umgebende materielle Welt aufnimmt, Begriffe bildet und Urteile fällt, scheinen
die äußeren Sinne nun gleichsam zu schlafen. Das Vordergründige und Oberflächli-
che wird kaum noch wahrgenommen. Gleichzeitig aber wacht die innere Tiefe der
Seele auf, in der der Mensch sich mit seinem Schöpfer berührt.“ Konsequent sind ih-

Literaturbericht 74

7 J. Burggraf, Teresa von Avila. Humanität und Glaubensleben. Paderborn, München, Wien,
Zürich 1996.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 74



re mystischen Erfahrungen nicht von außergewöhnlichen Erlebnissen begleitet. Die-
ser Akzent auf der Entdeckung des inneren Menschen korrespondiert mit den inner-
kirchlichen Neuaufbrüchen ihrer Zeit ebenso wie missionsgeschichtlich mit der zeit-
genössischen Entdeckung der Neuen Welt, an der auch einige von Teresas leiblichen
Brüdern beteiligt waren. So können die Erfahrungen der Teresa auch heutigen Men-
schen zum Spiegel werden: „Teresa erfährt ihre eigene Seele als Spiegel und Abbild
der göttlichen Unendlichkeit; nie aber fühlt sie sich identisch mit der Gottheit.“ Nicht
zuletzt stellt uns Burggraf die Mystikerin als eine Leserin vor Augen, deren Leben-
digkeit maßgeblich auch durch die Lektüre geistlicher Schriften geweckt wurde, dar-
unter das Alte und das Neue Testament sowie die Autobiographie des Augustinus
von Hippo.

VIII. Die Monographie des Münchener Kunsthistorikers Rudolf Kuhn unter dem Ti-
tel „Gian Lorenzo Bernini. Gesammelte Beiträge zur Auslegung seiner Skulpturen“8

macht die „Spiegelkraft“ geistlich inspirierter Skulpturen offenbar. Aufschlussreich
ist vor allem das Kapitel, in dem das „Allround-Genie“ des Barock in der religiösen
Geistesgeschichte verortet wird: Hier zeigt Kuhn auf, wie Einflüsse von Ignatius von
Loyola oder Teresa von Avila gleichermaßen auf Bernini († 1680) eingewirkt haben.
Einzeln stellt Kuhn die zentralen Skulpturen Berninis jeweils mit Foto oder Skizze
vor, indem er sie in präzise-einfühlsamer Sprache aus kunsthistorischer und spiritu-
alitätsgeschichtlicher Sicht interpretiert. Den Höhepunkt der Studie bildet die Ge-
genüberstellung von Schlüsselskulpturen Berninis und zentralen Originaltexten des
Franz von Sales († 1622), so dass sich auf diese Weise Bilder und Texte von zwei ei-
gentlich sehr unterschiedlichen Persönlichkeiten gegenseitig erschließen. Im Zusam-
menhang dieses „künstlerisch-geistlichen Dialogs“ spricht Kuhn von einer mit Ber-
nini einsetzenden „fundamentalen Umkehrung in der Heiligenauffassung“: Seit des-
sen wohl bekanntestem Werk, der liegenden Teresa von Avila, „steht in Berninis
Darstellung keine Heiligengestalt fraglos aufrecht da. Allen Gestalten seit der The-
rese geht dieses fraglose, sich wie von selbst verstehende, sich vor Gott Aufbauen,
sich ihm Darbieten und sich ihm Andrängen ab; sie halten sich in ihrer Abständigkeit
bei sich und warten Gottes.“ Dieser Gestaltwandel spiegelt das Ergebnis einer bio-
graphischen Krise Berninis wider und provoziert die Frage, inwieweit mögliche Ein-
schnitte in der eigenen Biographie einen Gestaltwandel in den religiösen Ausdrucks-
formen zu erkennen geben. Im Anschluss an seine Krise nämlich legte Bernini seine
Aufträge so aus, dass er die durch Franz von Sales vorgeprägten Hauptzustände und
-grade einer zur Unio mit Gott emporsteigenden Seele in verschiedenen Heiligen-
skulpturen einzeln dargestellt hat, so dass fortan jede Heiligenfigur einen der mysti-
schen Hauptzustände verkörpern sollte. So hält Kuhn dem Leser und Betrachter den
Spiegel vor, indem er ihm einen Bernini präsentiert, dessen Skulpturenoeuvre
wesentlich von einer der Entdeckung des Inneren Menschen verpflichteten Liebes-
mystik inspiriert ist und zusammengehalten wird.

Literaturbericht 75

8 R. Kuhn, Gian Lorenzo Bernini. Gesammelte Beiträge zur Auslegung seiner Skulpturen. (Ars
faciendi 5) Frankfurt a. M., Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1993.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 75



IX. Die jüngst von Christian Heidrich vorgelegte Monographie unter dem Titel „Die
Konvertiten. Über religiöse und politische Bekehrungen“9 belegt aufs Anschaulichs-
te die Schlüsselbedeutung von geistlich-biographischer Lektüre für die Förderung
der Spiegelkommunikation, ja für die Vertiefung und Neuausrichtung der eigenen
Lebens- und Glaubensbiographie. Anhand konkreter Lebensgeschichten des 19. und
20. Jahrhunderts zeichnet Heidrich auf faszinierende Weise nach, dass derartiges Le-
sen tatsächlich eine „lange fällige geistige Explosion auszulösen“ oder wie ein „Zau-
berstab die verstreuten Mosaikstücke eines Puzzle-Spiels mit einem Schlag zusam-
menzufügen“ vermag; ebenso wie die von ihm Portraitierten sucht auch Heidrich ge-
genüber seiner Leserschaft „in den altehrwürdigen Texten und Bräuchen den ent-
scheidenden Funken Leben zu entdecken, der dort womöglich noch schlummert“.

Die Monographie sieht eine Konversion dadurch gekennzeichnet, dass es ein
„Vorher“ und ein „Hinterher“ gibt: „Der Wendepunkt, der das Vorher vom Nachher
trennt, ist die Konversion, unabhängig davon, ob sie ,augenblicklich‘ und ,wie ein
Blitz aus heiterem Himmel‘ oder aber in langen Prozessen und ,gleitend‘ vonstatten
ging.“ So stellt Heidrich in sprachlicher Eleganz und journalistischer Anschaulich-
keit „Lebenszeugnisse der Wende, des zweiten Lebens vor, dessen Anbruch als Ge-
schenk, nicht als Leistung verstanden wird.“ Grundlegend bewertet er die Konver-
sion als Spezifikum einiger heidnisch-philosophischer Schulen (u. a. Stoa) sowie der
jüdisch-christlichen Tradition: Gewöhnlich galt Religion in der heidnischen Antike
als „Funktion“, die aber nicht die „Wahrheitsfrage“ berührte: „Je mehr Götter man
ehrt, je mehr Kulte man kennt, desto sicherer lässt sich der göttliche Schutz errei-
chen.“ Dagegen transportierten die Christen als ein „Spezifikum der neuen Religion
mit: das große Entweder-Oder.“ Zwar befremdete dieser Ruf zur Entscheidung, zu-
gleich aber bewirkte er große Konversionen.

Erst vor diesem Hintergrund eines eifersüchtigen Gottes, der sich als exklusiv-per-
sonale Antwort auf die Wahrheitsfrage anbietet, sind die von Heidrich vorgestellten
Konversionsgeschichten zum christlichen Glauben – einerlei ob zu der römisch-ka-
tholischen oder zu einer protestantischen Denomination – zu verstehen: Der Apostel
Paulus oder Augustinus von Hippo, der französische Journalist André Frossard oder
der englische Schriftsteller Gilbert K. Chesterton, der Mönch Thomas Merton oder
die Literatin Muriel Spark, der Poet Heinrich Heine oder der Literat Alfred Döblin
kommen zu Wort. Einige von ihnen sind besonders im Aufbruch „bei sich“, andere
im Ankommen, einige fühlen sich nach der Konversion mit dem Kosmos eins, ande-
re sehen sich in das sozialpolitische Engagement gerufen. Auch „scheiternde Kon-
versionen“ (Reinhold Schneider) oder „unmögliche Konversionen“ (André Gide)
übergeht Heidrich nicht. Nie erliegt er der Versuchung zur Beschönigung: uneheli-
che Kinder oder homosexuelle Neigungen, krankhafter Ehrgeiz oder Schriftstellerei
um der eigenen Unsterblichkeit willen – alles das kommt zu Wort und wird in seiner
vorwärtsweisenden Bedeutsamkeit für die jeweilige Konversion ausgeleuchtet. Am
Beispiel u. a. von Arthur Koestler und André Gide thematisiert Heidrich schließlich

Literaturbericht 76

9 Chr. Heidrich, Die Konvertiten. Über religiöse und politische Bekehrungen. München, Wien
2002. Vgl. auch die Besprechung in: GuL 2002, 396.

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 76



die „Konversion“ zum Christentum über den Umweg des „Kommunismus“. Immer
gebe sich eine auch aus der lesenden Spiegelkommunikation erwachsene Konversion
durch einen „kaum fassbaren Ausbruch an Energie, Rhetorik, Gottvertrauen“ zu er-
kennen; gemäß ihrem Meister wollen Konvertiten an den Früchten erkannt werden,
die der Umkehr entsprechen.

* * *

Gewiss  kann die „Spiegelliteratur“ innerhalb der christlichen Geschichte auf eine
lange Tradition zurückblicken, die beinahe alle Bereiche des alltäglichen Lebens
umfasst. Um sie möglichst vielen Menschen zugänglich zu machen, wurden diese
Werke gewöhnlich nicht auf Latein, sondern in der Muttersprache abgefasst. Das
Ziel dieser Spiegelliteratur bestand vor allem darin, dem Leser einen Spiegel der
Selbsterkenntnis vorzuhalten und ihm den Weg der moralisch-geistlich-sittlichen
Besserung vorzuzeichnen10. Im Unterschied dazu wollen die auf den vorangegange-
nen Seiten vorgestellten „Spiegel“ nicht belehren, sondern einen inneren Dialog mit
Persönlichkeiten sowie deren Lebensgeschichten und Perspektiven in Gang bringen.
Ebenso wie sich diesen christlichen Vorvätern und Vormüttern die je eigenen Le-
benslinien nicht zuletzt durch Spiegelkommunikation erschlossen, darf sich auch
heutiges Lernen und Lehren nicht auf äußere Wissensvermittlung beschränken; im-
mer beruhen die Tradition und ihre Weitergabe auf der Magie der Berührung, der
unmittelbaren wie der vermittelten! In diesem Zwiegespräch sind die offenen Fragen
als Bestandteil jeder Spiegelkommunikation eingeschlossen, wie die vorgelegten Le-
bensgeschichten zu belegen vermochten. Unübertroffen bringt Hans-Georg Gada-
mer diese alte und immer wieder neue Herausforderung auf den Punkt: „Wer bin ich,
und wer bist du? – dass diese Frage sich nie beantwortet und doch als Frage ihre ei-
gene Antwort ist, das war es, was ich zu bewältigen suchte.“

Hubertus Lutterbach, Münster

Literaturbericht 77

10 P. Bange, Art. Spiegelliteratur, in: Lexikon für Theologie und Kirche 9 (2000) 839 (Lit.).

57-77  08.12.2003  19:10 Uhr  Seite 77




