Von feurigen Drachen und der Nihe Gottes

Uber das Verhiltnis von Erfahrung und Sprache in Numeri 21,4-9

Thomas Philipp, Bern

Eine merkwiirdige Geschichte! Alt wirkt sie, uralt, als stiege sie herauf aus ur-
tiimlichen Erfahrungen, deren fernes Echo wir allenfalls aus Sagen und Legen-
den kennen. Eine fremde und gerade deshalb attraktive Tonlage! Auf dem lan-
gen Weg aus Agypten, nach Wochen und Monaten und Jahren in der Wiiste ist
das Volk, einmal mehr, unzufrieden. Uberdriissig ist es der minderwertigen
Nahrung! In Agypten waren sie Bessres gewohnt. Sie murren und klagen —und
Gott antwortet: Er sendet die saraph-Schlangen', zu Deutsch: feurige Schlan-
gen, Schlangen, die verbrennen. Das Volk bereut, und die Plage wird iiberwun-
den durch ein kupfernes Bild der Schlange an einer Fahnenstange. Sehr merk-
wiirdig!

Saraph-Schlangen treten auch in Jes 14,19 auf, und zwar mit Fliigeln. Aus
der Schlange geht wie aus einer Wurzel eine Natter hervor, und ihre Frucht ist
ein fliegender Drache (saraph): noch gefihrlicher als kriechende Schlangen!
Auch nach Jes 30,6 ist die Wiiste gefihrlich, denn sie ist das Reich der knur-
renden Lowen, der Nattern und fliegenden Schlangen (seraphim). Eins schlim-
mer als das andere! Die gefliigelten Drachen sind die gefihrlichste aller Ge-
fahren der Wiiste?. ,,Fliigel bedeuten in der altorientalischen Bildsprache zu-
sitzliche Potenz fiir den Tréger ... Das Image der Wichterschlangen verschiebt
sich damit aus dem Bereich der Tierwelt noch stérker in die Sphire der Genien
und des Numinosen‘?. Wie Seraphim aussehen, ,,wissen wir dank ihrer hiufi-
gen Darstellung auf juddischen Siegeln ... sehr genau: es handelt sich um mei-
stens doppelt gefliigelt dargestellte Kobraschlangen, die in Agypten Urius ge-
nannt werden.“4 Was sie bedeuten, wissen wir darum noch nicht. Es gibt auch
noch mehr zu finden: Seraphim heiflen auch die feurigen, sechsfach gefliigel-

! Die Wesen werden als saraph-Schlangen (LXX: totende Schlangen) eingefiihrt; danach werden
Schlangen, seraphim und kupferne Schlange im gleichen Sinn verwandt.

2 Ahnlich spricht Dtn 8,15f von der Priifung Gottes, ,,der dich durch die grole und furchterre-
gende Wiiste gefiihrt hat, durch seraphim und Skorpione, durch ausgedorrtes Land, in dem es
kein Wasser gab“.

3 S. Schroer, Die geheimnisvolle Beziehung zwischen Schlange und Frau. Schlangen- und Dra-
chensymbolik im Alten Israel und in seiner Umwelt, in: Schlangenbrut Nr. 60 (1998) 33-38, 34.
4T. Staubli, Die Biicher Leviticus, Numeri. Neuer Stuttgarter Kommentar Bd. 3. Stuttgart 1996,
286. Zu den parallelen Bilddarstellungen im Alten Orient H. Seebass, Numeri. ATD 1V/2.
Neukirchen 2003, 322f.



Thomas Philipp 82

ten Wesen, die nach Jes 6 den Thron Gottes umstehen! Sie sind es, die herrlich
und furchtbar jenes dreifache Heilig singen, in das wir bei jeder Messfeier ein-
stimmen. Hier sind die seraphim nicht in erster Linie gefihrlich; die religitse
Kunst stellt sie als Engel dar: geheimnisvolle Wesen, die in unmittelbarer Ndhe
Gottes wohnen.

Ein spontanes Verstehen der Geschichte stellt sich nicht ein. Der Leser muss
sich um methodische Hilfe bemiihen. Drei Richtungen lassen sich einschlagen.
Der Text kann gelesen werden als Literatur ohne Erfahrungsbezug; er kann von
Erlebnissen mit der AuBBenwelt berichten oder bildlich von inneren Erfahrun-
gen erzihlen. Die erste Richtung schléigt die Bibel selbst vor, indem Weish
16,57 auf Num 21 zuriickkommt: Auch damals, als die schreckliche Wut wil-
der Tiere iiber sie hereinbrach und sie durch Bisse tiickischer Schlangen umka-
men, dauerte dein Zorn nicht bis zum Ende. Zur Warnung wurden sie nur kurz
in Schrecken versetzt und bekamen ein Rettungszeichen, damit sie sich an die
Vorschrift deines Gesetzes erinnerten. Wer sich dorthin wandte, wurde nicht
durch das gerettet, was er anschaute, sondern durch dich, den Retter aller.
Hier interessiert nur die theologische Deutung. Der weisheitliche Kommentar
fragt nicht, welche Erfahrungen der Text ausdriickt, sondern was gesagt wer-
den soll. Unser Text ist dann eine bildliche Verdeutlichung einer bekannten
theologischen Einsicht. Er wird auf einen Nenner gebracht. Wie so oft, wird Is-
rael ungehorsam, und Gottes Strafe folgt auf dem Fulf3. Israel bekehrt sich zum
Gesetz und findet wieder Gnade. So gelesen, beunruhigt die Geschichte nicht
mehr. Sie fiigt sich ins Ganze. Die Leiden sind eine Warnung, die zum Gesetz
zuriickfiihrt, und Heilung kommt, dogmatisch korrekt, nicht vom Bild, sondern
von Gott selbst.

Doch es holpert. Das Wort Gesetz, das Schliisselwort der Auslegung, fillt im
Text nicht. Die Farbe des Textes verbleicht zugunsten einer statischen und mo-
ralisierenden Botschaft. Eine tiefere, urtiimlichere Bedeutungsschicht — eben
jene, die den Text so attraktiv macht — muss schweigen. So wie das Kupferbild
in sich keine rettende Kraft behalten darf, werden die Bilder eingesperrt. Sie zu
erschliefen bemiiht sich das Weisheitsbuch nicht. Und schlie3lich wird nicht
klar, warum man die Szene iiberhaupt erzéhlt. Wenn der Text nichts iiber den
Lehrsatz hinaus sagt, warum hat man sie dann iiberliefert? Um das bekannte
Schema von Abfall, Ungliick, Verzeihung und Heil zu illustrieren, gibt es in der
Bibel sprechendere Alternativen, etwa den Tanz um das goldene Kalb. Wenn
man Num 21 iiberlieferungswiirdig fand, so doch wohl, weil er eine eigene, ur-
spriingliche Botschaft in sich trigt. — Theologische Literatur ist der Text auch,

51 Kor 10,9 folgt dieser Lektiire: ,,Lasst uns nicht Christus versuchen, wie einige von ihnen ihn
versuchten und wurden von den Schlangen umgebracht™.



Von feurigen Drachen und der Nihe Gottes 83

wenn wir ihn als ,,in die Wiiste zuriick projizierte Atiologie**® des Kultbildes
von 2 Kon 18,4 lesen: er erklart die Herkunft der bronzenen Schlange, die in Je-
rusalem nun einmal verehrt wird. Das ist gewiss eine seiner Funktionen. Die
Frage, welche Erfahrungen zu Kultbild und Erzéhlung gefiihrt haben, beant-
wortet diese Auslegung freilich nicht.

Die zweite Richtung versteht den Text historisch, als Bericht von Tatsachen,
die sich in der sichtbaren Welt abgespielt haben. Die exegetische Wissenschaft
folgt fast geschlossen diesem Weg. Die Schlangen, die zu Tode verbrennen,
sind Giftschlangen, wahrscheinlich Kobras’. Es entstehen schwer 16sbare Fol-
gefragen, etwa woher Mose in der Wiiste Erz und Holz zur Metallschmelze ha-
bed. Die Frage, was es mit der kupfernen Schlange auf sich habe, 16st einige
Ratlosigkeit aus. Etwas verlegen spricht man von magischen Vorstellungen,
das Blickwunder ist ,,schwer erkldrbar*®. Warum sollte eine an einen Stab ge-
heftete Metallschlange gegen den Bi3 von Giftschlangen helfen? Gewiss kann
man sagen: ,,Ein Wunder!* Die Befreiung von der tédlichen Wirkung der
Schlangenbisse erweist die Macht Jahwes auch iiber die gefidhrlichen und un-
heimlichen Wesen der Wiiste!?. Doch dem folgt die Frage, warum dergleichen
heute nicht mehr zu geschehen pflege. Was hat der Text uns dann zu sagen? In
der theologischen Deutung folgt die Exegese dem ersten Weg: Der Strafcha-
rakter ist nicht zu leugnen''; ,,die Kupferschlange soll kein magisches Zauber-
mittel sein, sondern die darauf Blickenden daran erinnern, dass Jahwe Aufleh-
nung bestraft, aber bei Umkehr auch wieder verzeiht*!2.

Einen Schritt weiter kommt die Auslegung ter Lindens. Er sieht die stechend
zweifelnden Fragen, das Murren des Volkes durch die Schlangenplage symbo-
lisiert. Giftigen Schlangenbissen gleich, zerstoren Murren und Auflehnung
den letzten Rest des Vertrauens. Da hilft das Kupferbild: weil ,,wir die Macht

¢ Staubli 287; vgl. B. Baentsch, Exodus — Leviticus — Numeri. Handkommentar zum AT 1,2, G6t-
tingen 1903, 575; H. Holzinger, Numeri. Kurzer Handcommentar zum AT IV. Tiibingen 1903,
93.

7 So die Einheitsiibersetzung und die Gute Nachricht; die Lutheriibersetzung ist mit feurigen
Schlangen vorsichtiger. Die saraph-Schlangen sind Kobras, die Wortgleichheit mit Jes 6 ohne
Bedeutung oder unklar: So Seebass 322; D. Olson, Numbers. Louisville, Ken., 1996, 135; T.R.
Ashley, The Book of Numbers. Michigan 1993, 405; J. Scharbert, Numeri. NEB. Wiirzburg 1992,
84; B. Maarsingh, Numbers. A Practical Commentary. Grand Rapids, Mich., 1987, 75; J.H.
Hertz, Pentateuch und Haftaroth, Bd. 4: Numeri, Ziirich 1984, 216; H. Schneider, Numeri. Ech-
ter Bibel, Wiirzburg 1954, 55; Baentsch 576.

8 So Seebass 314.322. Vgl. Staubli 286: Die Atiologie ist geschickt zuriickprojiziert, denn am
Rande der Araba gibt es Kupferminen, die seit dem 14. Jh. v. Christus von den Agyptern ausge-
beutet wurden.

9 Seebass 322.

10So M. Noth, Das vierte Buch Mose | Numeri. ATD IV. Géttingen 1966, 138.

' M. Noth, 137; Seebass, 326; Scharbert, 84.

12 Scharbert, 84.



Thomas Philipp 84

eines gefihrlichen Wesens in unsere Macht bekommen konnen, wenn wir uns
ein Bild davon machen. Ein Arzt, der einen kranken Korper oder einen kranken
Geist untersucht, wird sich erst ein Bild des feindlichen Erregers bilden miis-
sen, ehe er zum Gegenangriff iibergehen kann. Ohne Diagnose keine Therapie
... Erst wenn das Getier einen Namen hat, kann es aufgespiefit, ans Licht ge-
bracht und unschédlich gemacht werden*!3. So wie nach 1 Sam 6,4 goldene
Bilder von Pestbeulen die Plage besiegen konnen: die Vorstellung, ein Ubel
konne durch etwas ihm Ahnliches vertrieben werden, ist im Alten Orient weit
verbreitet'*. Im Bild der Schlange erkennt Israel seine Auflehnung und ihre
Folgen. Indem es um Verzeihung bittet, 16st es sich von seiner Schuld: Die Er-
klarung als Analogiezauber hat etwas Einleuchtendes, das aber nicht greifbar
ist und eigentiimlich vage bleibt.

Beide Richtungen lassen Fragen offen. Am schwersten wiegt, dass sie mit
der Bedeutung nichts anfangen konnen, die das AT sonst mit dem Wort saraph
verbindet. Drachen und gefliigelte Schlangen hat noch kein Naturwissen-
schaftler beobachten konnen. In der AuBBenwelt kommen sie nicht vor, wohl
aber in Traumen und in Geschichten, die von innerer Wirklichkeit erzihlen, in
Mirchen, Sagen und Legenden. Der Auftritt der feurigen Schlangen zeigt an,
dass unser Text von inneren Zustdnden spricht. Der Text selbst legt nahe, ihn
psychologisch zu lesen, mit den Methoden, welche die Psychologie entwickelt
hat, um Bilder aus urtiimlichen Tiefen zum Sprechen zu bringen. Ja, die Sera-
phim sind gefihrlich, todlich gefdhrlich — aber sie sind mehr als das, weil sie
gerade jene Wesen sind, die den Thron Gottes umstehen. Es greift zu kurz, sie
als ,,Verkorperung des Bosen*!® zu sehen; umso mehr, als die Schlange im Al-
ten Orient auch Symbol der Heil- und Lebenskraft ist. Im Symbol des Asku-
lapstabes hat sich die positive Deutung bis heute gehalten'®.

IL.

Das Drama beginnt in unzufriedener Stimmung. Das Volk ist es leid, von we-
nig zu leben, von wenig Brot und wenig Wasser, von kleinen Kriften, die gera-
de bis in den nichsten Tag tragen. Da erwacht Sehnsucht nach etwas Stirke-
rem, das weiter trigt, nach etwas, das begeistert und gliicklich macht. Gott hort
die Sehnsucht. Und antwortet — anders freilich als erwartet, sehr anders.

13 N. ter Linden, Es wird erzdhlt ... Bd. 1: Von der Schopfung bis zum Gelobten Land, Giitersloh
1998, 300. Vgl. Staubli, 286; Baentsch, 576; Holzinger, 93.

14 Vgl. Staubli, 286.

15 So ter Linden, 300; Maarsingh, 76.

16 Vgl. Schroer, 33ff; Olson, 136f; Baentsch, 576.



Von feurigen Drachen und der Nihe Gottes 85

Schlangen kommen, feurig — griuliche Drachen. Die packen und beiflen; tod-
lich, ja morderisch ist die Gefahr. So viele gehen an ihr zugrunde!

Auf Sehnsucht folgt Strafe? Sollte Gott so antworten? Das schaut mehr nach
einer menschlich — sehr menschlichen Antwort aus! Angesichts der Schmerzen
bereut das Volk, mehr vom Leben erwartet zu haben als kleines Mittelmal. So
sind wir Menschen. Wir tragen die Sehnsucht nach etwas GroBartigem im
Herz, und manchmal wagen wir’s wohl, vorsichtig zu rebellieren gegen die
Herrschaft des Klein-klein. Aber wenn es Schwierigkeiten gibt, wenn es gar zu
schmerzen beginnt, dann sind wir schnell zum Riickzug bereit. Da bereuen wir,
dass wir’s gewagt haben. Und mochten wieder klein sein und normal. ,,Lass
doch die Drachennattern verschwinden, die schrecklich — feurigen, die uns er-
morden!” So also betet Mose im Namen des Volkes. Und wieder: Gott gibt
Antwort! Zwar verschwinden die Drachen nicht. Vielmehr gibt Gott eine Hil-
fe, so dass der Bif3 nicht mehr tédlich wirkt. Mach Dir eine Schlange, und hing
sie an einer Fahnenstange auf! Wer gebissen wird und aufblickt, der wird le-
ben! Gott verlangt nicht, das Volk miisse biilend auf das Vergangene zuriick-
kommen. Er verlangt auch nicht, dass das Volk kiinftiges Wohlverhalten ver-
spricht. Es ist kein Machtspiel. Gott schaut nach vorne, er will, dass das Volk
die gefahrlichen Kréfte annimmt und mit ihnen umzugehen lernt. Ja, es gibt
Drachen, die feurig beiflen, todlich! Bleibt der Blick, bleibt die Aufmerksam-
keit bei der Verletzung hiingen, folgt der Tod. Wer aber den Blick hebt, sieht —
das Bild der Schlange, erhoht wie ein Feldzeichen. Und wird gerettet!

Das Gottesvolk trigt den Saraph als Feldzeichen vor sich her? Ja, Gott er-
hoht die griauliche Schlange, sie wird geradezu ein Triumphzeichen, ein Zei-
chen seiner Gegenwart. Die Feuerschlange beifit weiter und schmerzt, aber wer
aufblickt, erkennt in ihrem Biss eine andere Gegenwart, jene ndmlich des Un-
aussprechlichen, jene, die das Feuer kiihlt, so dass wir nicht sterben miissen.
Wie geht das zu? Ein Wunder? Ja, gewiss, ein Wunder der Verwandlung. Es be-
ginnt, wo einer aufblickt!”. Seine Aufmerksamkeit ldsst sich nicht ganz vom
Schmerz in Anspruch nehmen. Wer aufblickt, kreist nicht mehr um sich selbst.
Er ist gebissen und blickt auf, sieht das Zeichen, erkennt in der Drachenotter
am Stab das todlich Ungeheure, das ihm geschieht. Er erkennt im Bild das Dra-
ma seines Lebens, und in ihm jene Frage, an der sich alles entscheidet: Wie
geht er mit den Verletzungen, mit den tédlichen Verwundungen um, von denen
auch sein Leben nicht verschont wird? Flieht er vor der grisslichen Wunde?
Hasst er sich gar fiir sie? Der kupferrote Drachen, dem Volk voran getragen,

17 Einer jiidischen Auslegung folgend: ,,Besal} die kupferne Schlange die Kraft zu téten oder zu
beleben? Nein, aber solange die Israeliten aufwdrts blickten und ihre Herzen ihrem Vater im
Himmel unterwarfen, wurden sie geheilt. Nur wenn sie das verweigerten, wurden sie getotet:
Michna, zitiert nach Hertz 217. — Nach dem Targum Ps.Jonathan geniigt das Blicken nicht, es
braucht eine Verwandlung des Herzens, damit die Heilung geschehen kann: vgl. Maarsingh 76.



Thomas Philipp 86

heisst den Gebissenen, das gebrannte Kind, Mut zu fassen. Es braucht den Biss
der Schicksalsotter nicht zu verleugnen. Mag er auch téten: Es gilt ihn anzu-
nehmen und im brennenden Schmerz die Nihe dessen zu erkennen, dem die
Seraphim rufen, ohne Ruh: heilig, heilig, heilig zu!

Wem solch ein Zeichen voran getragen ist, der darf aufblicken, der braucht
den Blick nicht zu senken, beschdmt, auch wenn er sich todlich getroffen weil3.
Wem solch ein Zeichen gegeben ist, der kann das Feuer der Leidenschaft an
sich heran lassen: das Brennen jener Gefiihle, die stirker sind als er, jener Lei-
denschaft, die ergreift und verzehrt. Wie viel stéirker ist das Bild der feurigen
Schlange gegeniiber den diirren Worten, die zu horen bekommen mag, wer ge-
bissen ist: ,,Gib nur nicht auf!* oder: ,,Lass Dich nicht unterkriegen!* oder:
,.Kopf hoch, es wird schon werden!** Gar nichts wird werden, denn der Biss, er
fiihlt es ganz recht, fiihrt zum Tode. Ihn kennt, wer je Gott nahegekommen ist.
Fiihlt er auch nur Schrecken, sieht er nur Dunkel, darf er doch glauben, nicht
zuletzt dem kupfernen Bild: dass die tddliche Schicksalsotter nur dazu da ist,
zu rufen und rufen zu machen das dreifach furchtbare Heilig! Heilig! Heilig!

IIL.

Was ist gewonnen mit der psychologischen Deutung? Ob man in den seraphim
nun biologische Kobras oder (gefiihlte) gottliche Schlangen findet: beide Male
geht es darum, dass Menschen keine magischen Rituale vollziehen, sondern zu
Gott aufblicken und von ihm die Rettung aus Gefahr und Todesnot erwarten
sollen. Doch macht es einen Unterschied, ob ein Text gleichsam kiinstlich auf
die Linie eines Schemas gebracht wird — oder ob die Deutung einen Faden fin-
det, der in den Text hineinfiihrt und ihn in seiner inneren Logik erschlief3t. Es
macht einen Unterschied, ob das Verstehen sich im Kopf abspielt, oder ob das
Fiihlen mitschwingen darf. Nicht allein die begriffliche Aussage macht ja ein
Wort zum Wort Gottes, mehr noch kommt es auf die Begegnung an, die sich
zwischen Horer und Wort abspielt'®. Dem Menschen von heute kommt eine
Aussage iiber bloBBe Auflenwelt banal vor. Er sucht nach Bildern, in denen er
das Heil erfahren, spiiren, verkosten darf; das Echo auf die Arbeiten von
Drewermann, Stutz und Griin spricht eine deutliche Sprache. Es macht einen
Unterschied, ob die Deutung das Freiheitsniveau des Menschen von heute ein-
zuschlieBen weil3, dem die blanke Gehorsamsforderung des Weisheitsbuches —
wer murrt und klagt, hat Unrecht — schwer zuginglich ist. Padagogisch ist es al-
lemal kliiger, den Horer in der Auslegung in die Nihe seiner Gefiihle und da-

18 Zur methodischen Vertiefung T. Philipp, /n Beziehung mit dem Text. Psychologische Ausle-
gungen und deren Reichweite. Orientierung 66 (2002) 127-131 und 137-140.



Von feurigen Drachen und der Nihe Gottes 87

mit zu aktiver, kreativer Mitwirkung zu fiihren, als einfachhin Gehorsam zu
fordern. Es macht es einen Unterschied, ob ein Mensch die Kraft der Bilder
flieht, weil er sie nicht versteht und darum Angst vor ihrer Magie hat — so wie
Konig Hiskia, Jahrhunderte spéter, die eherne Schlange des Mose zerschlug,
weil Israel ihr Rauchopfer darbrachte wie einem Gotzenbild (2 Kon 18,4).
Oder ob ein Mensch die Sprache der Bilder versteht und ihre Kraft fiir seine
Entwicklung fruchtbar zu machen weif}. Wer auf Bilder zu horen versteht, hat
nicht einfach eine niitzliche Technik zur Hand. Vielmehr gerit er selbst in eine
Bewegung des Horens auf seine eigenen Bilder, in eine heilende Praxis der
Selbsterkenntnis. Die uns die Bibel iiberliefern, muten uns die Bilder zu: eine
Herausforderung.

Johannes (3,13-17) weiB} in die Bilder einzutreten und ihre Kraft fiir die Bot-
schaft zu nutzen: gleich der feurig beilenden Otter in der Wiiste wird der Sohn
Gottes erhoht ans Kreuz. Der freien Willens sein Leben gab, ist das Feldzei-
chen des Neuen Bundes, das dem wandernden Gottesvolk voran getragen
wird". Hier wie dort wird Gott im Aufblicken gegenwiértig. Wer aufblickt, er-
kennt Gott inmitten der todlichen Verwundung, ja des Sterbens selbst. Wer auf
den Erhohten schaut, wird nicht nur den feurigen Biss der Leidenschaft, der
wird in seinem Antlitz, in seiner Hingabe an Gott alles Leid gegenwiértig und
iiberwunden finden. Der wird, jenseits der Scham, eins mit den Kriften, die ihn
iiberwiltigen. Der wird eins mit den Seraphim, furchtbar und herrlich, die ru-
fen Ihm [ stets ohne Ruh /Heilig! Heilig! Heilig! zu.

19 Vgl Olson, 137f. — Anders Scharbert, 84; Seebass, 326: Joh habe gewiss keine Parallelisierung
von Schlange und Menschensohn im Auge gehabt, verglichen werde nur der duf3ere Vorgang der
Erhohung.



