
Von feurigen Drachen und der Nähe Gottes 
Über das Verhältnis von Erfahrung und Sprache in Numeri 21,4–9

Thomas Philipp, Bern

Eine merkwürdige Geschichte! Alt wirkt sie, uralt, als stiege sie herauf aus ur-
tümlichen Erfahrungen, deren fernes Echo wir allenfalls aus Sagen und Legen-
den kennen. Eine fremde und gerade deshalb attraktive Tonlage! Auf dem lan-
gen Weg aus Ägypten, nach Wochen und Monaten und Jahren in der Wüste ist
das Volk, einmal mehr, unzufrieden. Überdrüssig ist es der minderwertigen
Nahrung! In Ägypten waren sie Bessres gewohnt. Sie murren und klagen – und
Gott antwortet: Er sendet die saraph-Schlangen1, zu Deutsch: feurige Schlan-
gen, Schlangen, die verbrennen. Das Volk bereut, und die Plage wird überwun-
den durch ein kupfernes Bild der Schlange an einer Fahnenstange. Sehr merk-
würdig!

Saraph-Schlangen treten auch in Jes 14,19 auf, und zwar mit Flügeln. Aus
der Schlange geht wie aus einer Wurzel eine Natter hervor, und ihre Frucht ist
ein fliegender Drache (saraph): noch gefährlicher als kriechende Schlangen!
Auch nach Jes 30,6 ist die Wüste gefährlich, denn sie ist das Reich der knur-
renden Löwen, der Nattern und fliegenden Schlangen (seraphim). Eins schlim-
mer als das andere! Die geflügelten Drachen sind die gefährlichste aller Ge-
fahren der Wüste2. „Flügel bedeuten in der altorientalischen Bildsprache zu-
sätzliche Potenz für den Träger ... Das Image der Wächterschlangen verschiebt
sich damit aus dem Bereich der Tierwelt noch stärker in die Sphäre der Genien
und des Numinosen“3. Wie Seraphim aussehen, „wissen wir dank ihrer häufi-
gen Darstellung auf judäischen Siegeln ... sehr genau: es handelt sich um mei-
stens doppelt geflügelt dargestellte Kobraschlangen, die in Ägypten Uräus ge-
nannt werden.“4 Was sie bedeuten, wissen wir darum noch nicht. Es gibt auch
noch mehr zu finden: Seraphim heißen auch die feurigen, sechsfach geflügel-

1 Die Wesen werden als saraph-Schlangen (LXX: tötende Schlangen) eingeführt; danach werden
Schlangen, seraphim und kupferne Schlange im gleichen Sinn verwandt.
2 Ähnlich spricht Dtn 8,15f von der Prüfung Gottes, „der dich durch die große und furchterre-
gende Wüste geführt hat, durch seraphim und Skorpione, durch ausgedörrtes Land, in dem es
kein Wasser gab“.
3 S. Schroer, Die geheimnisvolle Beziehung zwischen Schlange und Frau. Schlangen- und Dra-
chensymbolik im Alten Israel und in seiner Umwelt, in: Schlangenbrut Nr. 60 (1998) 33–38, 34.
4 T. Staubli, Die Bücher Leviticus, Numeri. Neuer Stuttgarter Kommentar Bd. 3. Stuttgart 1996,
286. Zu den parallelen Bilddarstellungen im Alten Orient H. Seebass, Numeri. ATD IV/2.
Neukirchen 2003, 322f.

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 81



ten Wesen, die nach Jes 6 den Thron Gottes umstehen! Sie sind es, die herrlich
und furchtbar jenes dreifache Heilig singen, in das wir bei jeder Messfeier ein-
stimmen. Hier sind die seraphim nicht in erster Linie gefährlich; die religiöse
Kunst stellt sie als Engel dar: geheimnisvolle Wesen, die in unmittelbarer Nähe
Gottes wohnen. 

Ein spontanes Verstehen der Geschichte stellt sich nicht ein. Der Leser muss
sich um methodische Hilfe bemühen. Drei Richtungen lassen sich einschlagen.
Der Text kann gelesen werden als Literatur ohne Erfahrungsbezug; er kann von
Erlebnissen mit der Außenwelt berichten oder bildlich von inneren Erfahrun-
gen erzählen. Die erste Richtung schlägt die Bibel selbst vor, indem Weish
16,5–7 auf Num 21 zurückkommt: Auch damals, als die schreckliche Wut wil-
der Tiere über sie hereinbrach und sie durch Bisse tückischer Schlangen umka-
men, dauerte dein Zorn nicht bis zum Ende. Zur Warnung wurden sie nur kurz
in Schrecken versetzt und bekamen ein Rettungszeichen, damit sie sich an die
Vorschrift deines Gesetzes erinnerten. Wer sich dorthin wandte, wurde nicht
durch das gerettet, was er anschaute, sondern durch dich, den Retter aller.5

Hier interessiert nur die theologische Deutung. Der weisheitliche Kommentar
fragt nicht, welche Erfahrungen der Text ausdrückt, sondern was gesagt wer-
den soll. Unser Text ist dann eine bildliche Verdeutlichung einer bekannten
theologischen Einsicht. Er wird auf einen Nenner gebracht. Wie so oft, wird Is-
rael ungehorsam, und Gottes Strafe folgt auf dem Fuß. Israel bekehrt sich zum
Gesetz und findet wieder Gnade. So gelesen, beunruhigt die Geschichte nicht
mehr. Sie fügt sich ins Ganze. Die Leiden sind eine Warnung, die zum Gesetz
zurückführt, und Heilung kommt, dogmatisch korrekt, nicht vom Bild, sondern
von Gott selbst. 

Doch es holpert. Das Wort Gesetz, das Schlüsselwort der Auslegung, fällt im
Text nicht. Die Farbe des Textes verbleicht zugunsten einer statischen und mo-
ralisierenden Botschaft. Eine tiefere, urtümlichere Bedeutungsschicht – eben
jene, die den Text so attraktiv macht – muss schweigen. So wie das Kupferbild
in sich keine rettende Kraft behalten darf, werden die Bilder eingesperrt. Sie zu
erschließen bemüht sich das Weisheitsbuch nicht. Und schließlich wird nicht
klar, warum man die Szene überhaupt erzählt. Wenn der Text nichts über den
Lehrsatz hinaus sagt, warum hat man sie dann überliefert? Um das bekannte
Schema von Abfall, Unglück, Verzeihung und Heil zu illustrieren, gibt es in der
Bibel sprechendere Alternativen, etwa den Tanz um das goldene Kalb. Wenn
man Num 21 überlieferungswürdig fand, so doch wohl, weil er eine eigene, ur-
sprüngliche Botschaft in sich trägt. – Theologische Literatur ist der Text auch,

Thomas Philipp 82

5 1 Kor 10,9 folgt dieser Lektüre: „Lasst uns nicht Christus versuchen, wie einige von ihnen ihn
versuchten und wurden von den Schlangen umgebracht“.

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 82



wenn wir ihn als „in die Wüste zurück projizierte Ätiologie“6 des Kultbildes
von 2 Kön 18,4 lesen: er erklärt die Herkunft der bronzenen Schlange, die in Je-
rusalem nun einmal verehrt wird. Das ist gewiss eine seiner Funktionen. Die
Frage, welche Erfahrungen zu Kultbild und Erzählung geführt haben, beant-
wortet diese Auslegung freilich nicht. 

Die zweite Richtung versteht den Text historisch, als Bericht von Tatsachen,
die sich in der sichtbaren Welt abgespielt haben. Die exegetische Wissenschaft
folgt fast geschlossen diesem Weg. Die Schlangen, die zu Tode verbrennen,
sind Giftschlangen, wahrscheinlich Kobras7. Es entstehen schwer lösbare Fol-
gefragen, etwa woher Mose in der Wüste Erz und Holz zur Metallschmelze ha-
be8. Die Frage, was es mit der kupfernen Schlange auf sich habe, löst einige
Ratlosigkeit aus. Etwas verlegen spricht man von magischen Vorstellungen,
das Blickwunder ist „schwer erklärbar“9. Warum sollte eine an einen Stab ge-
heftete Metallschlange gegen den Biß von Giftschlangen helfen? Gewiss kann
man sagen: „Ein Wunder!“ Die Befreiung von der tödlichen Wirkung der
Schlangenbisse erweist die Macht Jahwes auch über die gefährlichen und un-
heimlichen Wesen der Wüste10. Doch dem folgt die Frage, warum dergleichen
heute nicht mehr zu geschehen pflege. Was hat der Text uns dann zu sagen? In
der theologischen Deutung folgt die Exegese dem ersten Weg: Der Strafcha-
rakter ist nicht zu leugnen11; „die Kupferschlange soll kein magisches Zauber-
mittel sein, sondern die darauf Blickenden daran erinnern, dass Jahwe Aufleh-
nung bestraft, aber bei Umkehr auch wieder verzeiht“12. 

Einen Schritt weiter kommt die Auslegung ter Lindens. Er sieht die stechend
zweifelnden Fragen, das Murren des Volkes durch die Schlangenplage symbo-
lisiert. Giftigen Schlangenbissen gleich, zerstören Murren und Auflehnung
den letzten Rest des Vertrauens. Da hilft das Kupferbild: weil „wir die Macht

Von feurigen Drachen und der Nähe Gottes 83

6 Staubli 287; vgl. B. Baentsch, Exodus – Leviticus – Numeri. Handkommentar zum AT I,2, Göt-
tingen 1903, 575; H. Holzinger, Numeri. Kurzer Handcommentar zum AT IV. Tübingen 1903,
93. 
7 So die Einheitsübersetzung und die Gute Nachricht; die Lutherübersetzung ist mit feurigen
Schlangen vorsichtiger. Die saraph-Schlangen sind Kobras, die Wortgleichheit mit Jes 6 ohne
Bedeutung oder unklar: So Seebass 322; D. Olson, Numbers. Louisville, Ken., 1996, 135; T.R.
Ashley, The Book of Numbers. Michigan 1993, 405; J. Scharbert, Numeri. NEB. Würzburg 1992,
84; B. Maarsingh, Numbers. A Practical Commentary. Grand Rapids, Mich., 1987, 75; J.H.
Hertz, Pentateuch und Haftaroth, Bd. 4: Numeri, Zürich 1984, 216; H. Schneider, Numeri. Ech-
ter Bibel, Würzburg 1954, 55; Baentsch 576. 
8 So Seebass 314.322. Vgl. Staubli 286: Die Ätiologie ist geschickt zurückprojiziert, denn am
Rande der Araba gibt es Kupferminen, die seit dem 14. Jh. v. Christus von den Ägyptern ausge-
beutet wurden. 
9 Seebass 322. 
10 So M. Noth, Das vierte Buch Mose / Numeri. ATD IV. Göttingen 1966, 138.
11 M. Noth, 137; Seebass, 326; Scharbert, 84.
12 Scharbert, 84.

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 83



eines gefährlichen Wesens in unsere Macht bekommen können, wenn wir uns
ein Bild davon machen. Ein Arzt, der einen kranken Körper oder einen kranken
Geist untersucht, wird sich erst ein Bild des feindlichen Erregers bilden müs-
sen, ehe er zum Gegenangriff übergehen kann. Ohne Diagnose keine Therapie
... Erst wenn das Getier einen Namen hat, kann es aufgespießt, ans Licht ge-
bracht und unschädlich gemacht werden“13. So wie nach 1 Sam 6,4 goldene
Bilder von Pestbeulen die Plage besiegen können: die Vorstellung, ein Übel
könne durch etwas ihm Ähnliches vertrieben werden, ist im Alten Orient weit
verbreitet14. Im Bild der Schlange erkennt Israel seine Auflehnung und ihre
Folgen. Indem es um Verzeihung bittet, löst es sich von seiner Schuld: Die Er-
klärung als Analogiezauber hat etwas Einleuchtendes, das aber nicht greifbar
ist und eigentümlich vage bleibt. 

Beide Richtungen lassen Fragen offen. Am schwersten wiegt, dass sie mit
der Bedeutung nichts anfangen können, die das AT sonst mit dem Wort saraph
verbindet. Drachen und geflügelte Schlangen hat noch kein Naturwissen-
schaftler beobachten können. In der Außenwelt kommen sie nicht vor, wohl
aber in Träumen und in Geschichten, die von innerer Wirklichkeit erzählen, in
Märchen, Sagen und Legenden. Der Auftritt der feurigen Schlangen zeigt an,
dass unser Text von inneren Zuständen spricht. Der Text selbst legt nahe, ihn
psychologisch zu lesen, mit den Methoden, welche die Psychologie entwickelt
hat, um Bilder aus urtümlichen Tiefen zum Sprechen zu bringen. Ja, die Sera-
phim sind gefährlich, tödlich gefährlich – aber sie sind mehr als das, weil sie
gerade jene Wesen sind, die den Thron Gottes umstehen. Es greift zu kurz, sie
als „Verkörperung des Bösen“15 zu sehen; umso mehr, als die Schlange im Al-
ten Orient auch Symbol der Heil- und Lebenskraft ist. Im Symbol des Äsku-
lapstabes hat sich die positive Deutung bis heute gehalten16.

II.

Das Drama beginnt in unzufriedener Stimmung. Das Volk ist es leid, von we-
nig zu leben, von wenig Brot und wenig Wasser, von kleinen Kräften, die gera-
de bis in den nächsten Tag tragen. Da erwacht Sehnsucht nach etwas Stärke-
rem, das weiter trägt, nach etwas, das begeistert und glücklich macht. Gott hört
die Sehnsucht. Und antwortet – anders freilich als erwartet, sehr anders.

Thomas Philipp 84

13 N. ter Linden, Es wird erzählt ... Bd. 1: Von der Schöpfung bis zum Gelobten Land, Gütersloh
1998, 300. Vgl. Staubli, 286; Baentsch, 576; Holzinger, 93.
14 Vgl. Staubli, 286.
15 So ter Linden, 300; Maarsingh, 76.
16 Vgl. Schroer, 33ff; Olson, 136f; Baentsch, 576. 

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 84



Schlangen kommen, feurig – gräuliche Drachen. Die packen und beißen; töd-
lich, ja mörderisch ist die Gefahr. So viele gehen an ihr zugrunde!

Auf Sehnsucht folgt Strafe? Sollte Gott so antworten? Das schaut mehr nach
einer menschlich – sehr menschlichen Antwort aus! Angesichts der Schmerzen
bereut das Volk, mehr vom Leben erwartet zu haben als kleines Mittelmaß. So
sind wir Menschen. Wir tragen die Sehnsucht nach etwas Großartigem im
Herz, und manchmal wagen wir’s wohl, vorsichtig zu rebellieren gegen die
Herrschaft des Klein-klein. Aber wenn es Schwierigkeiten gibt, wenn es gar zu
schmerzen beginnt, dann sind wir schnell zum Rückzug bereit. Da bereuen wir,
dass wir’s gewagt haben. Und möchten wieder klein sein und normal. „Lass
doch die Drachennattern verschwinden, die schrecklich – feurigen, die uns er-
morden!“ So also betet Mose im Namen des Volkes. Und wieder: Gott gibt
Antwort! Zwar verschwinden die Drachen nicht. Vielmehr gibt Gott eine Hil-
fe, so dass der Biß nicht mehr tödlich wirkt. Mach Dir eine Schlange, und häng
sie an einer Fahnenstange auf! Wer gebissen wird und aufblickt, der wird le-
ben! Gott verlangt nicht, das Volk müsse büßend auf das Vergangene zurück-
kommen. Er verlangt auch nicht, dass das Volk künftiges Wohlverhalten ver-
spricht. Es ist kein Machtspiel. Gott schaut nach vorne, er will, dass das Volk
die gefährlichen Kräfte annimmt und mit ihnen umzugehen lernt. Ja, es gibt
Drachen, die feurig beißen, tödlich! Bleibt der Blick, bleibt die Aufmerksam-
keit bei der Verletzung hängen, folgt der Tod. Wer aber den Blick hebt, sieht –
das Bild der Schlange, erhöht wie ein Feldzeichen. Und wird gerettet! 

Das Gottesvolk trägt den Saraph als Feldzeichen vor sich her? Ja, Gott er-
höht die gräuliche Schlange, sie wird geradezu ein Triumphzeichen, ein Zei-
chen seiner Gegenwart. Die Feuerschlange beißt weiter und schmerzt, aber wer
aufblickt, erkennt in ihrem Biss eine andere Gegenwart, jene nämlich des Un-
aussprechlichen, jene, die das Feuer kühlt, so dass wir nicht sterben müssen.
Wie geht das zu? Ein Wunder? Ja, gewiss, ein Wunder der Verwandlung. Es be-
ginnt, wo einer aufblickt17. Seine Aufmerksamkeit lässt sich nicht ganz vom
Schmerz in Anspruch nehmen. Wer aufblickt, kreist nicht mehr um sich selbst.
Er ist gebissen und blickt auf, sieht das Zeichen, erkennt in der Drachenotter
am Stab das tödlich Ungeheure, das ihm geschieht. Er erkennt im Bild das Dra-
ma seines Lebens, und in ihm jene Frage, an der sich alles entscheidet: Wie
geht er mit den Verletzungen, mit den tödlichen Verwundungen um, von denen
auch sein Leben nicht verschont wird? Flieht er vor der grässlichen Wunde?
Hasst er sich gar für sie? Der kupferrote Drachen, dem Volk voran getragen,

Von feurigen Drachen und der Nähe Gottes 85

17 Einer jüdischen Auslegung folgend: „Besaß die kupferne Schlange die Kraft zu töten oder zu
beleben? Nein, aber solange die Israeliten aufwärts blickten und ihre Herzen ihrem Vater im
Himmel unterwarfen, wurden sie geheilt. Nur wenn sie das verweigerten, wurden sie getötet“:
Michna, zitiert nach Hertz 217. – Nach dem Targum Ps.Jonathan genügt das Blicken nicht, es
braucht eine Verwandlung des Herzens, damit die Heilung geschehen kann: vgl. Maarsingh 76.

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 85



heisst den Gebissenen, das gebrannte Kind, Mut zu fassen. Es braucht den Biss
der Schicksalsotter nicht zu verleugnen. Mag er auch töten: Es gilt ihn anzu-
nehmen und im brennenden Schmerz die Nähe dessen zu erkennen, dem die
Seraphim rufen, ohne Ruh: heilig, heilig, heilig zu!

Wem solch ein Zeichen voran getragen ist, der darf aufblicken, der braucht
den Blick nicht zu senken, beschämt, auch wenn er sich tödlich getroffen weiß.
Wem solch ein Zeichen gegeben ist, der kann das Feuer der Leidenschaft an
sich heran lassen: das Brennen jener Gefühle, die stärker sind als er, jener Lei-
denschaft, die ergreift und verzehrt. Wie viel stärker ist das Bild der feurigen
Schlange gegenüber den dürren Worten, die zu hören bekommen mag, wer ge-
bissen ist: „Gib nur nicht auf!“ oder: „Lass Dich nicht unterkriegen!“ oder:
„Kopf hoch, es wird schon werden!“ Gar nichts wird werden, denn der Biss, er
fühlt es ganz recht, führt zum Tode. Ihn kennt, wer je Gott nahegekommen ist.
Fühlt er auch nur Schrecken, sieht er nur Dunkel, darf er doch glauben, nicht
zuletzt dem kupfernen Bild: dass die tödliche Schicksalsotter nur dazu da ist,
zu rufen und rufen zu machen das dreifach furchtbare Heilig! Heilig! Heilig! 

III.

Was ist gewonnen mit der psychologischen Deutung? Ob man in den seraphim
nun biologische Kobras oder (gefühlte) göttliche Schlangen findet: beide Male
geht es darum, dass Menschen keine magischen Rituale vollziehen, sondern zu
Gott aufblicken und von ihm die Rettung aus Gefahr und Todesnot erwarten
sollen. Doch macht es einen Unterschied, ob ein Text gleichsam künstlich auf
die Linie eines Schemas gebracht wird – oder ob die Deutung einen Faden fin-
det, der in den Text hineinführt und ihn in seiner inneren Logik erschließt. Es
macht einen Unterschied, ob das Verstehen sich im Kopf abspielt, oder ob das
Fühlen mitschwingen darf. Nicht allein die begriffliche Aussage macht ja ein
Wort zum Wort Gottes, mehr noch kommt es auf die Begegnung an, die sich
zwischen Hörer und Wort abspielt18. Dem Menschen von heute kommt eine
Aussage über bloße Außenwelt banal vor. Er sucht nach Bildern, in denen er
das Heil erfahren, spüren, verkosten darf; das Echo auf die Arbeiten von
Drewermann, Stutz und Grün spricht eine deutliche Sprache. Es macht einen
Unterschied, ob die Deutung das Freiheitsniveau des Menschen von heute ein-
zuschließen weiß, dem die blanke Gehorsamsforderung des Weisheitsbuches –
wer murrt und klagt, hat Unrecht – schwer zugänglich ist. Pädagogisch ist es al-
lemal klüger, den Hörer in der Auslegung in die Nähe seiner Gefühle und da-

Thomas Philipp 86

18 Zur methodischen Vertiefung T. Philipp, In Beziehung mit dem Text. Psychologische Ausle-
gungen und deren Reichweite. Orientierung 66 (2002) 127–131 und 137–140. 

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 86



mit zu aktiver, kreativer Mitwirkung zu führen, als einfachhin Gehorsam zu
fordern. Es macht es einen Unterschied, ob ein Mensch die Kraft der Bilder
flieht, weil er sie nicht versteht und darum Angst vor ihrer Magie hat – so wie
König Hiskia, Jahrhunderte später, die eherne Schlange des Mose zerschlug,
weil Israel ihr Rauchopfer darbrachte wie einem Götzenbild (2 Kön 18,4).
Oder ob ein Mensch die Sprache der Bilder versteht und ihre Kraft für seine
Entwicklung fruchtbar zu machen weiß. Wer auf Bilder zu hören versteht, hat
nicht einfach eine nützliche Technik zur Hand. Vielmehr gerät er selbst in eine
Bewegung des Hörens auf seine eigenen Bilder, in eine heilende Praxis der
Selbsterkenntnis. Die uns die Bibel überliefern, muten uns die Bilder zu: eine
Herausforderung.

Johannes (3,13–17) weiß in die Bilder einzutreten und ihre Kraft für die Bot-
schaft zu nutzen: gleich der feurig beißenden Otter in der Wüste wird der Sohn
Gottes erhöht ans Kreuz. Der freien Willens sein Leben gab, ist das Feldzei-
chen des Neuen Bundes, das dem wandernden Gottesvolk voran getragen
wird19. Hier wie dort wird Gott im Aufblicken gegenwärtig. Wer aufblickt, er-
kennt Gott inmitten der tödlichen Verwundung, ja des Sterbens selbst. Wer auf
den Erhöhten schaut, wird nicht nur den feurigen Biss der Leidenschaft, der
wird in seinem Antlitz, in seiner Hingabe an Gott alles Leid gegenwärtig und
überwunden finden. Der wird, jenseits der Scham, eins mit den Kräften, die ihn
überwältigen. Der wird eins mit den Seraphim, furchtbar und herrlich, die ru-
fen Ihm / stets ohne Ruh /Heilig! Heilig! Heilig! zu.

Von feurigen Drachen und der Nähe Gottes 87

19 Vgl Olson, 137f. – Anders Scharbert, 84; Seebass, 326: Joh habe gewiss keine Parallelisierung
von Schlange und Menschensohn im Auge gehabt, verglichen werde nur der äußere Vorgang der
Erhöhung.

81-87  05.02.2004  15:38 Uhr  Seite 87


