
Den Sohn opfern? 
Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 

Klaus W. Hälbig, Rottenburg

„O Abraham, Er, der in die Geschichte des Menschen eingetreten ist,
will durch dich das Mysterium, das seit Anbeginn der Welt verborgen war,
nun offenbar werden lassen, jenes Mysterium, das schon bestand vor
der Erschaffung der Welt.“ Johannes Paul II., Römisches Triptychon1

Der Text Genesis 22 – das Opfer Abrahams – gehört zu den grundlegendsten,
aber auch schwierigsten Texten des Alten Testaments. Wie soll man verstehen,
dass Gott von Abraham fordert, den geliebten „Sohn der Verheißung“, der ihm
erst im Alter von „100 Jahren“ geschenkt wird, Gott als Opfer darzubringen?
Ist dies eine göttliche oder nicht eher eine dämonische, ja teuflische Versu-
chung? Erscheint hier das Gottesbild nicht verdunkelt, ja grausam verzerrt?
Wohnt in Gott auch das Böse? Ist der von Abraham verlangte „Glaubensge-
horsam“ nicht ein blinder Kadavergehorsam, den man nur entrüstet zurück-
weisen kann?

In dieser Verlegenheit haben manche Zuflucht zu der Erklärung gesucht,
dass es sich um ein Missverständnis des Textes handle: Abraham sollte seinen
Sohn Isaak gar nicht als Brandopfer darbringen, sondern hinauf zu einem
Brandopfer bringen. Nach anderer Meinung sei Abraham „fanatisch“ gewor-
den, weil er im Übergang „von der aktiven Lebensphase hin zum Greisenalter“
mit der Angst vor dem Sterben nicht zu Rande gekommen sei.2 Oder man hat,
weil ja der Vollzug des Opfers letztlich verhindert wird, darin eine Kritik an al-
len Menschenopfern der Umwelt Israels hineinlesen wollen, was aber der Text
nachweislich nicht sagt und nach Auskunft der heutigen Exegese auch nicht sa-
gen will.

Martin Luther trifft den Sachverhalt schon genauer, wenn er fordert, man
müsse erst mit dem Glauben auf den Berg hinaufsteigen, um Abraham auf dem
Berg zu verstehen; ansonsten bleibt man unverständig wie der dumme Esel, der
am Fuß des Berges stehen bleibt. Auch nach Kardinal Carlo Maria Martini er-

1 Johannes Paul II., Römisches Triptychon. Meditationen. Mit einer Einführung von Joseph Kar-
dinal Ratzinger. Freiburg u.a. (2003), 47. 
2 So der Männerreferent N. Wölfle der Erzdiözese Freiburg, in: Männer-Netzwerk, hrsg. vom
Fachbereich Männer der Diözese Rottenburg-Stuttgart, Heft 1/ 2003, S. 3. 

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 96



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 97

fordert das Verständnis der Erzählung einen „Qualitätssprung“ und ein „Hin-
aufsteigen in der Gotteserfahrung des Abraham“.3 Auf alle Fälle handelt es sich
bei Gen 22 um eine „abgründige“ Erzählung, mit der sich über die Jahrhunder-
te bis in unsere Zeit viele bedeutende Ausleger wie Sören Kierkegaard, der
französische Philosoph Jacques Derrida oder Papst Johannes Paul II. intensiv
beschäftigt haben, und die nicht leicht zu deuten ist.

1. Aktualität des Themas

Wie aktuell das Thema ist, lässt sich an drei Beispielen kurz aufzeigen. Im Ja-
nuar 2003 fand in Tübingen ein internationales Symposium zu Gen 22 statt;
sein Titel: „Bring deinen geliebten Sohn als Opfer dar!“ Gefragt wurde nach
der Auslegung des Textes nicht nur im Judentum und Christentum, sondern
auch im Islam. Gilt doch Abraham nicht nur als Stammvater der Juden und als
Glaubensvater der Christen, sondern eben auch als Bezugspunkt der Moslems,
die sich auf den ersten Sohn Abrahams, auf Ismael, zurückführen.

Nach einer von zwei Auslegungstraditionen im Islam opfert Abraham nicht
Isaak, sondern den erstgeborenen Ismael. Eine Sure (37,99–109) im Koran er-
möglicht diese Deutung, weil dort die Opferungsgeschichte nur von einem
„braven Jungen“ ohne Namen handelt.4

In jedem Fall ist das Opfer Abrahams das Urbild des rituellen Opfers im Is-
lam überhaupt. Als Höhepunkt der jährlichen Wallfahrt nach Mekka bildet es
den Abschluss des Opferfestes, das in der gesamten islamischen Welt am 10.
Tag des Wallfahrtsmonats begangen wird. Dabei werden Hunderttausende von
Opfertieren, also Lämmern, geschlachtet bzw. ohne Betäubung geschächtet,
um daran zu erinnern, dass „Ibrahim“ bereit war, auf Gottes Geheiß seinen erst-
geborenen Sohn Ismael zu opfern. Damit stellte er nach islamischer Sicht sei-
nen Glauben, das heißt hier: seine Unterwerfung unter Gottes Willen, unter Be-
weis, was ihn zum vorbildlichen Muslim oder zum Urmodell des wahrhaft
Gläubigen für alle Menschen macht.

Dass man dies auch sehr missverstehen kann, zeigt eine Meldung der Deut-
schen Presseagentur vom islamischen Opferfest des Jahres 2002. Danach hat
ein 35-jähriger Vater in Bangladesh, beeinflusst von der Predigt eines islami-
schen Geistlichen zu Gen 22, bei dem Opferfest seinem sieben Monate alten

3 C. M. Martini, Abraham. Der Weg eines Suchenden. München u.a. 1985, 127. Zum Ganzen vgl.
K. W. Hälbig, Der Aufstieg zum Sehen Gottes in der Schöpfung. Isaaks Opferung und das Kreu-
zesopfer Christi im Zeichen des kosmischen Chi (X) , in: Zeitschrift für Katholische Theologie
(Innsbruck), 2/ 2002, 145–176.
4 Vgl. K.-J. Kuschel, Streit um Abraham. Was Juden, Christen und Muslime trennt – und was sie
eint. Düsseldorf 2001 (ppb-Ausgabe von 1994), 196–201.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 97



Klaus W. Hälbig 98

Knaben die Kehle durchgeschnitten, während seine Verwandten das Festessen
zubereiteten. Das Baby wurde, wie es hieß, „für Allah geopfert“. Ähnlich dürf-
ten die moslemischen Selbstmordattentäter, die sich selbst als „Märtyrer“ ver-
stehen, auch von Gen 22 motiviert sein, gilt doch Isaak schon im frühen Juden-
tum als „Prototyp des Märtyrers“. Freilich ist der jüdisch-christliche Begriff
des Märtyrers fundamental von dem islamischen zu unterscheiden.

Das dritte Beispiel für die Aktualität unseres Themas sind die im Frühjahr
2003 vorgelegten Meditationen von Papst Johannes Paul II. zu Gen 22. In sei-
nem dreiteiligen Gedichtzyklus „Römisches Triptychon“ sinnt darin der Papst
in poetisch-lyrischen Versen nach über das Geheimnis des sich in der Schöp-
fung offenbarenden Gottes (im Bild von Bergbach und Quelle), über den als
Mann und Frau geschaffenen Menschen und sein „Sehen“ sowie das Jüngste
Gericht Gottes und eben über den Gang Abrahams und die Darbringung seines
Sohnes nach Gen 22. Als „schauender Dichter“ lässt sich dabei der Papst in-
spirieren von der malerischen Vision Michelangelos, wie sie ihren Nieder-
schlag in den großen Bildzyklen der Sixtinischen Kapelle mit der Erschaffung
der Welt und des Menschen und der Vollendung im Gericht gefunden hat. „Das
Gespräch zwischen Vater und Sohn im Land Morija“ (3. Abschnitt des dritten
Teils) beschreibt er darin wie folgt:

„So gingen und sprachen sie miteinander schon am dritten Tag.
Das ist der Berg, auf dem ich Gott mein Opfer darbringen soll –
sagte der Vater. Lange schwieg der Sohn, er wagte kaum zu fragen:
Wo ist denn das Opferlamm? Wir haben Feuer und Holz und ein Messer, 
wo aber ist das Opferlamm? 
Gott selbst wird es sich aussuchen, 
sagte der Vater, denn er scheute sich,
die Antwort auszusprechen: das Opferlamm, mein Sohn, wirst du sein – 
und er schwieg.

Und in diesem Schweigen verfiel er in eine taube Verlorenheit.
Er hatte die Stimme gehört, die ihn leitete.
Jetzt schwieg diese Stimme.
Er war allein mit seinem Namen,
Abraham, der gegen alle Hoffnung voll Hoffnung glaubte.
Gleich wird er den Scheiterhaufen errichten,
das Feuer entfachen und Isaak die Hände binden –
Und dann – was dann? Der Scheiterhaufen wird brennen...
Sieht er sich schon als Vater des toten Sohnes,
den die Stimme ihm gegeben hatte
und den sie ihm nun wegnimmt?

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 98



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 99

O Abraham, der du auf den Berg im Land Morija steigst,
es gibt einen Punkt in der Vaterschaft, eine Schwelle,
die du nicht überschreiten wirst:
Ein anderer VATER wird hier das Opfer SEINES SOHNES vollbringen.
Fürchte dich nicht, Abraham, gehe weiter deinen Weg
und tue, was du tun sollst.
Du wirst Vater vieler Völker werden, 
tue, was du tun sollst, bis zum Letzten.
Er selbst wird deiner Hand Einhalt gebieten,
wenn du ausholst zum Opferstoß...
Er selbst wird nicht zulassen, dass deine Hand vollbringt,
was in deinem Herzen schon vollbracht ist.
Ja, noch in der Luft wird deine Hand innehalten.
ER selbst wird sie aufhalten.
Und von dem Moment an wird der Berg von Morija 
Erwartung sein –
denn auf seinem Gipfel soll das Mysterium
seine Vollendung finden.“5

Der Papst spielt in den letzten Zeilen auf das Kreuzesopfer Christi an, das allen
Opferkult und darin alle Schöpfung vollendet und im letzten auch umkehrt. Ist
es doch Gottvater selbst, der das Opfer seines Sohnes auf sich nimmt und so der
Menschheit einen wirklichen Zugang zu ihm als dem „Gott des Bundes“ eröff-
net. Der Papst lässt den Betrachter seines Triptychons an einer himmlischen Vi-
sion teilhaben: „Oh du Mensch“, heißt es in der ersten Vision über die Para-
diesgeschichte der Genesis, „der du ebenfalls siehst, komm herbei – ich rufe
euch alle, die ‚Schauenden‘ aller Zeiten.“ Teilhaber dieses von Johannes Paul II.
gemeinten „Sehens“ sind Mann und Frau, so lange ihr Sehen noch nicht von der
Sünde getrübt ist, also vor dem „Sündenfall“: „Auch sie erhielten Anteil an die-
sem Sehen; der Schöpfer hatte es ihnen übertragen. Wollen sie aber nicht daran
festhalten?“ fragt Johannes Paul II. fast beschwörend, das Sehen des christli-
chen Osterglaubens schon im Blick. Und: „Wollen sie denn dieses Sehen nicht
wiedererlangen?“ Ein Sehen, das in der Gottebenbildlichkeit des Menschen be-
gründet ist und im „Ursakrament“ der ehelichen Liebe seinen „Schlüssel“ hat?
„Mit diesem Schlüssel erschließt sich im Sichtbaren das Unsichtbare.“6

5 Römisches Triptychon (Anm. 1), 45f.
6 Römisches Triptychon (Anm. 1), S. 31 und 26. Dazu bemerkt Kardinal Ratzinger in seiner Ein-
führung: „Aller Menschen Berufung ist es, ,dieses Sehen wiederzuerlangen‘. Der Weg zur Quel-
le ist ein Weg des Sehendwerdens: das Sehen von Gott her lernen. Dann erscheinen Anfang und
Ende. Dann wird der Mensch recht“ (ebd. S. 11). Zu erinnern ist in diesem Zusammenhang an
den früheren Brauch, in der Osternacht vor Sonnenaufgang zu einer Quelle zu gehen und sich da-
mit die Augen zu waschen, um das neue Sehen im österlichen Licht gleichsam einzuüben. Zur 

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 99



Klaus W. Hälbig 100

2. Das „Sehen“ und die Weisheit Gottes

Um solches „Sehen“ geht es wesentlich auch in der Opfer-Erzählung Gen 22,
das heißt um das ursprüngliche Sehen Gottes in seiner Schöpfung, wie es dem
ersten Menschenpaar im Paradies, dem „Urbild des Tempels“ (Hartmut Gese),
der Bibel zufolge noch möglich war. Abraham gilt in der biblischen wie auch
in der islamischen Tradition als „Seher“ und „Prophet“7 , nicht nur, weil er in
einer geheimnisvollen Erscheinung drei Engel aufnimmt und bewirtet, die dem
99-Jährigen die Geburt Isaaks verheißen (Gen 18) und in denen die christliche
Tradition ein Sinnbild des dreifaltigen Gottes erkannte.8 Vielmehr ist der Ziel-
satz unserer Opfererzählung der Vers 14, wo es heißt: „Abraham nannte jenen
Ort Jahwe-Jire (Der Herr sieht), wie man noch heute sagt: Auf dem Berg lässt
sich der Herr sehen.“

Diese Sehfähigkeit und Sehkraft für das Göttliche hat offensichtlich mit der
menschlichen Sexualität zu tun. Im Buch der Weisheit werden die gottlosen
„Frevler“, die in ihrem ausgelassenen sexuellen Treiben überall ein „Zeichen
ihrer Lust“ hinterlassen und den gerechten „Sohn Gottes“ zu einem „schimpf-
lichen Tod“ verurteilen, als „blind“ für das Geheimnis Gottes bezeichnet:
„Denn ihre Bosheit hat sie blind gemacht“ (Weish 2,9.20f).9

Abraham und die 90jährige Sara erhalten Isaak in einem Alter, wo die
Fruchtbarkeit eigentlich schon „erstorben“ ist. Im Neuen Testament zählt der
Hebräerbrief (Kap. 11) all die „Zeugen des Glaubens“ auf, die den christlichen
Auferstehungsglauben in gewisser Weise schon vorweggenommen haben. Da-
zu gehören an herausgehobener Stelle auch Abraham und Sara: „Aufgrund des
Glaubens“, heißt es da, „empfing selbst Sara die Kraft, trotz ihres Alters noch
Mutter zu werden; denn sie hielt den für treu, der die Verheißung gegeben hat-
te. So stammen denn auch von einem einzigen Menschen, dessen Kraft bereits

Ehe als „Ursakrament der Schöpfung“ bzw. „Sakrament der Welt“ und „Prototyp“ aller Sakra-
mente des Neuen Bundes vgl. Johannes Paul II., Die Erlösung des Leibes. Katechesen
1981–1984, hrsg. von N. und R. Martin. Vallendar 1985, 208–223.
7 Vgl. den entsprechenden Buchtitel von Martin Buber von 1939. Zum Islam vgl. Sure 19,41. 
8 Johannes Paul II. spielt darauf an im 2. Abschnitt des dritten Teils seines Triptychons unter der
Überschrift „Tres vidit et unum adoravit“ (Drei sah er, und Einen betete er an). Vgl. dazu G. Bun-
ge, Der andere Paraklet. Die Ikone der Heiligen Dreifaltigkeit des Malermönchs Andrej Rubljov.
Würzburg 1994.
9 Das hebräische Wort für „blind“ wird gleich geschrieben wie das Wort für „Haut, Fell“; in Gen
3,21 erhalten die aus dem Paradies vertriebenen, das heißt für Gottes Wirklichkeit „blind“ ge-
wordenen Stammeltern von Gott Kleider aus „Fell“ – vgl. F. Weinreb, Leiblichkeit. Unser Kör-
per als Ausdruck des ewigen Menschen. Weiler im Allgäu 1987, 43. Mit der Taufe wird die Rück-
kehr ins Paradies eingeleitet, weshalb der Täufling auch mit Christus, dem (verlorenen) Kleid der
Lichtherrlichkeit, neu bekleidet wird (Gal 3,27) – vgl. K.W. Hälbig, Der Schlüssel zum Paradies.
Die Symbolik des Kreuzes Christi – Zwölf Bildmeditationen. St. Ottilien 1996, 123–128 (Beklei-
det mit dem Gewand der Unsterblichkeit). 

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 100



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 101

erstorben war, viele ab: zahlreich wie die Sterne am Himmel und der Sand am
Meeresstrand, den man nicht zählen kann“ (Hebr 11,11). 

Dem Hebräerbrief zufolge sind also Sara und Abraham Glaubende, und
Glaube wird verstanden als „Überzeugtsein von Dingen, die man nicht sieht“
(11,1). Das heißt: sie sehen im Sichtbaren schon den Unsichtbaren, auf den hin
sie sich in ihrer Hoffnung ausstrecken. Die Dynamik ihres Lebens endet nicht
innerweltlich mit dem Tod wie bei den „Frevlern“, die mit dem Tod regelrecht
einen „Bund“ schließen (Weish 1,16). Das Sehnen der Glaubenden zielt letzt-
lich überhaupt nicht auf innerweltliche Erfüllung, sondern sie greift darüber
hinaus auf den „außerweltlichen“ Gott, der aber doch in der Welt zeichenhaft
begegnet und die Glaubenden so über sich hinaus führt (vgl. Hebr 13,14).

In diesem Sinn wird dann auch die Opfer-Erzählung Gen 22 als eine Ge-
schichte von Tod und Auferstehung gedeutet, die den neutestamentlichen
Osterglauben bereits vorwegnimmt: „Aufgrund des Glaubens brachte Abra-
ham den Isaak dar, als er auf die Probe gestellt wurde, und gab den einzigen
Sohn dahin, der die Verheißung empfangen hatte und zu dem gesagt worden
war: Durch Isaak wirst du Nachkommen haben. Er verließ sich darauf, dass
Gott sogar die Macht hat, Tote zum Leben zu erwecken; darum erhielt er Isaak
auch zurück. Das ist ein Sinnbild“ (11,18f).

Man könnte gegen diese Deutung des Hebräerbriefes einwenden, dass Isaak
ja gar nicht dahingegeben wurde und auch nicht gestorben ist, und dass deshalb
die Rede von Tod und Auferstehung hier völlig unpassend ist. Es gibt sogar
Stimmen, die im Nicht-Vollzug des Abrahamopfers und im Vollzug des Kreu-
zesopfers gerade den entscheidenden Gegensatz zwischen Judentum und
Christentum sehen wollen, weil nach jüdischem Glauben aus einem Men-
schenopfer gerade kein Heil erwachsen könne, während Christen alles Heil aus
dem Kreuzesopfer erhofften10. Aber der Verfasser des Hebräerbriefes schaut –
wie auch der Papst – nicht auf das äußere, sondern auf das innere Geschehen im
„Herzen“, und mit dieser Sicht befindet er sich durchaus im Einklang mit der
frühjüdischen Exegese dieser Stelle. Denn auch nach dem Frühjudentum gilt
Abrahams Opfer wirklich als vollzogen – ausdrücklich ist vom „Blut Isaaks“
und von der „Asche Isaaks“ die Rede; und diesem Opfer wird sogar Heilsbe-
deutung für die ganze Welt zugesprochen.11

Ähnlich den christlichen Passionsspielen gab es im Mittelalter auch Isaak-
Spiele, die das Opfer des Sohnes Abrahams spielerisch vergegenwärtigt und
der Erinnerung eingeprägt haben. Ja, die jüdische Exegese schreibt Isaak im

10 So G. Heinsohn, Was ist Antisemitismus? Der Ursprung von Monotheismus und Judenhass –
Warum Antizionismus? Frankfurt 1988, 86.
11 Vgl. die zweibändige Studie von L. Kundert, Die Opferung/ Bindung Isaaks. Bd. 1: Gen
22,1–19 im Alten Testament, im Frühjudentum und im Neuen Testament; Bd. 2: Gen 22,1–19 in
frühen rabbinischen Texten. Neukirchen-Vluyn 1998, bes. 5–19 und 146.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 101



Klaus W. Hälbig 102

Laufe der Zeit und im Zuge ihrer eigenen Märtyrertradition eine immer akti-
vere Rolle zu – bis dahin, dass Isaak sich selbst bewusst als Opfer Gott darge-
bracht hat. Zudem gilt Isaak – etwa bei Philon von Alexandrien – aufgrund der
besonderen Umstände bei seiner Zeugung und Geburt als Inbegriff der göttli-
chen Weisheit 12. Diese Weisheit wohnt Isaak nicht erst durch Askese inne wie
bei Abraham oder durch Selbstgelehrsamkeit wie bei Jakob, sondern von An-
fang an. Philon spricht sogar von einer „jungfräulichen“ Geburt Isaaks und
identifiziert ihn als Weisheitsgestalt mit dem „Logos“, so dass die jüdische
Isaak-Theologie wie ein direkter Vorläufer der neutestamentlichen Christolo-
gie erscheint.

Nach jüdischer wie christlicher Überzeugung geht es also in der Erzählung
von Gen 22 sinnbildlich um die göttliche Weisheit als Sehen Gottes. Von die-
ser Weisheit heißt es im alttestamentlichen Buch der Weisheit: „Sie ist der Wi-
derschein des ewigen Lichts, der ungetrübte Spiegel von Gottes Kraft, das Bild
seiner Vollkommenheit“ – Formulierungen, die der Hebräerbrief (1,3) und der
Kolosserbrief (1,15) direkt auf Christus übertragen. Und weiter: Die Weisheit
„ist nur eine und vermag doch alles; ohne sich zu ändern, erneuert sie alles. Von
Geschlecht zu Geschlecht tritt sie in heilige Seelen ein und schafft Freunde
Gottes und Propheten; denn Gott liebt nur den, der mit der Weisheit zusam-
menwohnt. Sie ist schöner als die Sonne und übertrifft jedes Sternbild“ (Weish
7,26–29). 

Die göttliche Weisheit also schafft in allen Generationen die „Wolke von
Zeugen“, auf die sich der Hebräerbrief als „Beweisgrund“ für den christlichen
Glauben bezieht. Nur wer mit der Weisheit Gottes zusammenwohnt, kann ein
„Freund Gottes“ sein, also das, was die Gläubigen sein wollen und sein sollen.
Die Weisheit lässt den Menschen aber auch zum „Propheten“ und „Seher“ wer-
den, indem sie ihm das ewige Licht Gottes „wie im Spiegel“ (V. 26) vermit-
telt.13 „Jetzt schauen wir in einen Spiegel und sehen nur rätselhafte Umrisse“,
sagt Paulus in Entsprechung zum Weisheitsbuch im Hohelied der Liebe (1 Kor
13,12), „dann aber werde ich durch und durch erkennen, so wie auch ich durch
und durch erkannt worden bin.“ Und im 2. Korintherbrief (3,18) schreibt er:
„Wir alle spiegeln mit enthülltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn wider
und werden so in sein eigenes Bild verwandelt, von Herrlichkeit zu Herrlich-
keit...“ 

12 Vgl. L. Kundert, Bd. 1, 107–163 (Isaak im Werk Philos von Alexandrien). Zur Weisheit gehört
auch die Freude und damit das Lachen als Grundbedeutung des Namens Isaak (vgl. Gen 17,17;
18,12; 21,6), weil die Freude nach Philon „himmlischer Herkunft“ ist.
13 Auf den „Spiegel“- oder „Spekulations“-Charakter der dichterischen Schau von Papst Johan-
nes Paul II. („per speculum in aenigmate“) weist ausdrücklich Kardinal Giovanni Reale in sei-
nem Nachwort „Zur Lektüre und Deutung des ,Römischen Triptychons‘“ hin – (Anm. 1), 51–62;
57.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 102



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 103

3. Gottes Herrlichkeit und der Leib als Tempel

Paulus hat diese „Herrlichkeit des Herrn“ erfahren durch seine Damaskus-Visi-
on. Sie hat ihn erst erkennen lassen, dass der gekreuzigte Christus wirklich der
„Herr der Herrlichkeit“ (1 Kor 2,8) ist, ja, dass Christi Kreuz Gottes Weisheit
und Kraft offenbart (vgl. 1 Kor 1,18–31). Diese Weisheit des Kreuzes zu ver-
künden, ist von daher sein Lebensinhalt geworden. Die Kreuzesweisheit steht
dabei im Gegensatz zur eigenmächtigen „Weisheit dieser Welt“ oder zur
„Menschenweisheit“ (vgl. 1 Kor 2,5f), nicht aber zur Weisheit der Schöpfung.
Auf sie bezieht sich Paulus vielmehr ausdrücklich.

So spricht er etwa im Römerbrief davon, dass auch die Schöpfung der Ver-
gänglichkeit unterworfen ist und mitleidet und mithofft wie eine Gebärende,
die das Offenbarwerden der unvergänglichen Herrlichkeitsgestalt des (Aufer-
stehungs-)Leibes ersehnt (Röm 8,18–30). Und wie die ganze Schöpfung in Ge-
burtswehen „seufzt“ (Röm 8,22), so „seufzen“ auch die Christusgläubigen:
„Im gegenwärtigen Zustand seufzen wir und sehnen uns danach, mit dem
himmlischen Haus überkleidet zu werden“ (2 Kor 5,2). Der sterbliche Leib, der
doch ein „Tempel des Heiligen Geistes“ ist (1 Kor 6,19), soll zu einem „himm-
lischen“, einem unsterblichen Haus und Tempel werden, in dem allein der un-
sterbliche Gott verehrt und angebetet wird.

„Verherrlicht also Gott in eurem Leib“ (1 Kor 6,20), fordert Paulus die Gläu-
bigen auf, und dies nicht etwa gegen die Schöpfung, sondern in und mit ihr.
Denn auch die Schöpfung ist, wie schon der erste Schöpfungsbericht mit der
Vollendung am „Sabbat“ (Gen 2,2) sagt, auf die Verherrlichung Gottes hin ge-
schaffen. Die Schöpfung selber ist gewissermaßen ein einziger „Tempel“, von
dem der „Tempel des Leibes“ und der „Tempel“ in Jerusalem ein Abbild sind
(vgl. Hebr 9,24). So entspricht den zehn Worten des Schöpfers in Gen 1 („Und
Gott sprach...“) das zehnmalige „Halleluja“ in den letzten fünf Psalmen des
Psalters, der in die Aufforderung an alle Geschöpfe aufgipfelt: „Alles, was
Atem hat, lobe den Herrn! Halleluja!“ (Ps 150,6).14

Das Lob Gottes im „Tempel“ (in der ganzen Vielschichtigkeit dieses Wortes
einschließlich des Leibes und des „Paradieses“) ist das Ziel der ganzen Schöp-
fung. Dieses Ziel ist in gewisser Weise schon im ersten Wort Gottes ausge-
sprochen: „Es werde Licht“ (Gen 1,3). Auf dieses Licht-Wort bezieht sich Pau-
lus, wenn er von seiner Damaskus-Vision her formuliert: „Denn Gott, der (im
Anfang) sprach, aus Finsternis soll Licht aufleuchten!, er ist in unseren Herzen

14 Zum sprachlich engen Zusammenhang von „Atmen/Lunge (rea)“ und „Sehen“ (roe) im He-
bräischen vgl. F. Weinreb, Leiblichkeit (Anm. 9), 28–40. Die Zehn, das heißt die Summe der er-
sten vier Zahlen, als Schöpfungszahl, die die göttliche Eins oder Einheit auf höherer Ebene wie-
derholt, ist wohl maßgeblich für Abrahams Alter von 102 Jahren bei Isaaks Geburt. Die Vier gilt
allgemein als Zahl der Welt.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 103



Klaus W. Hälbig 104

aufgeleuchtet, damit wir erleuchtet werden zur Erkenntnis des göttlichen Glan-
zes auf dem Antlitz Christi“ (2 Kor 4,6).

Der göttliche Glanz auf dem Antlitz Christi – das lässt an die Szene der Ver-
klärung denken, wo es von Jesus heißt, dass „sein Antlitz leuchtete wie die
Sonne; und seine Kleider wurden blendend weiß wie das Licht“ (Mt 17,2 parr).
Diese Verwandlung des Leibes zu einer „Lichtgestalt“ findet nicht zufällig auf
einem „Berg“ statt. Drei Jünger werden von Jesus mit auf diesen Berg genom-
men, genauer: sie werden von ihm „hochgebracht/erhöht“ – eine Formulie-
rung, die deutliche Anklänge an unsere Opfer-Erzählung in Gen 22 hat.15 In der
Leseordnung der katholischen Liturgie für den zweiten Fastensonntag ent-
spricht denn auch der alttestamentlichen Lesung vom Abrahamopfer Gen 22
die neutestamentliche von der Verklärung Jesu auf dem Berg. 

Für dieses „Hochbringen“ oder „Erhöhen“ des Menschen ist das Aufsteigen
auf den Berg nur ein Sinnbild. Die eigentliche „Erhöhung“ geschieht erst mit
der Auferstehung und „Himmelfahrt“, worauf die Verklärungs-Szene voraus-
weist. Auferstehung, Himmelfahrt, Verwandlung des sterblichen Leibes zur
Unsterblichkeit sind wiederum Bilder für eine Wirklichkeit, die sich nur im
Bild ansprechen lässt. Es geht um Gottesverehrung, Anbetung und Verherrli-
chung, um das Sehen Gottes und das ewige Leben des leibhaften Menschen.
„Die Herrlichkeit Gottes ist der lebende Mensch, das Leben des Menschen aber
ist es, Gott zu sehen“, sagt der heilige Bischof Irenäus von Lyon.16 Und: „Das
Ende aller Werke Gottes ist Leiblichkeit“, so der schwäbische Pietist Johann
Christoph Oettinger.

Diese Leiblichkeit ist immer geschlechtsbestimmt, weshalb auch die Sexua-
lität mit in die Gottesverehrung hinein gehört. Freilich nicht so, wie dies in den
altorientalischen Kulten um Israel herum praktiziert wurde. Dort wurde die
menschliche Sexualität und Fruchtbarkeit selbst vergöttlicht, als göttliche Le-
benskraft betrachtet, die es zu verehren gelte – darüber hinaus war nichts mehr
zu erwarten (vgl. Weish 2,1–5).

4. Beschneidung und Taufe als Opfer und Erleuchtung

In den Augen Israels war folglich solche Verehrung nicht Gottesdienst, son-
dern Götzendienst. Deshalb beginnt die Erzählung von Abraham, mit dem Gott
gleichsam einen neuen Anfang macht, auch mit der Schließung eines neuen
Bundes im Zeichen der Beschneidung. „Stammvater vieler Völker“ kann Ab-

15 Vgl. L. Kundert, Die Opferung (Anm. 11), Bd. 1, 282. Nach Kundert spielt die Verklärungspe-
rikope im Markusevangelium sehr bewusst auf Isaak-Traditionen an (vgl. S. 278–298). 
16 Gloria enim Dei vivens homo, vita autem hominis visio Dei – Adversus haeresis IV, 20,7.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 104



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 105

raham nur werden, wenn er „beschnitten“ ist (vgl. Gen 17). Diese Beschnei-
dung gilt im Judentum als die erste Form des Opfers.17

Mit „Opfer“ ist nicht ein Akt der Zerstörung gemeint, sondern ein „Aufstei-
gen-lassen“ und „Emporführen“, also das, was im Bild des Aufstiegs auf den
Berg ausgedrückt ist. In der katholischen Eucharistiefeier fordert der Priester
vor der Darbringung des Opfers die Gläubigen auf, ihre Herzen zu erheben.
Dieses „Sursum corda“ ist der Sinn von „Opfer“ überhaupt. Das gilt in gewis-
ser Weise sogar von den Menschenopfern, die die Azteken und andere indige-
ne Völker Mittel- und Südamerikas darbrachten. Die Geopferten wurden dabei
nicht einfach vernichtet, sondern ihr Opfer – ihnen wurde das zuckende Herz
herausgerissen und weihend zur Sonne empor gehalten – bedeutete eine Ver-
göttlichung bzw. ein „Aufsteigen zur Sonne“.18

Während nun Abraham seinen Sohn Ismael erst zu Beginn der Geschlechts-
reife mit 13 Jahren beschneidet, wie ausdrücklich vermerkt wird (Gen 17,29f),
wird Isaak schon am „achten Tag“ nach seiner Geburt beschnitten (Gen 21,4;
vgl. Apg 7,8). Dieser „achte Tag“ ist nicht irgendeine beliebige Zeitangabe,
sondern die Zahl „Acht“ hat die symbolische Bedeutung, dass sie über das Sie-
ben-Tage-Werk der Schöpfung hinausführt. So sind etwa in der Arche, durch
die das Leben des Menschen durch das Gottesgericht der Sintflut gerettet und
eine neue Schöpfung eingeleitet wird, genau „acht“ Menschen (Noah und sei-
ne drei Söhne sowie ihre vier Frauen). Der 1. Petrusbrief nimmt auf diese Zah-
lensymbolik ausdrücklich Bezug, wenn es heißt: In der Arche „wurden nur we-
nige, nämlich acht Menschen, durch das Wasser gerettet. Dem entspricht die
Taufe...“ (1 Petr 3,21). Und nach 2 Petr 2,5 wurde Noah, der „Verkünder der
Gerechtigkeit“, „mit sieben anderen als achter bewahrt“.

Im Christentum löst die Taufe die Beschneidung im Judentum ab, aber in
ihrem Sinngehalt nimmt sie den Sinn der Beschneidung auf, nämlich über die
Sieben-Tage-Schöpfung hinauszuführen zur Neuschöpfung, die mit dem „ach-
ten Tag“ beginnt, wie die christliche Tradition den „Sonntag der Auferstehung“
auch nennt. Deshalb wurde die Taufe in der frühen Kirche auch in achteckigen
(oktogonalen) Taufbecken gespendet.

Wie die Taufe als ein „Mitsterben“ oder ein „Mitgeopfertwerden“ mit Chris-
tus den Sinn der Beschneidung erfüllt (vgl. Röm 2,29), so im Grunde auch
schon das Opfer Abrahams. Wie die Taufe in der Frühen Kirche eine „Erleuch-
tung“ ist (vgl. Hebr 6,4; Eph 5,14), so führt auch dieses Opfer zur „Erleuch-
tung“ durch die Weisheit Gottes. Paulus erfährt seine Erleuchtung durch die

17 Vgl. F. Weinreb, Leiblichkeit (Anm. 9), 27f; 105–108 (Das männliche Glied).
18 Vgl. G. Becker, Die Ursymbole in den Religionen. Graz u.a. 1987, 122f. Die Gemeinschaft mit
dem Sonnengott war allerdings auf „vier“ Jahre begrenzt. In den orientalischen Liturgien wird
das eucharistische Hochgebet mit der Darbringung des Opfers im Zentrum als „Anaphora“ be-
zeichnet, wörtlich: Emporbringung.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 105



Klaus W. Hälbig 106

Damaskus-Vision, und er vergleicht sie mit dem Licht des ersten Schöpfungs-
tages, in dem auch schon das Licht des achten Schöpfungstages, also das Oster-
licht, mit aufgeht.

Die christliche Tradition hat deshalb dieses Licht mit der Weisheit als der
ersten der sieben Gaben des Heiligen Geistes gleichgesetzt. Im Licht der Weis-
heit Gottes erst hat der Mensch den „wahren Blick“ auf die Welt, erscheint ihm
die Welt und darin auch sein Leib in ihrem letzten Sinn als Ort der Gottesver-
herrlichung, die sein wahres Leben ausmacht. Die Taufe als Rückgewinnung
der ursprünglichen Sehkraft des Menschen befähigt zum wahren, logos-
gemäßen Gottesdienst (vgl. Röm 12,1), wie er dann in der Feier des Kreuzes-
opfers in der Eucharistie begangen wird. 

5. Weisheit als Einsicht in Gottes Plan und den Aufbau der Welt

Die unvergängliche Weisheit lehrt den Menschen nach dem Buch der Weisheit
nicht nur die vier Kardinaltugenden Klugheit, Gerechtigkeit, Tapferkeit und
Zucht und Maß (Weish 8,7), und nicht nur die drei theologischen Tugenden
Glaube, Hoffnung und Liebe (Weish 3,4; 6,18; 7,28). Sie schenkt auch Einsicht
in den Plan Gottes und in den Aufbau der Welt, weil die Weisheit von Anfang
an „zugegen war, als du (Gott) die Welt erschufst“ (9,9). So kann Salomon bei
der Bitte um die Gabe der Weisheit sagen:

„Er (Gott) verlieh mir untrügliche Kenntnis der Dinge, so dass ich den Auf-
bau der Welt und das Wirken der Elemente verstehe, Anfang und Ende und
Mitte der Zeiten, die Abfolge der Sonnenwenden und den Wandel der Jahres-
zeiten, den Kreislauf der Jahre und die Stellung der Sterne, die Natur der Tiere
und die Wildheit der Raubtiere, die Gewalt der Geister (Engel) und die Gedan-
ken der Menschen, die Verschiedenheit der Pflanzen und die Kräfte der Wur-
zeln. Alles Verborgene und alles Offenbare habe ich erkannt; denn alles lehrt
mich die Weisheit, die Meisterin aller Dinge“ (7, 17–21).

Diese Kenntnis der Dinge der Welt meint nicht das, was heute als „Natur-
wissenschaft“ auftritt. Vielmehr meint es ein Verstehen und Verkosten der Din-
ge von innen, ein Erkennen dessen, dass Gott alles „nach Maß, Zahl und Ge-
wicht geordnet“ hat (Weish 11,20). Geordnet ist die Welt nämlich nur, wenn sie
ein Ziel hat, woraufhin sich alles in diesem ungeheuren Gefüge an Energie und
Kraft bewegt.

Dieses Ziel ist aber nichts anderes als die „Verehrung Gottes im Leib“ und
durch den Leib, und das heißt auch: in und mit der ganzen Schöpfung. Wie sehr
es daran heute fehlt, hat Kardinal Joseph Ratzinger in seiner Liturgie-Ein-
führung eindringlich vor Augen geführt: „Geht uns heute“, so fragt er darin,
„der Kosmos nichts mehr an? Sind wir heute wirklich rettungslos in unseren ei-

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 106



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 107

genen Kreis eingehaust? Ist es nicht gerade heute wichtig, mit der ganzen
Schöpfung zu beten?“19

6. Auslegung als unabschließbarer geistiger Prozess

Damit haben wir den Horizont eröffnet und abgeschritten, in dem allein die Er-
zählung von Gen 22 verstanden und ausgelegt werden kann. Auslegung ist ja
immer ein Geschehen, das von einem Vorverständnis ausgeht und letztlich im-
mer ein Verständnis des Ganzen einschließt: zunächst des Ganzen des Kontex-
tes, in dem ein Text steht, dann auch des erweiterten Kontextes, also der ganzen
Offenbarung der Heiligen Schrift, die „hinreichendes Korrektiv gegen jedwe-
de Manipulation ist“.20 Schließlich ist die Aussage eines Textes von der Sinn-
gestalt der ganzen Religion her zu bestimmen, deren Glaubensausdruck er ist.
Nicht zuletzt ist das Leben im Ganzen der Schöpfung in den Blick zu nehmen,
auf das hin ein Text ja ausgelegt wird.

Die Auslegung ist also kein Handwerk, das man einfach auf der Universität
erlernen könnte. Vielmehr setzt sie eigene Glaubenserfahrung und eigene
Glaubenspraxis voraus, insbesondere die gläubige Mitfeier der Liturgie. Denn
die Liturgie mit ihrem Festkalender ist Ursprung und Ziel aller biblischen Tex-
te und damit auch der Theologie.

Bibelauslegung verlangt von daher auch mehr als die Kriteriologie der his-
torisch-kritischen Exegese. Es geht um ein geistiges bzw. geistliches Verständ-
nis der Schrift, das „nur geweckt werden und nicht zu irgendeinem Zeitpunkt
als abgeschlossener Prozess betrachtet werden“ kann: „Geistiges Schriftver-
ständnis ist ein Weg“, so der Passauer Alttestamentler Ludger Schwienhorst-
Schönberger. Es vollzieht sich „im Horizont der Erfahrung des unwandelbaren
Lichtes Gottes .., dem auch die Heilige Schrift entstammt“. Dies verlangt eine
Lebensform, die mit der Bibel konform geht, wie das Beispiel des heiligen Au-
gustinus zeigt: der nordafrikanische Rhetoriker fand solange keinen Zugang
zur Schrift, wie er ein Leben führte, das der Bibel widersprach.21

19 Vgl. R. Ratzinger, Der Geist der Liturgie. Eine Einführung. Freiburg 2000, 72.
20 So Th. Nauerth, Wer den Christus streicht, hält Gott fern, in: Publik-Forum 19/2000, 53–54;
54. 
21 Vgl. den Bericht „Neue Akzente in der Bibellektüre“ zu einer Akademie-Studientagung des
Bistums Mainz zum Jahr der Bibel, in: Mainzer Bistumsnachrichten vom 22.1.2003. Nach der
These des Alttestamentlers ist die doppelte historische Vergewisserung hinsichtlich der Ge-
schichte, die der Bibel zugrunde liegt, und der ursprünglichen Bedeutung des biblischen Textes
für sein Verständnis zwar unter den gegebenen geistesgeschichtlichen Voraussetzungen sinnvoll,
aber nicht eigentlich notwendig; ansonsten hätte eine etwa 1700-jährige Auslegungsgeschichte
die Heilige Schrift nicht richtig verstanden. Grundlage des christlichen Glaubens sei der literari-
sche Jesus, der sein Fundament in der historischen Person habe, nicht der historische Jesus.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 107



Klaus W. Hälbig 108

Natürlich lässt sich ein Verständnis des Ganzen immer nur anhand einzelner
Texte gewinnen. Umgekehrt muss sich das Ganze am Einzeltext verifizieren
lassen in dem Sinn, dass ein Textsinn sich auf dieses Ganze hin erschließen
lässt. Es soll also nachfolgend gezeigt werden, in welcher Weise der Text Gen
22 das dargelegte Verständnis der Weisheit Gottes, des Kreuzesopfers, ja des
jüdischen und christlichen Kultes und darin der Schöpfung im Ganzen bzw. des
Kosmos impliziert oder antizipiert. 

7. Die Öffnung des Himmels und der Blick auf den Widder

Beginnen wir mit dem schon genannten Namen des Berges „Morija“. Über-
setzt lautet der Name „Jahwe ist mein Lehrer“ oder „Gott lehrt“.22 Es ist also
ein „Lehrberg“, auf den sich Abraham und Isaak begeben, also eine Art Schu-
le, nämlich die Schule des Lebens und des Sehens zur Erlangung des Lebens
und der Weisheit.

Diese Schule ist nicht vom Tempel getrennt, im Gegenteil: Ist doch der Mo-
rija der Berg in Jerusalem, auf dem später der Tempel errichtet wird (vgl. 2
Chron 3,1). Das Opfer des Isaak nimmt den späteren Opferkult des Jerusale-
mer Tempels vorweg und begründet ihn nach der jüdischen Tradition auf ur-
bildliche Weise. Der irdische Tempel wiederum hat sein Urbild im Himmel, an
dem Mose, aber auch der Prophet Ezechiel Maß nehmen (vgl. Ex 25,40; Ez
40–44; Hebr 8,5). Oder richtiger: der Himmel selbst ist der „Tempel des Herrn“
(Weish 3,14; Hebr 9,24), der Ort, wo die Kerubim und Serafim und „Myriaden
von Engeln“ (Hebr 12,22) die himmlische Liturgie feiern.

Ein solches Engelwesen erscheint ja dem Abraham in dem Augenblick, wo
er das Messer erhebt, um den geliebten Sohn zu opfern (Gen 22, 11–13). Von
den drei Engeln, die Abraham bei Mamre erscheinen, war schon die Rede. Ja-
kob hat in seinem berühmten Himmelsleiter-Traum ebenfalls eine Erscheinung
von Engeln, die auf- und niedersteigen. Dort, wo er diesen Traum hatte, errich-
tet und salbt er einen Gedenkstein als Grundstein des Heiligtums, das am Of-
fenbarungsort zu errichten ist, wo sich das „Himmelstor“ auftut (vgl. Gen
28,12–22) – nach jüdischer Überlieferung Ursprung und Mitte der Welt. Ent-
sprechend ist die Erzählung vom Jakobstraum auch Lesungstext bei der Weihe
einer Kirche.

Im Johannesevangelium wird auf diesen Jakobstraum unmittelbar vor dem
ersten Zeichen, dem Weinwunder auf der Hochzeit zu Kana, Bezug genom-
men, wenn dort Jesus verheißt: „Ihr werdet den Himmel geöffnet und die En-

22 Vgl. R. Brandscheidt, Das Opfer des Abraham (Genesis 22,1–19), in: Trierer theologische
Zeitschrift1/ 2001, 1–19; 8f.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 108



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 109

gel Gottes auf- und niedersteigen sehen über dem Menschensohn“ (Joh 1,51).
Diese Himmelsöffnung geschieht bei der Taufe Jesu (Joh 1,32; Mk 1,10) und
endgültig dann bei der Kreuzigung bzw. mit der Öffnung der Seite durch die
Lanze (Joh 19,34, vgl. 7,38f). Bei Joseph Ratzinger heißt es dazu, dass wir sol-
che Symbole und Zeichen brauchen, „gerade damit wir durch das ‚Bild‘, durch
das Zeichen lernen, den offenen Himmel zu sehen; damit wir fähig werden, im
durchbohrten Herzen des Gekreuzigten das Geheimnis Gottes zu erkennen“.23

Ein Symbol des offenen Himmels ist auch das Zerreißen des Vorhangs des
Tempels bei der Kreuzigung (vgl. Mt 27,51; Hebr 10,20). War doch dieser Vor-
hang nach Philon von Alexandrien ein aus den vier Urelementen der Schöp-
fung gewobenes kosmisches Bild des Himmels.24

Dieser Blick in den geöffneten Himmel, der Isaak auf dem Opferholz und
Christus auf dem Kreuzesholz bzw. den Getauften in seiner Nachfolge ge-
schenkt wird, ist nach Kardinal Ratzinger der Augenblick, den der jüdische wie
auch der christliche Kult festhalten und vermitteln wollen. Kult ist seinem We-
sen nach nichts anderes als diese Öffnung des Himmels und damit die Aus-
richtung des ganzen leibhaften Menschen auf die Anbetung Gottes.25

Bei diesem Aufblick zum Himmel sieht Abraham, sieht Isaak den Widder in
der Baumgabel. Gemeint ist ein männliches Lamm, das dann bei dem von Mo-
se eingeführten jüdischen Osterfest jeweils in der Zeit des Frühlingsbeginns zu
opfern ist. Auch im Johannesevangelium ist unmittelbar vor der Verheißung
des offenen Himmels zweimal vom „Lamm“ die Rede. Mit den Worten „Seht,
das Lamm Gottes, das die Sünde der Welt hinwegnimmt“ verweist der Täufer
auf den gefundenen Messias (Joh 1,29.36). In jeder katholischen Eucharistie-
feier fordert der Priester unmittelbar vor dem Empfang des „Leibes Christi“ die
Gläubigen mit diesen Worten des Täufers auf, das am Kreuzesstamm ge-
schlachtete „Osterlamm“ zu sehen. Was aber hat es mit diesem Lamm oder
Widder auf sich? Und wie verhält sich der Blick auf das Lamm mit der Öffnung
des Himmels oder des Himmelstores?

8. Der 25. März: Beginn der Schöpfung und der Erlösung

Zur Beantwortung dieser Fragen ist wenigstens ansatzweise eine Erschließung
des alten religiösen Weltbildes notwendig. In dem christologisch gedeuteten

23 Der Geist (Anm. 19), S. 53.
24 Vgl. E. Schweizer, Die „Elemente der Welt“. Gal 4,3.9; Kol 2,8.20, in: ders., Beiträge zur
Theologie des Neuen Testamentes. Neutestamentliche Aufsätze (1955–1970). Zürich 1970,
147–163: 152.
25 Vgl. J. Ratzinger, Schauen auf den Durchbohrten. Versuche zu einer spirituellen Christologie,
Einsiedeln 21990, 93–101 („Das Lamm erlöste die Schafe“): 96ff.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 109



Klaus W. Hälbig 110

Sonnenlied Psalm 19,6 heißt es von der Sonne, sie gehe aus ihrem (Braut-)Ge-
mach hervor „wie ein Bräutigam“ und durchlaufe ihre Jahresbahn „wie ein
Held“. Der Beginn dieser Bahn durch das Band der Tierkreiszeichen wird
durch die Frühlings-Tag-und-Nacht-Gleiche markiert, nach dem alten Juliani-
schen Kalender der 25. März. Dieses Datum galt nicht nur als Anfang des Jah-
res, sondern auch als Anfang der Schöpfung überhaupt.26

Die jüdische Liturgie hat das Abrahamopfer eben auf diesen Tag bzw. den
14. Nisan datiert. Ebenso feiert die christliche Liturgie die Menschwerdung
Gottes im Schoß („Brautgemach“) der Jungfrau Maria am 25. März (Fest „Ma-
riä Verkündigung“). Nach der astrologischen Symbolik bzw. der Bildsprache
der alten Kulturen im Mittelmeerraum wird dieser Frühlingspunkt durch das
Zeichen des Widders als Bild kosmischer und menschlicher Vitalität darge-
stellt. „What is Spring?“ fragt der englische Dichter Gerald Manley Hopkins SJ
in einer Gedichtzeile und antwortet: „Growth in every thing“. 

Im Frühjahr erwachen die Lebensgeister neu, wird auch und gerade die in
der Sonne symbolisierte sexuelle Zeugungskraft des Mannes neu lebendig.
Wie diese „Frühlingsgefühle“ zu erklären sind, ist wissenschaftlich ein Rätsel;
fest steht nur, dass sie mit hormonellen Veränderungen zu tun haben, also dass
mehr körpereigene Glückshormone wie Endorphine und Sexualhormone aus-
geschüttet werden. Auch in der Tierwelt lassen sich diese Veränderungen be-
obachten. Auf jeden Fall dürften die alten Kulturen nicht Unrecht haben, wenn
sie die wärmende Frühlingssonne nicht nur im Zeichen des Widders, sondern
auch im Bild des „Bräutigams“ sahen (Ps 19,6; vgl. Joh 3,29; zum „Lamm“ als
„Bräutigam“ vgl. Offb 19,7).

Der Jahres-Sonnenlauf selbst mit den beiden Äquinoktien im Frühling und
Herbst und den beiden Sonnenwenden im Sommer und Winter erscheint in den
alten Kulturen im Zeichen des Chi (=X). Platon hat in seiner im Dialog „Ti-
maios“ (12 C) entwickelten Schöpfungslehre das Chi als Weltseele (Weisheit)
gedeutet, worauf besonders Justin der Märtyrer zur Deutung des Kreuzesmy-
steriums Bezug nimmt. Danach ist, wie Ratzinger hervorhebt, das Kreuz Chris-
ti „der Struktur des Alls eingeschrieben. Der Kosmos spricht uns vom Kreuz,
und das Kreuz enträtselt uns den Kosmos. Es ist der eigentliche Schlüssel aller
Wirklichkeit“.27

In der frühchristlichen Theologie und Ikonographie wird aber nicht nur das
Kreuz Christi vom kosmischen Chi her verstanden. Auch das Feuerholz, das

26 Vgl. R. Ratzinger, Der Geist (Anm. 19), 93f. Zum Schöpfungspsalm 19 vgl. ebd. 60; 89; 94.
Zum Ganzen vgl. außerdem H. Schade, Lamm Gottes und Zeichen des Widders. Zur kosmolo-
gisch-psychologischen Hermeneutik der Ikonographie des „Lammes Gottes“, hrsg. von V.H. El-
bern, Freiburg 1998.
27 J. Ratzinger, Der Geist (Anm. 19), 156. Dazu vgl. St. Heid, Kreuz Jerusalem Kosmos. Aspekte
frühchristlicher Staurologie (Jahrbuch für Antike und Christentum. Ergänzungsband 31). Müns-
ter 2001, bes. 13–60 (Ursprung des Kosmoskreuzes bei Justin). 

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 110



Das Opfer Abrahams und das Kreuzesopfer Christi 111

Isaak auf seinem Rücken den Berg Moria hinaufträgt, sowie der „Baum“, in
dem sich der Widder verfangen hat (Gen 22,13), wurde in X-Form darge-
stellt.28 Ein frühjüdisches Midrasch-Werk vergleicht die Hölzer des Isaak eben-
falls mit dem Kreuz; ähnlich sehen die Väter (Irenäus, Augustinus u.a.) eine
Parallele zwischen dem Holztragen des Isaak und dem Kreuztragen Christi.29

Das heißt, das alttestamentliche Abrahamopfer kann in jeder Hinsicht als wirk-
liches Vorausbild oder Typos des Kreuzesopfers Christi gelten, was durch das
typologische Bild-Programm der Alten Kirche ja auch vielfach belegt ist (vgl.
z.B. die Darstellung in der Lateranbasilika in Rom). 

Diese weitreichende typologische Entsprechung lässt die Einheit der beiden
Testamente, aber auch die Einheit von Schöpfung und Erlösung unmittelbar
einleuchten. Das Judentum kann von daher nicht als bloße Vorläufer-Religion
des Christentums verstanden werden. Es ist vielmehr bleibend die „Wurzel“,
die die Zweige der zum Glauben bekehrten Völker trägt (vgl. Röm 11,13–24).
Im Kreuzesopfer ist aber auch tatsächlich die trennende Feindschaft zwischen
Israel und den Völkern niedergerissen (Eph 2,14f). Die Öffnung nach oben, zu
Gott, ermöglicht auch (und erst) die Öffnung der Menschen füreinander.

Die Religion des Kreuzes und so der Weisheit stößt die kosmische Religio-
sität der Völker nicht zurück, sondern integriert sie zusammen mit Israels Er-
lösungshoffnung „auf höherer Ebene“ zu einem neuen Ganzen. So ist das
Kreuz wirklich „ein Licht, das die Heiden erleuchtet und Herrlichkeit für das
Gottesvolk Israel“ (Lk 2,32). Sehende wie Abraham, Isaak und Jakob, aber
auch Sehende der Religionen weisen dafür den Weg. Der Weg zum Heil selbst
ist aber der am Kreuz Erhöhte, der alle Herzen an sich zieht (Joh 12,32): „Wer
ihn gesehen hat, hat den Vater gesehen“ (Joh 14,9).

28 Vgl. etwa die Miniatur eines dänischen Psalters im Museum Condé in Chantilly – Abb. in: Die
große Bibel, hrsg. von G. Stemberger/ M. Prager. Salzburg 1975 (Sonderdruck Dortmund 1983),
Bd. 1, 91.
29 Vgl. L. Kundert, Die Opferung (Anm. 11) Bd. 2, 144ff; Augustinus, Die Hochzeit zu Kana. Aus
den Predigten über das Evangelium nach Johannes (Zeugen des Wortes 30), Freiburg 1941, 53.
Vgl. auch M Krupp, Den Sohn opfern? Die Isaak-Überlieferung bei Juden, Christen und Musli-
men. Gütersloh 1995, 32 und 39.

96-111  03.02.2004  14:02 Uhr  Seite 111


