
„Gott live erleben“? 
Eucharistie und Buße heute

Karlheinz Ruhstorfer, Freiburg

Hinführung 

1. Kirchliche Phänomene

„Das Prayerfestival-Wochenende bot den jungen Menschen die Möglichkeit, mehr über Jesus,
den christlichen Glauben und die Sakramente zu erfahren und ‚Gott live’ zu erleben. Während
der gesamten Veranstaltung, die mit einer Heiligen Messe begann und endete, stand Jesus in
Form der Monstranz ausgesetzten Eucharistie 40 Stunden lang buchstäblich im Mittelpunkt [...].
Einige junge Menschen gaben während der Veranstaltungen Zeugnis, wie sie Jesus in ihrem Le-
ben erfahren haben und wie sich ihr Leben dadurch verändert hat. Besonders rege genutzt wurde
während der gesamten Veranstaltung die Möglichkeit zu beichten. So äußerte sich ein Priester
am Ende mit den Worten, dass er noch nie soviel Jugendbeichten am Stück gehört habe. Die
Spendung des eucharistischen Einzelsegens am Samstagabend durch [N.N.] wurde von vielen als
ein Höhepunkt der Veranstaltung und als eine besondere Möglichkeit, Jesus zu begegnen, emp-
funden.“1

Wenn dem so ist, wenn dem allgemeinkirchlich so wäre, dann sähe es doch
in der kirchlichen Jugendarbeit blendend aus, bedenkt man, welche zentrale
Stellung Eucharistie, Buße und die Gemeinschaft der Glaubenden im Leben
der Kirche hat. Papst Johannes Paul II. stellte in seiner jüngsten Enzyklika
„Ecclesia de Eucharistia“ fest,2 dass die Kirche von der Eucharistie lebe, und
dass diese „den Kern des Mysteriums der Kirche“ enthalte. Die Kirche erfahre
in den eucharistischen Gaben unaufhörlich die Gegenwart des Herrn. In der
Eucharistie erfülle sich die Verheißung aus Mt 28,20: „Seid gewiss: Ich bin bei
euch alle Tage bis zum Ende der Welt“. Die im gemeinsamen Mahl erfahrbare
Gegenwart des Herrn stifte die Gemeinschaft des Gottesvolkes, und sie sei der
Grund für die Zuversicht, dass der an Pfingsten begonnene Pilgerweg auch
tatsächlich zur endzeitlichen Vollendung führe.

Eine umfassende Harmonie zwischen der von der Kirche verkündeten und
gelehrten Glaubenswahrheit bezüglich der sakramentalen Gegenwart Jesu
Christi einerseits und dem gelebten Leben, den Hoffnungen und Bedürfnissen
heutiger Jugend andererseits kann in unserer aktuellen Situation jedoch nicht
festgestellt werden. Nicht nur, dass spirituelle „Events“ wie das „Prayerfesti-

1 Aus einem Zeitungsbericht über das „Prayerfestival“ der Jugend 2000 im Mai 2003.
2 Enzyklika Ecclesia de Eucharistia von Papst Johannes Paul II. (Verlautbarungen des Apostoli-
schen Stuhls 135, zweite Auflage), hrsg. v. Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz. Bonn
2003, 1.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 112



val“ bloß eine Minderheit ansprechen, auch dort, wo real existierende Eucha-
ristie massenhaft die Gemüter bewegt und erregt, wie etwa auf dem ökumeni-
schen Kirchentag in Berlin, darf eine tiefere Harmonie zwischen kirchlicher
Lehre und heutiger Welt bezweifelt werden. Es muss kritisch angefragt wer-
den, ob die zahlreichen christlichen Elitebewegungen, aber auch die religiösen
Massenphänomene tatsächlich Anzeichen für eine Versöhnung von Kirche und
heutiger Welt sind, oder ob kirchliche Verkündigung die Menschen unserer
Zeit letztlich doch nicht mehr erreicht. Gewiß jedoch kann man feststellen,
dass sich in der provokativ modischen Wendung „Gott live erleben“ ein Be-
dürfnis ausspricht, das in vielfältiger Weise, explizit oder implizit, in den Men-
schen heute vorhanden ist. Nach diesen ersten Beobachtungen und Bemerkun-
gen möchte ich in einem zweiten Schritt zeigen, dass die Erfahrungen, wie sie
in der Eucharistie, aber auch in der Buße, gemacht werden können, durchaus
diesem Bedürfnis der Zeit entsprechen.

2. Geistesgeschichtliche Beobachtungen

Die Sakramentenpastoral, die Verkündigung im Religionsunterricht, aber auch
die Predigt im Gottesdienst waren in den letzten Jahrzehnten in einer erfah-
rungsorientierten Theologie grundgelegt, deren prominentester Vertreter Karl
Rahner ist.3 Diese Theologie wiederum hat ihr philosophisches Fundament im
Denken Martin Heideggers, dessen Schüler Rahner war.4 Die eben genannte
Pastoral der Erfahrung und des Alltags lässt sich folgendermaßen kennzeich-
nen: Der Mensch ist durch seine Weltlichkeit bestimmt. Diese Welt, und das
heißt immer auch das gelebte Leben des Alltags, ist der primäre Aufenthalt des
Menschen. Die Pastoral versucht deshalb, zwischen den inneren und äußeren
Erfahrungen des Menschen und der Verkündigung eine Korrelation herzustel-
len. Im Idealfall soll die Wahrheit der Verkündigung authentisch erfahren wer-
den und ihre Fruchtbarkeit im Alltag zeigen. Diesem Modell liegen folgende
Überzeugungen zu Grunde: 1. Es gibt eine authentische Erfahrung. 2. Das Da-
sein des Menschen ist auf das Sein selbst ausgerichtet, das der innerste Grund
der Welt ist. 3. Dieses Sein selbst wird in der menschlichen Existenz erfahren,
und diese Erfahrung darf als Gotteserfahrung interpretiert werden.

Eucharistie und Buße heute 113

3 Zu Rahner, seiner Bedeutung für die Theologie und zu weiterführender Literatur siehe A. Raf-
felt, H. Verweyen, Karl Rahner, München 1997. Zu Rahners Einfluss auf die neuere katholische
Sakramentenlehre siehe E.-M. Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre. Darm-
stadt 2002, 19ff., 52 und 67.
4 Zum Verhältnis Rahners zu Heidegger siehe K. Rahner, Einführung in den Begriff der Existen-
tialphilosophie bei Heidegger, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 2, bearb. v. A. Raffelt. Solothurn,
Düsseldorf, Freiburg 1995, 319–346.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 113



Karlheinz Ruhstorfer 114

Nun aber ereigneten sich in den letzten vierzig Jahren geistesgeschichtliche
Umbrüche, die diesem Modell den Boden unter den Füßen entzogen haben: 1.
Die Authentizität der Erfahrung wurde bestritten. Der Unterschied zwischen
Schein und Sein wurde ins Gleiten gebracht. In diesem Zusammenhang geriet
auch die Vorstellung von einem wahren, authentischen Selbst in Verdacht
(Foucault). 2. Die ursprüngliche Erfahrung von weltlichem, aber auch trans-
zendentalem „Sein“ und die Ausrichtung auf eine eschatologische Fülle der
Gegenwart wurden in Zweifel gezogen (Derrida). 3. Anstelle der Erfahrung der
Präsenz wurde die quasiursprüngliche Erfahrung der Differenz gesetzt, die ih-
rerseits gewissermaßen fast theologischen Status bekam, will sagen: Die An-
dersheit des Anderen, jedes Anderen, trat an die Stelle Gottes (vgl. Levinas).
Im je Anderen wird Gott erfahren und auch nicht erfahren. Ein Pluralismus der
Götter, ein göttlicher Pluralismus löste den Glauben an einen Gott ab.5

Generell ist festzuhalten: In der Postmoderne wird die Weltlichkeit der Welt
und ihre Erfahrbarkeit durch die Sprachlichkeit der Sprache, einer stets medial
vermittelten Sprache, ersetzt,6 dies zeigt sich auch, nebenbei bemerkt, in der
Wendung: Gott live erleben, die gerade auf eine medial vermittelte Präsenz ei-
ner Person oder eines Ereignisses abhebt.7 Das weltliche Außen zur medialen
Wirklichkeit verliert an Bedeutung. Konkret zeigt sich dies etwa darin, dass

5 Daraus folgt, dass universale und absolute Normen kaum mehr Geltung beanspruchen können.
Jede Universalität wird regionalisiert, d.h. als Wert und Norm einer bestimmten, durch einen spe-
ziellen Diskurs verbundenen Gruppe entlarvt. Daraus resultiert für das Individuum allerdings
auch, dass es in keinem gültigen Gefüge von Weisungen und Orientierungen mehr steht, das ihm
erlaubt, eine feste Identität auszubilden und sein eigenes moralisches Verhalten gemäß einer fes-
ten Unterscheidung von gut und böse auszurichten. Schon in den frühen achtziger Jahren hatte
der französische Philosoph Michel Foucault den Versuch unternommen, ohne einen Kodex von
sittlichen Geboten eine Ethik zu entwerfen, die es erlaube, ein stets offenes Selbst ohne Identität
zu entwerfen und immer wieder zu modifizieren, getragen vom unbestimmten und unbestimm-
baren Willen, ein anderer zu werden. Man darf noch hinzufügen, dass in diesem Spiel der Wahr-
heiten die traditionellen Gemeinschaften wie Kirche und Staat samt ihren Suborganisationen bis
hin etwa zu kirchlichen Vereinen lediglich den Status von Sekten haben. Zu Foucault siehe etwa
H. Becker u.a. (Hgg.), Freiheit und Selbstsorge. Interview 1984 und Vorlesung 1982, Frankfurt
1985 und M. Foucault, Eine Ästhetik der Existenz, in: Von der Freundschaft. Michel Foucault im
Gespräch, Berlin o.J., 133–141.
6 C.-A. Scheier unterscheidet die industrielle Moderne von der medialen. Letztere entspricht in
meiner Diktion der Postmoderne. Siehe C.-A. Scheier, Aporien oder die poröse Moderne, in:
Vittoria Borsò, Björn Goldammer (Hrsg.), Moderne(n) der Jahrhundertwenden. Spuren der Mo-
derne(n) in Kunst, Literatur und Philosophie auf dem Weg ins 21. Jahrhundert. Akten des Kon-
gresses ‚Moderne der Jahrhundertwende(n) 24.–27. November 1998 an der Heinrich-Heine-Uni-
versität Düsseldorf, Baden-Baden 1999, 57–66 und ders., Nur noch eine Spur der Spur? Vom
schwierigen Verhältnis des philosophischen Denkens zur theologischen Tradition, in: Braun-
schweiger Beiträge für Theorie und Praxis 96–2 (2001) 45–49
7 Diese Wendung zur Sprachlichkeit birgt durchaus eine Chance für Theologie im Allgemeinen
und für Sakramentenlehre im Besonderen. Siehe dazu R. Englert, Sakramente und Postmoderne
– ein chancenreiches Verhältnis, in: Katechetische Blätter 121 (1996) 155–153; vgl. auch Faber,
Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 19–25 und 54f.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 114



Eucharistie und Buße heute 115

nicht mehr zwischen einer authentischen weltlichen Erfahrung und dem Kon-
sum eines Videoclips unterschieden werden kann. Die virtuelle Welt des Fern-
sehens, des Internet und der anderen Kommunikationsmedien ist ebenso wirk-
lich, ja wirklicher als die Erfahrung eines Sonnenaufgangs oder der Blick in
das Auge eines geliebten Menschen. 

Wenn nun heute junge Menschen das Bedürfnis verspüren, die Fülle der Ge-
genwart in der eucharistischen Anbetung zu erfahren oder durch Vorbereitung
und Empfang des Bußsakramentes, sich selbst auf ein Ideal von Vollkommen-
heit hin auszurichten oder im Rahmen kirchlicher Jugendorganisationen Com-
munio zu erleben, dann meldet sich darin das Bedürfnis nach Sammlung im
weitesten Sinne angesichts einer allgemeinen Zerstreuung. Doch ist genau hier
Acht zu geben, ob das Movens einer solchen Sammlung vor einer „allgemei-
nen“ Vernunft und vor einem „allgemeinen“ Verständnis der christlichen Of-
fenbarung gerechtfertigt werden kann. Andernfalls bleibt der Beweggrund der
Sammlung willkürlich, partikulär und mithin fundamentalistisch. Man bleibt
im postmodernen Zirkel zwischen Fundamentalismus und Relativismus, Limi-
tation und Transgression, Setzen von Grenzen und Überschreiten derselben be-
fangen. Die postmoderne grundlose Grundfrage: „Warum nicht?“ erlaubt es
nämlich, sich in jedem beliebigen partikulären Zeichensystem einzurichten,
sich um ein bestimmtes Wort zu sammeln, fordert aber nichtsdestoweniger,
stets die Möglichkeit der Subversion und damit der Zerstreuung offen zu las-
sen.

Die folgenden Überlegungen setzen die Überzeugung voraus, dass die Fro-
he Botschaft des Neuen Testaments als sprachlicher Grund schlechthin und
mithin auch für die Postmoderne aufgewiesen werden kann.8 Die Weisung des
„Evangeliums“ ist die Weisheit, welche gerade in der Postmoderne gleichgül-
tig geworden ist, welche aber zugleich eine Bedingung der Möglichkeit für die
Existenz der Postmoderne ist. Es kann hier nicht darum gehen, diese Überzeu-
gung zu begründen, wohl aber können einige skizzenhafte Bemerkungen über
die Grundlegung der Eucharistie und der Buße im Neuen Testament und
schließlich in der Person Jesu gemacht werden. Dabei will die dogmatische
und mithin rationale Entfaltung der Sakramente in der Geschichte als Wegwei-
sung für das Verständnis der Schrift dienen. Nach Skizzen zur traditions-
gemäßen und in diesem Sinne herkömmlichen Sicht der Sakramente soll kurz
deren innerer Zusammenhang herausgearbeitet und dessen Bedeutung für un-
sere Situation aufgezeigt werden.

8 Siehe dazu K. Ruhstorfer, Konversionen. Eine Archäologie der Bestimmung des Menschen bei
Foucault, Nietzsche, Augustinus und Paulus. Paderborn, München, Wien, Zürich 2003 (im
Druck).

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 115



Karlheinz Ruhstorfer 116

I. Eucharistie und Buße traditionell

1. Eucharistie und eucharistische Anbetung

Maßgeblich für jedwedes Verständnis von Eucharistie sind zunächst die
Abendmahlsberichte des Neuen Testaments. Für deren Verständnis sind fol-
gende biblische Selbstverständlichkeiten vorauszusetzen: Nahrung, besonders
in Gestalt von Brot, Wein gilt stets als Zeichen für das Leben und die Lebens-
freude, genauer für das, was Leben und Freude ermöglicht. Des Weiteren ist
ein gemeinsam eingenommenes Mahl häufig ein Zeichen für die Gemeinschaft
selbst bzw. es stiftet eben die Gemeinschaft von Menschen9. Das Mahl, das Je-
sus mit seinen Jüngern kurz vor seinem Tod in Jerusalem gefeiert hat, steht be-
reits unter dem Zeichen seines Kreuzestodes. Es deutet den Tod und darüber
hinaus das ganze Tun Jesu in dieser Welt. Obwohl es sich beim letzten Abend-
mahl nicht um ein Paschamahl handelt,10 steht es doch im Zusammenhang mit
dem höchsten Fest des Judentums, das die Befreiung der Israeliten aus der –
selbstverschuldeten – Sklaverei in Ägypten durch das Heilshandeln Gottes er-
innert und mehr noch gegenwärtig setzt.

Bei der Interpretation des letzten gemeinsamen Mahles Jesu mit seinen
Schülern und Freunden ist es sinnvoll, sich auf die Einsetzungsworte und damit
auf das zu konzentrieren, was Jesus selbst gesagt hat bzw. ihm von den neutes-
tamentlichen Autoren mit der Absicht, seine Person und sein Tun zu deuten, in
den Mund gelegt wurde.11 Jesus nimmt nun beim letzten Mahl gemäß der jüdi-
schen Sitte Brot und spricht über dieses Brot den Lobpreis. Er bricht es und gibt
es seinen Tischgenossen. Im Matthäusevangelium spricht er dabei die Worte:
„ ,Nehmt, esst; das ist mein Leib‘. Und er nahm einen Kelch, dankte, gab [ihn]
ihnen und sagte: ‚Trinkt alle daraus. Das ist mein Blut des Bundes, das vergos-
sen wird für viele zur Vergebung der Sünden‘ “ (Mt 26,26–28).12

Zunächst ist die Ungeheuerlichkeit festzuhalten, den Leib Jesu zu essen und
sein Blut zu trinken. Gefordert ist hier allerdings eine Unterscheidung im
Wahrnehmen im eigentlichen Sinn des Wortes. Die Wahrheit des Brotes und
des Weines ist aufzunehmen und diese besteht darin, Leib und Blut Christi zu

9 Siehe z.B. Gen 18,1–8; Jer 16,7; Ex 24,8.11; Dtn 8,7–18; dazu F.-J. Nocke, Spezielle Sakra-
mentenlehre, in: T. Schneider (Hrsg.), Handbuch der Dogmatik, Bd.2, Düsseldorf 1992,
269–273.
10 Siehe dazu Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 100.
11 Zu den Abendmahlsberichten siehe X. Léon-Dufour, Abendmahl und Abschiedsrede im Neuen
Testament, Stuttgart 1983; J. Rohloff, Herrenmahl und Amt im Neuen Testament, in: KuD 47
(2001) 68–89; P. Stuhlmacher, Das neutestamentliche Zeugnis vom Herrenmahl, in: ZThK 84
(1987) 1–35.
12 Zur Exegese dieser Verse siehe U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus. Band 4, Mt 26–28
(EKK 1,4), Düsseldorf-Zürich-Neukirchen-Vluyn 2002, 93–122.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 116



Eucharistie und Buße heute 117

sein.13 Um diese Wahrheit wahrnehmen zu können, muss zunächst zwischen
dem sinnlichen und dem geistigen Vernehmen unterschieden werden. Das Brot
und der Wein werden gesehen. Der Leib und das Blut Christi werden eingese-
hen. Schon Augustinus sagt: „Jene [Dinge], Brüder, werden deshalb Sakra-
mente genannt, weil in ihnen Eines gesehen und Anderes eingesehen [intelligi-
tur] wird. Was gesehen wird, hat eine körperliche Gestalt, was eingesehen
wird, hat eine geistliche Frucht“.14 Die hier geforderte Einsicht entspricht der
Vernunft, geht jedoch über sie hinaus und ist deshalb Glaubenseinsicht. Der
Glaube selbst bleibt trotz aller Vernünftigkeit unverfügbare Gabe Gottes. Die
Einsicht des Glaubens (intellectus fidei) setzt nun voraus, dass der Sprecher der
oben zitierten Einsetzungsworte von jedem anderen möglichen Sprecher un-
terschieden ist. In Jesus Christus ist die Herrlichkeit Gottes zur geschichtli-
chen, weltlichen und sprachlichen Gegenwart gekommen. Nur wenn Gott
selbst, der Schöpfer des Himmels und der Erde, in Jesus gegenwärtig ist,
kommt ihm die Macht und Vollmacht zu, diese Worte zu sprechen und von den
Hörern des Wortes die Unterscheidung von Sehen und Einsehen zu fordern.
Das derart bekehrte Denken vernimmt im Brot nun die leibliche Präsenz Jesu
und in dieser die Gegenwart der göttlichen Herrlichkeit. Die Herrlichkeit Got-
tes selbst will für die Menschen zur erfahrbaren Gegenwart kommen – wohl-
gemerkt zur geistig erfahrbaren Gegenwart. Woran aber sind die Macht und die
Herrlichkeit Gottes zu erkennen? Paradoxerweise erscheinen sie in der Ohn-
macht und in der Schändlichkeit des Kreuzestodes Jesu. Gerade die Entäuße-
rung ist das Signum für Macht und Herrlichkeit Gottes. Sie stehen unter der
Bestimmung der Selbsthingabe Gottes. Die Liebe ist das Kriterium für die
Glaubwürdigkeit Jesu.

In den eucharistischen Gaben gibt sich Gott in einer Weise den Menschen
hin, dass er ihnen bis zur leiblichen Vereinigung nahe kommt. Gott gibt, und er
wird von den Menschen ganz und gar aufgenommen. Die eigentliche Konkre-
tion und Anschaulichkeit gewinnt die Selbstmitteilung Gottes in Leben, Ster-
ben und Auferstehung Christi. Im Tun des Gottessohnes für uns wird die
Selbstgabe Gottes den Menschen zur Maßgabe für ihr eigenes Tun und Lassen.
In Jesus Christus erscheint die Liebe Gottes zu den Menschen (vgl. Röm 5,8).
Die Tat Gottes in Jesus wird für die Gläubigen der Grund des Dankens, grie-
chisch: eucharistein.15

13 Genau diesen Sachverhalt drückt im metaphysischen Kontext die Lehre von der Transsubstan-
tiation aus. Substanz nämlich ist die bleibende Wahrheit einer Sache. Die Wahrheit des Zeichens
„Brot“ ist es, Leib Christi zu sein. Durch die Wandlung wird aus der Sache Brot in Wahrheit Leib
Christi. Da die Wahrheit generell das unsichtbare, einsehbare Wesen betrifft, ist diese Verände-
rung sinnlich nicht wahrnehmbar, wohl aber geistig.
14 PL 38,1247. Zur grundlegenden Bedeutung Augustins für die Sakramentenlehre siehe Faber,
Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 34–38.
15 Siehe dazu Nocke, Spezielle Sakramentenlehre, 294.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 117



Karlheinz Ruhstorfer 118

Die Rede vom Blut des Bundes setzt den Bundesschluss Gottes mit dem
Volk Israel gegenwärtig (vgl. Ex 24,8), und sie erinnert an die sündentilgende
Wirkung des Bundesschlusses (Jer 31,34). Mit seiner Selbsthingabe in Jesus
Christus erwirbt sich Gott ein neues Bundesvolk, das seine Maßgabe nicht
mehr im mosaischen Gesetz, sondern in dem von Jesus Vollbrachten hat (vgl.
Joh 19,30). Im Blut Christi wird der Zirkel der Sünde durchbrochen. Sünde be-
deutet zunächst Abwendung von Gott, Nichterfüllen des göttlichen Willens.
Diese Abkehr führt die Menschen aber in den todbringenden Kreislauf von Op-
fer und Täter.16 Jede Untat fordert Opfer, jedes Opfer fordert Vergeltung, jede
Vergeltung führt zu neuem Unheil und schließlich zu neuer Untat. Indem Gott
selbst sich opfert, durchbricht er ein für alle Mal den Kreislauf des Todes. Er
vergibt die Sünde. Und er wird für die Opfer der Sünde Grund zur Hoffnung
und schließlich zur Versöhnung, denn der Tod hat nicht das letzte Wort. Dem
Vergießen des Blutes Jesu folgt die Auferstehung. So endet der Einsetzungsbe-
richt bei Matthäus folgerichtig mit dem sog. eschatologischen Ausblick: „Ich
sage euch: ich werde von nun an nicht mehr von diesem Gewächs des Wein-
stocks trinken bis an den Tag, an dem ich von neuem davon trinken werde mit
euch im Reich meines Vaters“ (Mt 26,29). Im Blut des Sohnes versöhnt der Va-
ter die Vielen mit sich. Die Versöhnung vollendet sich in der Gemeinschaft des
himmlischen Mahls.

Die Frohe Botschaft der Versöhnung der Menschen mit Gott und unterein-
ander wird in Leib und Blut Christi nach Augustinus zu einem „sichtbaren
Wort“17. Das „Wort des Glaubens, das wir verkündigen“, wird in den Elemen-
ten Brot und Wein sichtbar. „Kommt das Wort zum Element hinzu, entsteht ein
Sakrament“18, so definiert Augustinus die Sakramente im Allgemeinen. Die
Worte Jesu, die Worte der Verkündigung bilden zusammen mit Brot und Wein
das Sakrament der Eucharistie. Das Sakrament ist ein Zeichen, das auf eine
göttliche Wirklichkeit verweist. Diese Wirklichkeit ist die bleibende Gegen-
wart Gottes in seiner Kirche. Bei der Teilnahme am eucharistischen Leib wird
der Gläubige in das verwandelt, was er sieht, nämlich Brot, und einsieht: Leib
Christi. Wird der Mensch nun zum Leib des Herrn, so bedeutet dies, er wird
Mitglied im Leib Christi, der die Kirche ist. Die Kirche ist die Gemeinschaft
der in Christus erneuerten Menschen. Die Wandlung, welche in der Eucharistie
geschieht, impliziert eine Verwandlung des Menschen, sie stellt ihn unter einen
bestimmten Anspruch.

Vor allem Paulus fordert einen angemessenen Empfang des Leibes und Blu-
tes Christi. Nicht nur soll es keinerlei Spaltungen und Absonderungen inner-

16 Zum Opfercharakter der Eucharistie siehe Faber, Einführung in die katholische Sakramenten-
lehre, 108–112.
17 Io. eu. tr. 80,3 (CCL 36,529,7).
18 Io. eu. tr. 80,3 (CCL 36,529,5f.).

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 118



Eucharistie und Buße heute 119

halb der Gemeinde geben (1 Kor 11,18), und zwar, weil die Einheit des Leibes
Christi in Liebe zu wahren ist. Auch bedarf es einer persönlichen Prüfung. In
Frage steht hierbei das Gottverhältnis der individuellen Person. Hat sich der
Einzelne willentlich von Gott abgewandt? Und schließlich gilt es, das eucharis-
tische Mahl von jedem anderen Mahl zu unterscheiden, denn „der isst und
trinkt sich selbst das Gericht, der isst und trinkt, ohne den Leib [des Herrn] zu
unterscheiden“ (1 Kor 11,29). Die Verwandlung des Menschen beginnt vor der
Eucharistie, und sie wird in ihr und nach ihr fortgesetzt.

Die Ehrfurcht und das Maß an Vorbereitung auf das eucharistische Mahl
wurde im Lauf des Mittelalters derart hoch angesetzt, dass nun aus Furcht vor
den Folgen unangemessenen Kommunionempfangs nur noch selten das Brot
gegessen und aus dem Kelch getrunken wurde.19 Die Praxis der Kelchkom-
munion aller Gläubigen verschwand schließlich ganz.20 An die Stelle des eu-
charistischen Mahls trat mehr und mehr die Verehrung des Brotes auch unab-
hängig von der eigentlichen Eucharistiefeier. Erst mit dem Dekret Pius X. über
den häufigen Kommunionempfang (1905) und mit der liturgischen Bewegung
wird häufiger Kommunionempfang wieder selbstverständlich. Diese Entwick-
lung ist nicht zuletzt deshalb zu begrüßen, weil die Gegenwart Gottes in den
eucharistischen Gaben trotz bleibender Präsenz in der Hostie letztlich nur vom
Abendmahl Jesu mit seinen Jüngern her zu begreifen ist.21 Nur im Zusammen-
spiel von Wortgottesdienst, in dem die Worte der Frohen Botschaft gehört wer-
den, und eucharistischer Mahlfeier, in welcher das Tun Jesu zur Gegenwart
kommt, kann die Eucharistie ihre volle Wirkung entfalten. Hier vollzieht sich
das Tun der Wahrheit, das Jesus den Seinen aufgetragen hat: „Tut dies zu mei-
nem Gedächtnis!“ Im Glauben daran, dass Gott selbst in diesem Tun am Werk
ist, kann Gott in der Eucharistie „live“ erlebt werden.

2. Buße und Beichte

Das eigentliche Sakrament der Sündenvergebung, welches an Dignität der Eu-
charistie entspricht, ist das Sakrament der Taufe. In der Taufe wird dem Gläu-
bigen sämtliche Schuld vergeben, ja mehr noch, er wird „in Christus“ zu einem
neuen Menschen, und er wird damit Mitglied am Leib Christi, d.h. in der Kir-
che. Während die Praxis der Taufe und der Eucharistie im Neuen Testament
gut bezeugt sind, ist das Sakrament der Buße hingegen nicht so explizit im
Neuen Testament verankert. Es finden sich aber in den Worten und Taten Jesu
viele implizite Hinweise auch auf eine sakramentale Buße und Sündenverge-

19 A. Heinz, Kommunionempfang, I. Geschichte, in: LThK VI 31997, 219f.
20 R. Kaczynski, Kelchkommunion, in: LThK V 31996, 1386.
21 Schon das Trienter Konzil hat den Empfang als den primären Sinn der Eucharistie herausge-
stellt (DH 1643), dazu auch Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 116.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 119



Karlheinz Ruhstorfer 120

bung.22 Gerade die Mahlgemeinschaft mit den Zöllnern und Sündern wird Je-
sus zum Anlass zu verdeutlichen: „Ich bin nicht gekommen, Gerechte zu beru-
fen, sondern Sünder“ (Mk 2,17 par.). Von besonderer Bedeutung für die Aus-
bildung der kirchlichen Bußpraxis wird die Gemeinderegel in Mt 18,15–18.23

Hier findet sich eine gestufte Ordnung der Rückkehr des Sünders in die Ge-
meinschaft der Glaubenden. Der christlichen Gemeinde als solcher wird hier
die Vollmacht übertragen, die Vergebung der Sünden auszusprechen: „Was ihr
auf Erden binden werdet, soll auch im Himmel gebunden sein, und was ihr auf
Erden lösen werdet, soll auch im Himmel gelöst sein“ (Mt 18,18).24 Es dürfte
jedoch in dem Moment, als sich in den ersten Gemeinden eine Aufgabenver-
teilung und eine Ämterstruktur ausgebildet haben, eine besondere Kompetenz
der Amtsträger zur Sündenvergebung in der Gemeinde erforderlich geworden
sein.25 Die Buße war in frühester Zeit ein öffentlicher Akt, der zudem nur ein-
mal im Leben vollzogen werden konnte. Erst im sechsten Jahrhundert bildete
sich die Praxis der individuellen und wiederholbaren Beichte heraus. Wesent-
liche Bestandteile des Beichtsakraments sind die menschlichen Bußakte:
Reue, Bekenntnis, Bußwerk, diese werden in scholastischer Begrifflichkeit die
„Materie“ der Beichte genannt. Die Absolution durch den Priester wird nun
zum zweiten Wesenselement, zur sog. „Form“ des Sakraments. In persona
Christi spricht der Priester die Vergebungsworte, die bewirken und anzeigen,
dass Gott durch Christus jede Sünde vergibt, wenn der Mensch zur Umkehr be-
reit und darüber hinaus entschlossen ist, die Umkehr zu vollziehen. So ge-
schieht in der Beichte die Versöhnung mit Gott und der Menschen untereinan-
der. Das heilende Wort Gottes wird dem Gläubigen zugesagt. Damit aber setzt
die Beichte wie schon die Taufe und die Eucharistie das Versöhnungsgesche-
hen in Jesus Christus gegenwärtig. 

Die Sakramente sind grundsätzlich als die bleibende Gegenwart des Heils-
wirkens Gottes in Jesus Christus zu begreifen: „Ich bin bei euch alle Tage, bis
zum Ende der Welt“ (Mt 28,20). Gott wird damit in den Sakramenten generell
erfahrbar – stets unter der Bedingung des Glaubens. Doch ist Glaube eine Art
des Denkens, und damit steht der Glaube seinerseits unter der Bedingung der
Denkbarkeit. Nur wenn die Sakramente denkbar sind, kann in ihnen Gott er-
fahren werden. Und genau diese Denkbarkeit ist in unserer geistesgeschichtli-
chen Situation – wie eingangs angedeutet – in der Krise. Dies trifft in besonde-
rer Weise auf das Sakrament der Buße zu.26

22 Zur biblischen Grundlegung der Buße siehe Faber, Einführung in die katholische Sakramen-
tenlehre, 124–126.
23 Im Weiteren auch sehr wichtig 1 Kor 5.
24 Vgl. dazu Joh 20,19–23.
25 Siehe Nocke, Spezielle Sakramentenlehre, 312f.
26 Siehe Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 122–124.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 120



Eucharistie und Buße heute 121

II. Neue Denkwege – neue Glaubenswege

1. Die Herausforderung annehmen 

Mit drei Charakteristika wurde unsere postmoderne Situation gekennzeichnet:
1. Verabschiedung einer wahren Identität und, damit verbunden, des Unter-
schiedes zwischen Wirklichkeit und Fiktion. Dies führt auch dazu, dass das
authentische Selbst in ein Spiel der Masken aufgelöst wird. 2. Preisgabe des
Gedankens einer realen Gegenwart, sei es im Sinne des Ursprungs, sei es als
Ankunft der Vollendung, sei es als gegenwärtige Erfahrung der Fülle. 3. Prin-
zipieller Charakter der Differenz und der Pluralität. Der letzte Punkt impliziert,
dass auch jede eindeutige und einmalige Abgrenzung aufgesprengt und ins
Gleiten gebracht wird. So muss im postmodernen Denken die Problematisie-
rung der realen Gegenwart ihrerseits noch einmal problematisiert werden. Es
kommt zu Grenzziehungen, die jedoch porös sind.27 Jede Feststellung wird
noch einmal in Frage gestellt, und jede Infragestellung muss ihrerseits in Fra-
ge gestellt werden und so fort ins Unendliche. 

Zunächst ist es vollkommen unmöglich, innerhalb dieser Sphäre der Post-
moderne die Wahrheit der christlichen Verkündigung zu denken und so auch zu
glauben. Zwar ist es andererseits möglich und nicht nur möglich, sondern oft
auch wirklich, dass die Postmodernität unserer Situation ausgeblendet wird.
Dann kann sehr wohl eine bestimmte Form des Glaubens aufrechterhalten wer-
den. Doch geschieht dies dann um den Preis der Unzeitgemäßheit. Ein unzeit-
gemäßer Glaube verabschiedet sich aus seinem Heute und wird im schlimms-
ten Fall zu dem, was als Fundamentalismus der natürliche Gegenpol zum post-
modernen Relativismus ist (Verweyen). Auch ist es möglich, sich ohne Netz
und doppelten Boden in den Abgrund der postmodernen Offenheit zu stürzen
und so etwa die Andersheit des Anderen mit dem Prinzip christlichen Glaubens
zu identifizieren. In beiden Fällen wird das Christentum von der Gewalt der
medialen Herrschaft der postmodernen Denkart zerrieben und in das Spiel des
Errichtens und Einreißens von Grenzen gezogen. Dagegen gilt es zunächst, die
Grenzen der Postmoderne ihrerseits zu bestimmen. Dann zeigt sich nämlich
zunächst, dass ihre subversive Kraft sich nicht primär gegen das Christentum
richtet, denn dieses ist für sie bereits zur Gleichgültigkeit herabgesunken. Der
Kampf der Postmodernen gilt vielmehr der Moderne. Das weltanschauliche
und ideologische Denken der Moderne, das in seinen härtesten Ausprägungen
totalitäre Züge annimmt und in äußerster Radikalität die Auslöschung des je-
weils Anderen fordert, hat den erbitterten und auch berechtigten Widerstand
der Postmoderne hervorgerufen. Es soll hier nur an den Sowjetkommunismus

27 Vgl. Scheier, Aporien oder die poröse Moderne, 57–66.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 121



Karlheinz Ruhstorfer 122

und dessen Gulags sowie an den Nationalsozialismus und die Konzentrations-
lager erinnert werden. In der Weltlichkeit der Moderne, jener Zeit, die mit der
industriellen Revolution im 19. Jahrhundert begann und die spätestens mit dem
Untergang der Sowjetunion 1989 endete, standen auch Kirche und Welt einan-
der diametral gegenüber. Nachdem Feuerbach, Marx, Nietzsche, Freud und an-
dere das Christentum auf wissenschaftlich-weltanschaulicher Ebene angegrif-
fen haben, folgten die Attacken der modernen Ideologien. Dabei ist an die Kir-
chenverfolgungen in der Sowjetunion oder in Deutschland während des Dritten
Reichs zu denken. Die Kirche ihrerseits versuchte spätestens seit der Wende
zum 20. Jahrhundert, sich im Kampf gegen den „Modernismus“ von den ‚ver-
derblichen‘ Einflüssen der Welt abzuschotten und nahm dabei selbst Züge ei-
ner ideologisierten „Weltanschauung“ an.28 Insofern die Moderne auch dem
Christentum scharfen Widerstand entgegengebracht hat, ist es durchaus zu be-
grüßen, dass die Zentrierung auf das weltliche Ich im Einzelnen (Freud, Hus-
serl) oder in der Masse (Marx) verabschiedet wurde, dass Nietzsches Apotheo-
se des weltlichen Lebens unglaubwürdig und Heideggers Fixierung auf die Er-
fahrung des weltlichen Seins aufgelöst wurden. Und es liegt eine Chance dar-
in, dass die Identifikation eben jenes weltlich erfahrbaren Seins mit dem Sein
Gottes (Rahner) in Frage gestellt wurde. Die Grenze zwischen Moderne und
Postmoderne besteht – für unseren Zusammenhang – kurz und abstrakt gesagt
im Unterschied zwischen Negation des Christentums einerseits und Negation
der Negation des Christentums anderseits. Letztere führt jedoch nicht zu einer
neuen Position, sondern zu einer anarchischen und endlosen Kette von Nega-
tionen, von Negationen bezüglich einer bestimmten und bestimmenden Maß-
gabe. Die Grenze zwischen Moderne und Postmoderne wird aber auch durch
den sog. „linguistic turn“, durch die Wende vom Primat der Welt zum Primat
der Sprache, gekennzeichnet. Das ist besonders zu bemerken, denn durch die-
se Wende wird die prinzipielle Anerkennung des Wortes Gottes wieder mög-
lich, jedoch nur dann, wenn gegenüber der anarchischen Sprachlichkeit der
Postmoderne eine Grenze gezogen werden kann. So ist nicht nur die Grenze
der Postmoderne gegenüber der Moderne, sondern auch die Grenze der Post-
moderne zu einem möglichen nachpostmodernen Standpunkt zu ziehen.
Knapp gesagt besteht diese im Aufweis der Abhängigkeit auch noch der Post-

28 Die Rede von der „Weltanschauung“ drang auch in die kirchliche Diktion ein, so z. B. R. Gu-
ardini, Vom Wesen katholischer Weltanschauung. Basel 1953. Zum Modernismus siehe H. Wolf
(Hg.), Anti-Modernismus und Modernismus in der kath. Kirche Beiträge zum theologiege-
schichtlichen Vorfeld des II. Vatikanums (Programm und Wirkungsgeschichte des II. Vatika-
nums ; Bd. 2). Paderborn, München, Wien, Zürich 1998, auch ders. (Hrsg.), Inquisition, Index,
Zensur. Wissenskulturen der Neuzeit im Widerstreit (Römische Inquisition und Indexkongrega-
tion ; Bd. 1). Paderborn, München, Wien, Zürich 2001. 

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 122



Eucharistie und Buße heute 123

moderne von einer anfänglichen Gabe, die der Postmoderne selbst verborgen
ist.29

Die anfängliche Gabe besteht in einem anfänglichen Wort. Es kann hier nur
behauptet werden, dass im Neuen Testament dieses Wort gegeben ist, das
schon die große theologische Tradition hervorgerufen hat. Diese Tradition be-
urteilte das geoffenbarte Wort des Anfangs positiv: ‚Im Neuen Testament fin-
det sich die Wahrheit über den Menschen‘. Auch die nachtheologische Moder-
ne bezieht sich auf dieses Wort, allerdings mit einem negativen Urteil: ‚Im
Neuen Testament findet sich die Unwahrheit über den Menschen‘. Und auch
noch die Postmoderne ist mit ihrem unendlichen Urteil vom Neuen Testament
abhängig, sei es, indem sie mehr negativ formuliert: ‚Weder im Neuen Testa-
ment noch hier noch dort usw. findet sich die Wahrheit über den Menschen‘, sei
es, dass sie mehr indifferent positiv formuliert: ‚Sowohl im Neuen Testament
als auch hier als auch dort usw. findet sich Wahrheit über den Menschen‘.30 In-
dem die postmoderne Vergleichgültigung nur als ein Modus des Verhältnisses
zum Neuen Testament offengelegt wurde, ist dieser Modus zugleich begrenzt,
und es steht eine neue Anerkennung, die nun allerdings durch die drei Dimen-
sionen der Vergleichgültigung, der Negation und der Position vermittelt ist, of-
fen. Freilich kommt hierbei der Tradition der Vernunft und der Vernünftigkeit
der dogmatischen Tradition eine herausragende Rolle zu. Nur anhand dieses
Leitfadens kann in angemessener Weise auf das Wort Gottes gehört werden.

2. Erste Schritte

Was besagt dies aber für die Frage heutiger Mystagogie und Spiritualität? Es
besagt zunächst, dass Glaube ohne Denken nicht zu haben ist. Schon Augusti-
nus sagte: „Nicht jeder der denkt, glaubt; [...] doch jeder der glaubt, denkt“31.
Damit wäre ein erstes Kriterium angemessener Mystagogie gewonnen. Es
kann nicht darum gehen, Theologie und Mystagogie zu verwechseln, doch
steht fest, dass keine Gotteserfahrung gemacht werden kann, ohne eine For-
mung des Denkens. Denken bedeutet aber zunächst unterscheiden. Ohne ele-
mentare Unterscheidungskraft kein Glaube, keine Mystagogie, keine Spiritua-
lität. Folgende Unterscheidungen sind notwendig: 

29 Dazu siehe auch K. Ruhstorfer, Eine Spur christlicher Weisheit? Michel Foucault und die
Grenzen der Postmoderne, in: Christian F. Bauer (Hrsg.), „Gottes und des Menschen Tod? Theo-
logie vor der Herausforderung Michel Foucaults“ (Tagung der Fachschaft Theologie des Cusa-
nus-Werks im März 2002). Mainz 2003, 65–77.
30 Zur Abgrenzung von platonischer Teilhabe-Lehre und hegelscher Dialektik sei angemerkt, dass
es sich im radikalen Pluralismus weder darum handelt, dass die vielen Wahrheiten an der einen
Wahrheit teilhaben – so etwa argumentiert das Zweite Vatikanische Konzil, Nostra Aetate 2 (DH
4196) –, noch darum, dass das Viele dialektisch in die höhere Wahrheit aufgehoben werden kann.
Vielmehr werden hier unvermittelte und unvermittelbare Splitter von Wahrem angenommen.
31 Praed. sanct. 2,5; PL 44,963,4–10.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 123



Karlheinz Ruhstorfer 124

Heutiger Glaube muss sich zuerst von der Gedankenlosigkeit unterscheiden.
Teilnahme an der Eucharistie oder an der Beichte, ohne sich dabei Wahres zu
denken, ist schlechthin Aberglaube. Ebenso kann ein Eintritt in die Stille eu-
charistischer Anbetung nur dann in gläubiger Weise gelingen, wenn vor dem
Zur-Ruhe-Kommen der Gedanken und nachher Wahres gedacht und geglaubt
wird. Schon Paulus sagt: „Wer den Leib Christi nicht unterscheidet, der isst und
trinkt sich selbst das Gericht“ (vgl. 1 Kor 11,29) – eine eindringliche Warnung
vor gedankenlosem Sakramentenempfang sowie gedankenloser Zugehörigkeit
zur Kirche als Leib Christi. Eine kritische Selbstwahrnehmung ist auch die
Voraussetzung für den Empfang der Buße. Nur wer sich selbst kritisch, unter-
scheidend, gegenübersteht und dabei auf eine Maßgabe für das Denken und
Wollen bezogen ist, den drängt es zur Beichte, bedeutet doch das griechische
Wort für „Buße tun“: metanoein – umdenken!

Zweitens gilt es, sich von den postmodernen Urteilen zu unterscheiden, die
behaupten: ‚Weder im Neuen Testament noch hier noch dort usw. findet sich
die Unwahrheit über den Menschen‘. In dieser Ausprägung handelt es sich um
eine Form der Skepsis, die nicht mit der Festigkeit des Glaubens verbunden
werden kann. Schon Martin Luther hat bemerkt: „Spiritus sanctus non est scep-
ticus“. Aber auch die zweite Form postmodernen Urteilens ist auszuschließen:
‚Sowohl im Neuen Testament als auch hier als auch dort usw. findet sich Wahr-
heit über den Menschen‘. Wird dieser Satz im Sinne eines unterscheidungslo-
sen Pluralismus verstanden, dann unterläuft er letzten Endes jeden Wahrheits-
anspruch und führt zur vollständigen Gleichgültigkeit.

Drittens muss sich der Glaube von der modernen Negation des Christentums
unterscheiden: ‚Im Neuen Testament findet sich die Unwahrheit über den Men-
schen‘. Diese Unterscheidung ist einerseits selbstverständlich, doch ist zu
bemerken, dass es sich hierbei nicht um antimodernistische Abgrenzungen
handeln kann, sondern darum, der modernen Kritik des Glaubens einen ange-
messenen Ort zuzuweisen.

Viertens und letztens muss sich heutiger Glaube auch vor einer unmittel-
baren Zuwendung zur metaphysischen Tradition der Theologie hüten. Hier
und heute unvermittelt mit Thomas von Aquin oder Augustinus, aber auch
mit Hildegard von Bingen oder Ignatius von Loyola denken, glauben und
Gott mystisch erfahren zu wollen, wäre bestenfalls ein unzeitgemäßer und
schlimmstenfalls ein fundamentalistischer Irrweg. 

Doch bedeuten diese vier Unterscheidungen nicht, dass metaphysisches,
modernes und postmodernes Denken obsolet geworden sind. Vielmehr bedarf
es der kritischen und so auch begrenzten Einbeziehung aller drei Denksphären.
Eine mögliche nach-postmoderne Spiritualität zeichnet sich durch einen ver-
mittelten Zugang zur Wahrheit aus. Nur über die pluralen Sprachwirklichkei-
ten, über die Erfahrung der Weltlichkeit und über die Geschichte des metaphy-

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 124



Eucharistie und Buße heute 125

sischen Denkens führt der Weg zu einem vor der Vernunft verantworteten
Glauben diesseits der Postmoderne.

Gott live erleben. Eucharistie und Buße heute? Mehr denn je bedürfen wir,
die wir durch die „Unerträgliche Leichtigkeit des Seins“ (Kundera) gezeichnet
sind, eines Wortes von „größtem Schwergewicht“ (Nietzsche), um unser Da-
sein erträglich zu machen. Die kindliche Freude über neue Unbeschwertheit,
die sich einst mit dem Tod Gottes eingestellt hatte, ist längst dem Schrecken
vor dem Abgrund gewichen, der sich im zwanzigsten Jahrhundert aufgetan hat.
Die spielerische Leichtigkeit, mit welcher der Tod des Menschen festgestellt
wurde (Foucault), ist längst der Sorge und mehr noch der Angst gewichen, sich
im unübersichtlichen Dschungel der Unverbindlichkeiten aufzulösen. Nach
dem Tod des metaphysischen Gottes unserer Geschichte und des weltlichen
Menschen der Moderne besteht in neuer Weise die Möglichkeit des Hörens auf
jenen Gott, der uns sein Wort gab. Das Hören des Glaubens ruft einen Men-
schen hervor, der dem Wort Gottes entspricht bzw. entsprechen kann. Nach
dem Verschwinden des metaphysisch oder modern bestimmten Menschen stel-
len sich in neuer Radikalität die kantischen Fragen: „Was darf ich glauben?
Was kann ich hoffen? Was soll ich tun? Was ist der Mensch?“ Die Identität des
Menschen steht auf dem Spiel. Es ist aber eine Antwort gegeben. Gott hat sein
Wort gegeben. Er hat sich selbst gegeben. Dadurch gibt Gott zu denken und
schließlich zu glauben. Unter dem Zuspruch des Wortes Gottes wird der
Mensch erneuert. Der Mensch, der sich dem Anspruch stellt, findet zu einem
Selbst, das sowohl bleibende Ruhe im Selben als auch offene Beweglichkeit
vom Anderen her und zum Anderen hin gewährt, ein Selbst, welches die Be-
gegnung mit dem Selbst der Anderen erst ermöglicht. Die Heilige Schrift ist
das Medium, durch das sich Gott den Menschen der medial geprägten Postmo-
derne vermittelt. Im Neuen Testament begegnet auch der Mensch unserer Tage
Jesus Christus, dem fleischgewordenen Wort Gottes. Dieses Wort sammelt aus
der Zerstreuung. Wie wir unser Leben in der Erinnerung versammeln, so ist das
Leben Jesu versammelt und verdichtet im Sakrament der Eucharistie: „Tut dies
zu meinem Gedächtnis“. Eben weil die Wirkkraft der Sakramente in der Ge-
dächtnishandlung liegt,32 werden in der Versammlung zu diesem Gedächtnis
menschliche Identität und göttliche Gegenwart gestiftet. Im Sakrament der
Buße erinnert sich der Mensch an seine Abwendung von Gott und an seine Zer-
streuung in die Äußerlichkeiten. In dieser Erinnerung sammelt sich der Gläu-
bige, wendet sich Gott zu und erfährt im Wort der Versöhnung, dass sich Gott
von jeher den Zerstreuten und Abgekehrten zugewendet hat – auch uns, den
Kindern und Kindeskindern postmoderner Zerstreuung.

32 Faber, Einführung in die katholische Sakramentenlehre, 45, mit Verweis auf Sacrosanctum
Concilium 2 und 6.

112-125  03.02.2004  14:05 Uhr  Seite 125


