Aspekte geistlicher Begleitung
Die vier Wochen des Exerzitienprozesses

Ursula Dirmeier, Bamberg

Ignatius hat seine Exerzitien in vier mehr oder minder gleich lange Abschnitte
eingeteilt, die er ,,Wochen* nennt. In der zweiten bis vierten Woche folgen die
Betrachtungen den wichtigen Stationen des Lebens, Sterbens und der Aufer-
weckung Jesu. Dabei werden die Exerzitanden mehr und mehr in die Nachfol-
ge Jesu hineingerufen und hineingenommen. Zuvor jedoch sollen sie sich in
der ersten Woche mit ihrer eigenen Siindhaftigkeit auseinandersetzen und so
mit ihrem bisherigen Leben ins Reine kommen.

Diese Einteilung in vier Abschnitte wurde in entsprechend verkiirzter Form
auch fiir jahrlich wiederkehrende achttigige Exerzitien iibernommen. Daneben
inspirierte sie auch die geistliche Begleitung, soweit sie in der Tradition der
Exerzitien steht. Daraus erwichst die Fragestellung der folgenden Uberlegun-
gen: Inwieweit eignen sich die vier Wochen des Exerzitienprozesses als Hand-
lungsinstrument geistlicher Begleitung?

Als Kriterium fiir die Uberpriifung soll das Leben des heiligen Ignatius
selbst dienen. Das bietet sich an, da Ignatius bekanntermallen die Einsichten,
die er dem Exerzitiengeben zugrunde legte, aus seinem eigenen Erleben ge-
wonnen hatte. Der entscheidende Einbruch im Leben des Ignatius war seine
schwere Verwundung in Pamplona. Auf dem Krankenlager im Haus seines
Bruders las er, da es dort keine Ritterromane gab, ein ,,Leben Christi* und eine
Heiligenlegende. Die Vorstellung, die Heiligen nachzuahmen, begeisterte ihn
dabei; ebenso seine Traume vom Minnedienst fiir eine hochgestellte Dame. Im
Gegensatz zu letzterem blieb er beim ersten noch lidngere Zeit danach zufrie-
den und froh — seine Urerfahrung in der Unterscheidung der Geister (vgl.
PB! 8).

Die erste Woche
In der ersten Woche der Exerzitien geht es um die Erkenntnis der eigenen
Sitindhaftigkeit und um das Zwiegesprich mit dem Herrn, der fiir uns gekreu-

zigt wurde. Jeden Tag werden erstens die drei ,,Ursiinden®, zweitens die eige-

! Zitiert nach: Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Ubersetzt und erldutert von Burkart
Schneider. Freiburg/Br. #1979



Aspekte geistlicher Begleitung 127

nen Siinden im Laufe des bisherigen Lebens, drittens und viertens eine Wie-
derholung dieser beiden Ubungen und abschlieBend eine Besinnung iiber die
Holle gehalten.

Auch in der geistlichen Begleitung wurde hiufig die Auseinandersetzung
mit dem eigenen Versagen als Ausgangspunkt genommen. Horen wir, wie es
einer Frau zu Beginn des 17. Jahrhunderts damit ging. Maria Ward schreibt
tiber eine Phase geistlicher Trockenheit und iiber ihren geistlichen Begleiter:

., Dieser Pater fiihrte in der Tat ein Leben von grofser Frommigkeit und war
nicht weniger auf den Fortschritt meiner Seele bedacht. Aber er leitete mein
Gewissen ausschlieflich auf dem Weg der Furcht. Zum Beispiel sollte ich mich
selbst hassen, die Gerichte Gottes fiirchten, vor den Qualen der Holle zittern.
Zu alledem war ich unfihig.

Erstens konnte ich den Feind alles Guten nicht fiihlbar hassen, noch viel we-
niger mich selbst, die ich viel zu sehr liebte. Mich miihen aus Liebe bis hin zum
Tod schien mir leicht, aber Furcht machte wenig Eindruck auf mich. Ich war —
mit Hilfe der Gnade Gottes — entschlossen, mir niemals die Holle zu verdienen,
und von den Umstdnden dort konnte ich mir keine so lebhafte Vorstellung ma-
chen, wie der Pater es wollte.

Mich in einer von dem, was er verlangte, so verschiedenen Verfassung zu fin-
den, wihrend ich mit allem Fleif so zu sein versuchte, war, wie ich glaube, zu
grofsem Teil der Grund jener Trockenheit und jener zweifelnden Gedanken.

Bei dieser Gelegenheit habe ich bisweilen gedacht (vielleicht tdusche ich
mich), dass es manche Menschen gibt (nicht weniger geeignet, eine mehr als
mittelmdfiige Vervollkommnung zu erreichen), die man bei ihrem Beginnen mit
viel Freigebigkeit behandeln sollte, indem man ihnen bessere Dinge gibt, ehe
man thnen nimmt, was weniger gut ist, indem man das Thema verdndert, und
nicht das Sein bekdmpft — besonders wenn ihre Fehler von einer tibergrofien Ei-
genliebe oder einer weniger wohlgeordneten Zuneigung oder einer anderen
Neigung aus demselben Teil der Seele herkommen. ?

Zu Beginn

Wie begann bei Ignatius selbst der geistliche Weg? Er schreibt tiber sich in der
dritten Person:

. Da er bei dieser (der geistlichen) Lektiire nicht wenig Erleuchtung erhielt,
fing er an, ernster iiber sein vergangenes Leben nachzudenken, und er erkann-
te, wie notwendig es fiir ihn wdre, Buf3e dafiir zu tun.* (PB 9) Die Erkenntnis

2 Aus den autobiographischen Aufzeichnungen Maria Wards; vgl. dazu auch: U. Dirmeier, In der
Gegenwart Gottes. Marie Wards Spiritualitdt. Ostfildern 2000.



Ursula Dirmeier 128

der Siinden und der Wunsch, sein Leben in Ordnung zu bringen, folgten der
geistlichen Lektiire also nach.

., Die friiheren Gedankengdinge gerieten jetzt in Vergessenheit.“ (PB 10) Die
Beschiftigung mit dem Besseren brachte die Orientierung am weniger Guten
zum Verschwinden.

LAls er einmal wdhrend der Nacht wach lag, sah er klar ein Bild Unserer
Lieben Frau mit dem heiligen Jesuskind, bei diesem Anblick empfand er fiir ge-
raume Zeit ganz aufierordentlichen Trost. Und ein solcher Abscheu vor seinem
ganzen vergangenen Leben und besonders vor den Siinden des Fleisches er-
fiillte ihn ...* (ebd.). Das Thema seines Lebens wechselte vom Minnedienst an
der Dame zum Dienst fiir die Gottesmutter und ihr Kind.

Aus der Erzédhlung des Pilgerberichts wird deutlich: Auch bei Ignatius war
die Beschiftigung mit den eigenen Siinden nicht das Erste, sondern die Fol-
ge davon, dass er mit dem Leben Jesu und dem Leben der Heiligen in enge-
ren Kontakt gekommen war. Wer das Bessere kennen lernt (auch wenn er
zunidchst nur am ,,Nachgeschmack® erkennt, dass es das Bessere war), der
wird vom weniger Guten lassen. Das Thema seines Lebens wird sich dndern,
ohne dass seine Identitédt zerstort wird. Darauf darf geistliche Begleitung
bauen.

Heilwerden

In Manresa suchte Ignatius Gespriache mit religios interessierten Leuten. Jetzt
begannen auch die Versuchungen, zuerst die groberen: ,, Wie wirst du ein der-
artiges Leben aushalten kénnen wdihrend der siebzig Jahre, die du noch zu le-
ben hast?“ (PB 20) Dann die subtileren, in Form von Skrupeln, er habe einige
Siinden noch nicht gebeichtet. ,, Zwar wusste er wohl, dass jene Skrupel ihm
nur zum grofen Schaden waren und dass es besser wdre, sich von ihnen frei zu
machen. Aber er konnte nicht mit ihnen fertig werden.* (PB 22) Er plagte sich
ab, alle Mittel blieben vergeblich, er geriet an den Rand des Selbstmords, er
kiampfte weiter und erkannte zugleich seine Unfihigkeit, sich aus eigener Kraft
davon zu l6sen, bis ,, unser Herr ihn aus Gnade und Barmherzigkeit davon be-
freit hatte“ (PB 25).

Woher kam die groBle Krise in Manresa? Wir erkennen heute darin die Kehr-
seite des fiir Ignatius typischen Hangs zum Perfektionismus (Die General-
beichte muss vollkommen sein) und zum Aktivismus (Alles ist vom Menschen
zu leisten). Dort, wo er seine Stirken hatte, dort bestand fiir ihn auch die groB3-
te Gefahr — das ist bei allen Menschen so.

Die Heilung geschah dadurch, dass er sich eingestand, am Ende zu sein
(,,Selbst wenn ich einem Hiindlein nachlaufen miisste, um von ihm Hilfe zu be-
kommen, wiirde ich es sofort tun.“ PB 23), und dass er sich von Gott heilen lief3



Aspekte geistlicher Begleitung 129

(,,Hilf du mir, Herr; denn bei keinem Menschen und bei keinem Geschopf kann
ich irgendwelche Hilfe finden.* ebd.)

In den Regeln zur Unterscheidung der Geister fiir die erste Woche fand die-
se grundlegende Erfahrung ihren Widerhall. Ignatius differenziert dort zwi-
schen Menschen, die sich von Gott entfernen, und solchen, die sich auf Gott hin
ausrichten wollen. Wihrend bei ersteren die innere Unruhe vom Gewissen
kommt, das sie zur Umkehr treibt, sollen sich letztere durch Unruhe nicht da-
von ablenken lassen, auf ihrem guten Weg weiterzugehen (vgl. GU 314f). In
den Betrachtungen des Exerzitienbuchs hat sich diese Erfahrung leider nicht
niedergeschlagen. Sie hitte eine Dimension er6ffnet, die in den Evangelien ei-
nen so breiten Raum einnimmt: die Dimension der Heilung.

Da sind all die Menschen, die ihre korperlichen Gebrechen und seelischen
Unfihigkeiten (wie etwa: nicht sehen, nicht anpacken, sich nicht aufrichten, in
die Gemeinschaft nicht zuriickfinden konnen) zu Jesus bringen, um sie, um
sich heilen zu lassen. Die Besessenen tragen ihr Fremdbestimmt-, Besetzt- und
Gefesselt-Sein zu Jesus und werden frei. Wenn wir die Krankenheilungen Jesu
nicht auf ihren leiblichen Aspekt reduzieren (die Aufteilung in Korper, Geist
und Seele ist bekanntermallen dem biblischen Denken fremd), dann sind auch
die Begegnungen Jesu mit Zachéus, mit der Ehebrecherin und mit der Frau am
Jakobsbrunnen zu den Heilungen zu zihlen. Immer steht am Anfang die Be-
gegnung mit Jesus und die Frage, ausgesprochen oder unausgesprochen:
,»Willst du gesund werden?* (Joh 5,6) oder: ,,Was soll ich dir tun?** (Mk 10,51).

Auch heute kann diese Frage, mit ehrlichem Verlangen beantwortet, einen
Prozess in Gang bringen, der dazu fiihrt, sich von Gott von den eigenen Schief-
lagen und Besetztheiten, von den Verletzungen und unheilvollen Prigungen
der personlichen Lebensgeschichte heilen zu lassen. Dabei konnen tiefenpsy-
chologische Kenntnisse der Begleiterin, dem Begleiter sehr hilfreich sein und
Sicherheit geben. Die Hauptsache sind sie nicht. Die Hauptsache sind die Bit-
te um Heilung und das Wirken der Gnade Gottes.

Hinkehr

Nehmen wir — sozusagen probeweise — als die Dynamik der ersten Woche die-
se Dimension des Heilwerdens an. Dann findet darin auch die Beschiftigung
mit dem eigenen Fehlverhalten ihren Platz — wie ja auch die Siindenvergebun-
gen Jesu bisweilen als Teil eines Heilungsgeschehens geschildert werden, und
nicht umgekehrt.

Die Erkenntnisse der Tiefenpsychologie weisen in dieselbe Richtung. Unse-
re Stindhaftigkeit —ihre Existenz soll keineswegs geleugnet werden — ldsst sich
in der Regel am besten als Folge eines Defizits verstehen. Damit soll nicht ge-
sagt werden, die Menschen hitten als Erwachsene keine moralische Verant-



Ursula Dirmeier 130

wortung fiir ihr Verhalten. Doch wer sich wirklich dndern will und nicht blof3
aus Furcht vor Strafe darauf verzichtet, Verbotenes zu tun, muss in der Regel
zuerst erkennen, woher sein Fehlverhalten kommt, wo es seine Wurzeln hat.
Oder er muss zumindest, wie Ignatius, mit seiner Kraft am Ende sein und sich
ganz in die Barmherzigkeit und in die offenen Arme Gottes werfen. Denn al-
lein die Erkenntnis, dass er sich mit seinen Skrupeln ja gegen die verzeihende
und erlosende Liebe Gottes versiindigte, befreite ihn nicht.

Die zweite Woche

Die Betrachtungen der ersten Woche miinden in die Ruf-Christi-Erwdgung, die
zugleich die Perspektive auf die Nachfolge Jesu er6ffnet’: Indem ich mir die
Einladung eines irdischen Konigs an mich vorstelle, werde ich bereit, mich
vom Ewigen Konig rufen zu lassen. Wihrend in der ersten Woche von Jesus an
mich die Grundfrage gestellt wurde: ,,Was willst du, dass ich dir tun soll?*,
richte ich nun dieselbe Frage an meinen Freund und Herrn: ,,Was ist es, das ich
fiir dich tun soll?*

Die Ubungen der zweiten Exerzitien-Woche thematisieren am ersten Tag die
Menschwerdung und die Geburt Jesu, am zweiten Tag die Darstellung im Tem-
pel und die Flucht nach Agypten, am dritten Tag das Leben in Nazaret und das
Wiederfinden Jesu im Tempel. Am vierten Tag werden die Banner des Teufels
und Christi einander gegeniibergestellt, dies wird dreimal wiederholt und mit
der Erwédgung der drei Menschengruppen abgeschlossen.

Der fiinfte Tag hat die Taufe Jesu zum Thema, der sechste die Versuchung in
der Wiiste, der siebte die Berufung der Apostel, der achte die Seligpreisungen
der Bergpredigt, der neunte die Erscheinung Jesu auf dem See, der zehnte Jesu
Predigt im Tempel, der elfte die Auferweckung des Lazarus, der zwdlfte den
Einzug Jesu in Jerusalem. Zugleich beginnt mit dem fiinften Tag die Zeit der
Wahl, in der auch die drei Weisen der Demut erwogen werden sollen.

Wenn wir uns mit der Frage beschiftigen, welche Aspekte wir aus den
Exerzitien fiir die geistliche Begleitung gewinnen konnen, dann geht es in der
zweiten Woche um die MaB3stibe aus dem Leben und Handeln Jesu und um das
rechte Unterscheiden und Entscheiden.

Die Reihenfolge all dieser Aspekte richtet sich in den Exerzitien am Leben
Jesu aus. In der geistlichen Begleitung — das soll hier fiir alle vier ,,Wochen* ge-
sagt sein — wird sich aus der existenziellen Situation der Begleiteten eine ganz
andere, je individuelle Reihenfolge ergeben. Wahrscheinlich konnen die vier

3Vgl. P. Koster, Zur Freiheit befihigen. Kleiner Kommentar zu den Groen Exerzitien des hl. Ig-
natius. Leipzig *2000, 86-89.



Aspekte geistlicher Begleitung 131

Bereiche nicht einmal exakt voneinander getrennt gesehen werden. Es ist aber
hilfreich zu unterscheiden, welche Dynamik gerade im Vordergrund steht: die
der Heilung, die des Nachfolgens, die des Erleidens oder die des Lebens im
Horizont von Auferstehung.

Vertraut werden

Zu Beginn seiner Pilgerschaft war des Ignatius Seele noch ganz blind ,, trotz
des grofsen Verlangens Ihm zu dienen auf alle Weise, so gut er es nur verstand. *
(PB 14) Zwar ,,schaute er bereits nicht mehr so sehr darauf, fiir seine Siinden
Genugtuung zu leisten, sondern vielmehr darauf, Gott einen Gefallen zu tun
und IThm Freude zu machen. (ebd.) Doch trotz seiner Lektiire hatte er ,,noch
keinen Blick fiir innere Werte und verstand nicht, was Demut, Liebe, Geduld ei-
gentlich seien“ (ebd.), weshalb er allen Ernstes einen Mauren umbringen woll-
te, weil dieser die Ehre seiner neuen ,,Dame‘ geschmiht hatte. Da ihm dann
doch Zweifel kamen, iiberlie} er die Entscheidung seinem Maultier (PB 16). Er
hatte noch viel zu lernen.

Die Betrachtungen des Lebens Jesu bilden das Kernstiick der zweiten Wo-
che, ja der ganzen Exerzitien. Auch auflerhalb von Exerzitien muss geistliche
Begleitung sich darum kiimmern, dass aus den Evangelien Malstibe gewon-
nen werden, die sich in das Leben der Begleiteten hinein auswirken.

Die Evangelien sind die Lernstrecke, an denen gelernt wird, was christliches
Leben eigentlich heifit. Wenn sie auf ignatianische Weise betrachtet werden,
vollzieht sich eine doppelte Bewegung: Zunichst begeben sich die Meditieren-
den in das in den Evangelien geschilderte Ereignis hinein und suchen und fin-
den darin ihren Platz, ihre Weise des Dabeiseins. In einem zweiten Schritt keh-
ren sie zu ihrem eigenen Leben zuriick, bringen die biblische Konstellation mit
ihrer Erfahrungswelt in Kontakt und ziehen daraus ,,irgendeinen Nutzen®.
Manchmal mag dieser Nutzen Bestirkung und Ermutigung sein, manchmal
Umdenken und Korrektur bringen, manchmal auch Vorbereitung auf Kom-
mendes sein. Das Ziel ist es, immer mehr mit dem Leben Jesu und seiner Wei-
se zu handeln und sich zu verhalten, vertraut zu werden.

Erst auf dieser Grundlage kann das Lernen der Unterscheidung beginnen,
indem die Einzelnen sich mehr und mehr vom Geist Gottes bestimmen lassen
und die davon abweichenden inneren Regungen immer rascher identifizie-
ren konnen, um so Einzelentscheidungen oder Lebensentscheidungen zu tref-
fen.



Ursula Dirmeier 132

Indifferent werden

Die Weise, in der Ignatius Entscheidungen traf, ist in seinem ,,Geistlichen Ta-
gebuch® iiberliefert. Er notierte ,,Wahlpunkte iiber die Armut der Héuser der
Gesellschaft Jesu®, indem er zusammentrug, was die Vor- und Nachteile der ei-
nen Alternative und was die Vor- und Nachteile der anderen seien, ganz ent-
sprechend der von ihm aufgestellten ersten Weise, in einer Zeit ruhiger Uber-
legung eine Wahl zu treffen.

Um Entscheidungen gut zu treffen, ist es also notwendig, vor das Abwigen
der einzelnen Argumente zunichst eine Phase des Sammelns vorzuschalten, in
der man sich ,,weder zu der einen Seite wenden oder hinneigen“ noch zu der
anderen (vgl. GU* 15), sondern sich ins Gleichgewicht vor Gott bringen soll.

Warum ist das so? Die moderne Hirnforschung zeigt uns, wie wichtig es ist,
dass unser Hirn immer wieder Gelegenheit bekommt, die bereits eingefahre-
nen, erprobten und erfolgreichen ,,Denkbahnen® zu verlassen und alternative
,.Nebenstrecken zu entdecken und zu befahren.

Alles, was wir Ofter gedacht haben, was wir gelernt haben, alle Erfahrungen,
die wir in unserem Leben gemacht haben, prigen sich im ,,Wegenetz* unseres
Gehirns sozusagen als Schnellstrae ein. Auf diesen Wegen kommen wir flott
voran. Das hat den Vorteil, dass wir denselben Gedankengang oder Hand-
lungsablauf immer sicherer, schneller, ohne lange zu tiberlegen, fertig bringen.
Das hat andererseits den Nachteil, dass diese Schnellstra3en uns immer wieder
zu denselben Ergebnissen fithren und es uns immer schwerer fillt, einmal in ei-
ne andere Richtung zu denken, einmal etwas auszuprobieren, einmal etwas Un-
gewohntes fiir moglich und richtig zu halten.

Erst wenn etwas Unvorhergesehenes passiert, erst wenn wir vor einem Pro-
blem stehen, sind wir bereit, nach neuen Losungen zu suchen und neue Wege
zu betreten. Wenn wir vor einem Problem stehen, erzeugt das Stress. Dieser
Stress hilft unserem Gehirn durch chemische Prozesse, neue Wege zu ent-
decken, zu befahren und auszubauen.’

Wir konnen das Wegenetz unseres Denkens allerdings auch durch ruhiges,
systematisches Nachdenken erweitern, wenn wir das wollen. Ignatius 14dt uns
dazu ein. Wer nicht erst durch Katastrophen umdenken und Alternativen sehen
lernen will, muss sein Gehirn immer wieder trainieren, auch das Gegenteil den-
ken und probeweise fiir gut halten zu konnen.

Im Verlauf der zweiten Woche der Exerzitien dient die Erwédgung iiber die
drei Menschengruppen (GU 150ff) der Einiibung in die Haltung der Indiffe-
renz. Die eine Sorte von Menschen will sich zwar von einer erkannten An-

*Zitiert nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen. Ubertragen und erklirt von Adolf Haas.
Freiburg/Br. 1967.
> Vgl. G. Hiither, Biologie der Angst. Wie aus Stress Gefiihle werden. Géttingen 1997, bes. 71ff.



Aspekte geistlicher Begleitung 133

hinglichkeit 16sen, bringt aber die Kraft oder Entschiedenheit ein Leben lang
nicht auf. Die zweite will sich ihre Anhinglichkeit von Gott als rechtmifBig
sanktionieren lassen. Nur die dritte will die erworbene Sache ,,einzig wollen
oder nicht wollen, je nachdem* Gott es ihnen eingibt ,,und es der betreffenden
Person je besser erscheint zum Dienst und Lob Seiner Gottlichen Majestqit.*
(GU 155).

Solche Menschen halten also auch etwas anderes fiir moglich und mogli-
cherweise fiir den Willen Gottes als das, was ihnen am sympathischsten ist,
oder das, was die Allgemeinheit als oberstes Ziel ansetzt. Eine solche Einstel-
lung entspricht der zweiten Weise der Demut: ,,dass ich nicht mehr wiinsche
noch Neigung habe, in Reichtum als in Armut zu leben, nach Ehre zu verlangen
als nach Schmach, ein langes Leben zu wiinschen als ein kurzes, wenn dabei
der Dienst Gottes unseres Herrn und das Heil einer Seele gleich bleibt* (GU
166). Das ist die Grundlage fiir die Wahl.

Das ganz dhnlich formulierte ,,Prinzip und Fundament* (vgl. GU 23) ist
wohl deshalb den Exerzitien vorangestellt, um deutlich zu machen, dass fiir
Exerzitien nur solche Personen geeignet sind, die eine derartige Beweglichkeit
und GroBmut des Denkens aufweisen.” Ebenso kann geistliche Begleitung nur
dann fruchtbar werden, wenn die Begleiteten zu Umdenken und Verdnderung
fihig und bereit sind. Deshalb sollten von Anfang an zum einen die Entwick-
lungen und Veridnderungen des Lebens in den Blick genommen, zum anderen
Perspektiven formuliert werden, wohin sich die Betreffenden entwickeln, in
welcher Hinsicht sie reifen wollen.

Die Erfahrung von ,, Trost*

Nachdem Ignatius alle Griinde und Gegengriinde gesammelt hatte, brachte er
iiber einen Monat lang seine Erwédgungen im Gebet vor Gott und notierte, wel-
che Griinde fiir ihn an Bedeutung gewannen und wohin der Trost ihn fiihrte.
Dies entspricht der ,,zweiten Zeit der Wahl“: ,,wenn man viel Klarheit und Ein-
sicht auf Grund der Erfahrung in Trostungen und Trostlosigkeit gewinnt, sowie
auf Grund der Erfahrung in der Unterscheidung der verschiedenen Geister*
(GU 176).

Es ist bis heute nicht geklért, was dieser ,, Trost* eigentlich sei und wie er ent-
steht. Moglicherweise kommt dabei die ,.intuitive bzw. kreative Intelligenz*,
die iiberwiegend in der rechten Gehirnhilfte lokalisiert werden kann, ins Spiel
—1im Gegensatz zur linken Gehirnhilfte, die fiir die Sprache und das abstrakte,
objektive Denken verantwortlich gemacht wird. Jene Form der Intelligenz

®Vgl. Koster, a.a.0., 127.
" Vgl. Koster, a.a.0., 23.



Ursula Dirmeier 134

nimmt ebenso wie das rationale Denken Impulse aus der Umwelt auf, verar-
beitet sie aber nicht in Sprache, sondern als Bilder, Eindriicke und Vorstellun-
gen. Dem Bewusstsein unzugénglich arbeitet sie an der Losung eines Pro-
blems, das in der linken Gehirnhilfte ,,durchdacht* wird, mit. Wenn beide Ge-
hirnhélften zu einer tibereinstimmenden Losung gelangt sind, stellt sich iiber
das limbische System des Gehirns eine positive Gestimmtheit ein.® Dafiir
braucht es Zeit.

Die dritte Woche

In der dritten Woche werden in sechs Tagen jeweils zwei Abschnitte aus der
Passion Christi betrachtet, am siebten Tag eine Zusammenschau derselben. Fiir
diesen Zeitabschnitt gibt Ignatius keine besondere Perspektive an, mit der die
Exerzitanten die Betrachtungen angehen sollen. Eine solche Funktion kénnte
jedoch von der ,,dritten Weise der Demut™ {ibernommen werden, ,,wenn ich
ndmlich (...) um Christus unserem Herrn je mehr nachzufolgen und ihm je mehr
in der Tat dhnlich zu werden, eher mit dem armen Christus Armut will und er-
wdhle als Reichtum, mit dem schmacherfiillten Christus Schmach als Ehren
und je mehr danach verlange, fiir einfdltig und toricht gehalten zu werden als
fiir weise und klug in dieser Welt — um Christi willen, der zuerst als solcher an-
gesehen wurde.” (GU 167)

Ignatius wurde wiederholt angefeindet; man verleumdete ihn und seine Ge-
fihrten. Uberraschenderweise lieB er das keineswegs widerstandslos gesche-
hen, sondern bestand jedes Mal auf einem gerichtlichen Urteil, das die Haltlo-
sigkeit der Vorwiirfe festhielt (vgl. etwa PB 98). Das scheint auf den ersten
Blick nicht so recht zur dritten Weise der Demut zu passen: Freilich darf diese
nur eingenommen werden, so lehrt uns derselbe Vorbehalt, der schon bei der
zweiten Weise der Demut begegnete, ,,sofern das Lob und die Ehre der Géttli-
chen Majestdt gleich bleibt* (GU 167). Die ,,Vorliebe fiir das Kreuz* ist also
kein Wert in sich, sondern noch einmal dem gréB3eren Willen Gottes unterwor-
fen.? Ich muss allerdings auf sie vorbereitet sein, um fiir diesen Willen Gottes
wirklich offen sein zu konnen.

,Sofern das Lob und die Ehre der Gottlichen Majestdit gleich bleibt*

Im Begleitungsgeschehen, in dem der geistliche Prozess stirker als in den
Exerzitien vom jeweiligen Lebensstandort der Person bestimmt wird, muss die

¥ Genauer in: Eugene d’Aquili, Andrew B. Newberg, The Mystical Mind. Probing the Biology of
Religious Experience. Minneapolis 1999, bes. 70f.
? Vgl. Koster, a.a.0., 129.



Aspekte geistlicher Begleitung 135

Dynamik der dritten Woche sorgfiltig von der der ersten und zweiten unter-
schieden werden. Nicht jede Leiderfahrung soll und darf im Horizont der drit-
ten Woche betrachtet werden.

Zunichst muss gefragt werden, ob der Wille Gottes nicht eher darin zu fin-
den ist, die Leidsituation zu verdndern oder es zumindest zu versuchen. Nur
wenn etwas nicht verdnderbar ist, darf es als Wille Gottes angenommen wer-
den. Ansonsten muss es in den Kontext der zweiten Woche gestellt werden, in
den Bereich dessen, was fiir den Herrn zu tun und zu unternehmen ist. Alles
andere wiire eine falsche, eine unbiblische Leidensspiritualitit.

Eine weitere Kldrung dient der Unterscheidung zwischen der ersten und der
dritten Woche. Es gibt Leiderfahrungen, die mir immer wieder passieren und
die so typisch fiir mich sind, dass ich mich fragen muss, ob sie vielleicht etwas
mit mir, meinem Verhalten oder meinen Vorerfahrungen zu tun haben. Dann
diirfen sie nicht einfach als Kreuz angenommen werden. Sie sind vielmehr
Christus hinzuhalten mit der Bitte: ,,Mach mich heil! Hilf mir, das Leid der
Vergangenheit zu liberwinden, die Verwundungen durch deine Liebe und Zu-
wendung heilen zu lassen!* Wir diirfen sicher sein, dass diese Bitte erfiillt wird.
Dadurch wird sich auch mein in diesem Punkt festgefahrenes Verhalten veréin-
dern. Was schlief3lich als ,,Rest* bleibt, das, was in meinem Leben nicht mehr
riickgiingig zu machen ist, kann ich dann wirklich als das auf mich nehmen,
von dem der Herr mir zutraut, dass ich es zu tragen vermag.

Erst nach dieser zweifachen Abgrenzung diirfen wir Leiden als Kreuz in der
Nachfolge Christi ansehen.

Die Jiinger stehen nicht iiber ihrem Meister (Mt 10,24)

Wenn wir uns gegen eine falsche Leidensspiritualitit verwahrt haben, diirfen
wir nicht in den gegenteiligen Fehler verfallen und das Leiden und Kreuz aus
dem christlichen Leben auszuklammern versuchen. Das wire zum einen un-
realistisch. Es wiirde zum anderen den Glauben an den Gott Jesu Christi auf ei-
ne reine Wunscherfiillungs-Religion reduzieren: Gott hat dafiir zu sorgen, dass
keine Wiinsche unerfiillt, keine Knoten geschiirzt, keine Rechnungen unbe-
zahlt bleiben. Eine solche Vorstellung des Petrus hat Jesus scharf zuriickge-
wiesen: ,,Weg mit dir, Satan, geh mir aus den Augen! Denn du hast nicht das im
Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wollen.” (Mk 8, 33) und ihm
angedeutet, welchen Weg er zu gehen hat: ,,Als du noch jung warst, hast du
dich selbst gegiirtet und konntest gehen, wohin du wolltest. Wenn du aber alt
geworden bist, wirst du deine Hinde ausstrecken, und ein anderer wird dich
giirten und dich fiihren, wohin du nicht willst.” (Joh 21,18) Alle, die sich der
Freundschaft mit Jesus 6ffnen, werden auf ihre je eigene Weise Anteil am Lei-
densweg Jesu haben.



Ursula Dirmeier 136

Ignatius gibt fiir die dritte Woche an, man moge ,, um Schmerz, Ergriffenheit
und Beschdmung “ bitten, ,,weil meiner Siinden wegen der Herr zum Leiden
geht* (GU 193). Christliche Glaubenspraxis hat den Kreuzestod Jesu jedoch
nie nur auf die Dimension der Erlosung von den Siinden reduziert. Die Be-
trachtung der Passion Christi, sei es in den Exerzitien, sei es jedes Jahr in der
Karwoche, sei es, weil die eigene existenzielle Situation dazu herausfordert,
fiihrt uns dazu, am Beispiel Jesu zu lernen, wie Leiden geht: ,,Als Christus auf
Erden lebte, hat er mit lautem Schreien und unter Trianen Gebete und Bitten vor
den gebracht, der ihn aus dem Tod erretten konnte, und er ist erhort und aus sei-
ner Angst befreit worden. Obwohl er der Sohn war, hat er durch Leiden den Ge-
horsam gelernt* (Hebr 5,7f).

Da darf geschrien und geweint werden, da hat einer Angst und schreckt
zuriick, da schwitzt einer Blut und sucht bei den nichsten Vertrauten Beistand,
da schleppt sich einer ab und geht in die Knie, da verstummt einer vor seinen
Ankldgern und schreit nach seinem Gott. Da bekommt einer zugleich die Kraft,
nicht davonzulaufen oder vorzeitig Schluss zu machen, sondern sich anheim-
zugeben in die Hand Gottes, seines geliebten Vaters.

»Wo ist Gott?*, haben die KZ-Hiftlinge gefragt, die das qualvolle Sterben
eines jiidischen Jungen mit ansehen mussten. ,,Er hiingt dort am Galgen ...*, ha-
be einer eine innere Stimme sagen horen (nach E. Wiesel). Der Kreuzestod Je-
su erdffnet eine Antwort auf die durch Nachdenken niemals l16sbare Frage,
warum Gott das Leiden Unschuldiger zulassen kann.

Maria Ward hat die kirchlichen Gegner ihrer Griindung in ihren Briefen bis-
weilen mit dem Decknamen ,JJerusalem® bezeichnet. Das geschah sicher aus
Vorsicht; denn Briefe wurden oft abgefangen. Es zeigt aber auch, wie sie den
Widerstand, der ihr entgegengebracht wurde, das Leid, das ihr auferlegt war,
aus der Identifikation mit ihrem Herrn zu bewiltigen vermochte. Die Passion
Jesu diente ihr als Verstehens- und als Handlungsmodell fiir den eigenen Lei-
densweg.

Am Beispiel Jesu lernen wir, wie Leiden geht, und versuchen zugleich, im
Mitgehen seines Kreuzwegs unseren Freund nicht allein zu lassen und unter
seinem Kreuz auszuhalten. Und umgekehrt gewinnen wir aus diesem gemein-
samen Weg die Sicherheit, dass auch Christus unseren Leidensweg mitgeht,
dass wir im Leiden nie allein sind: ,,Wir haben ja nicht einen Hohenpriester, der
nicht mitfiihlen konnte mit unserer Schwiche* (Hebr 4,15), der nicht wiisste,
was Leiden, korperliches und seelisches, ist. Das gilt dann nicht nur fiir das
»christozentrische Leiden im engen Sinn, das aus der unmittelbaren Nachfol-
ge resultiert — wenn jemand mit Christus sagen kann: ,,Viele gute Werke habe
ich im Auftrag des Vaters vor euren Augen getan. Fiir welches dieser Werke
wollt ihr mich steinigen?*‘ (Joh 10, 32) Das gilt im umfassenden Sinn fiir alles
Leiden, das mir zugemutet ist, fiir das Sterben und die Trauer um liebe Ver-



Aspekte geistlicher Begleitung 137

storbene, fiir Unfall und Krankheit, fiir Begrenzung und Scheitern, fiir Miss-
achtung und Ausgrenzung, fiir Not und Qual.

Alle, die sich der Freundschaft mit Jesus 6ffnen, werden auf ihre je eigene
Weise Anteil am Leidensweg Jesu haben. Thnen gilt als VerheiBung, was der
Hebriderbrief am Leiden Jesu abliest: ,,Er ist erhort und aus seiner Angst befreit
worden.* Was das existenziell heilen kann, wird aus einer kleinen Begebenheit
im Leben des hl. Ignatius deutlich, wie sie ein Mitbruder erzihlt:

,Als ich mich an einem Himmelfahrtstag — es war der 23. Mai 1555 — in ei-
nem Zimmer mit dem Vater befand, er auf der Fensterbank sitzend und ich auf
einem Stuhl, horten wir das Zeichen lduten, welches die Erwdhlung des neuen
Papstes ankiindigt. Und danach kam die Nachricht, der Erwdhlte sei derselbe
Theatinerkardinal, der sich Paul 1V. nannte. Bei dieser Neuigkeit verdnderte
und verwandelte sich das Gesicht des Vaters beachtlich. Und wie ich spditer er-
fuhr (...), drehten sich ihm alle Knochen im Leib. Er erhob sich, ohne ein Wort
zu sagen, und ging zum Gebet in die Kapelle, und kurz darauf kam er so froh
und zufrieden heraus, als wdre die Wahl sehr seinem Wunsch entsprechend ge-
wesen. “1°

Die vierte Woche

Fiir die vierte Woche sind insgesamt vierzehn Betrachtungen vorgesehen — von
der ersten Erscheinung des Auferstandenen bis zu seiner Himmelfahrt — je-
weils zwei fiir jeden Tag. Fiir den Gipfelpunkt der ganzen Exerzitien, die Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe, ist eigentiimlicherweise kein Zeitpunkt an-
gegeben. Bildet sie den Abschluss, den achten Tag, oder lduft sie in der ganzen
vierten Woche mit?

,Deine Wunden werden schnell vernarben* (Jes 58,8)

Bei den Betrachtungen iiber die Erscheinungen des Auferstandenen soll ich
um die Gnade bitten, ,,mich intensiv zu freuen und fréohlich zu sein iiber die so
grofie Herrlichkeit und Freude Christi unseres Herrn.* (GU 221). Zudem soll
ich ,das Trosteramt betrachten, das Christus, unser Herr, austibt und damit
vergleichen die Art, wie Freunde einander zu trésten pflegen.” (GU 224) An
welche Erfahrungen meines Lebens kann das Evangelium von der Aufer-
weckung des Gekreuzigten ankniipfen?

10_uis Gongalves da Camara, Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius. Ubersetzt von
Peter Knauer SJ. Frankfurt/M. 1988, Nr. 93.



Ursula Dirmeier 138

Es gibt besondere Auferstehungserfahrungen im Leben von Menschen: dass
Heilung von seelischen Verwundungen geschieht, dass eine Leidsituation zu
Ende geht oder sich wandelt, dass aus dem Trost, den die Gottesbeziehung
spendet, das Schwere des Lebens bestanden werden kann.

Auferstehung ist zudem und zuallererst der Eckstein unseres Glaubens. Oh-
ne den Glauben an die Auferstehung wire die Verkiindigung leer und unser
Glaube sinnlos (vgl. 1 Kor 15,14). Durch die Auferweckung Jesu von den To-
ten wird ratifiziert, was Gott seinem Geliebten und allen Menschen verheift:
Angenommen- und Erlostsein und Leben ohne Ende. Das ist Grund zur Freu-
de. Das ist der Motor christlichen Lebens.

Erst aus diesem Glauben an die Auferstehung verliert die Auffassung des Ig-
natius, man konne sich Krankheit, Schmach, kurzes Leben usw. wiinschen, so-
fern dies mehr der Verherrlichung Gottes entspricht, ihren zynischen Klang.
Ich kann Leiden auf mich nehmen, weil ich darauf vertrauen darf, dass Gott
daraus etwas Heilvolles fiir mich, fiir andere entstehen lasst.

Zugleich ist das spirituelle Leben jedes Christen und jeder Christin immer
Leben mit dem Auferstandenen: Zwar kann der irdische Jesus Modell fiir un-
ser Leben sein, der Ruf an seine Jiinger ruft auch uns in seine Nachfolge und in
seinen Dienst; Jesus in seiner Passion kann uns Vorbild sein, wie wir unser
Kreuz tragen konnen — der Jesus unserer Gebete aber ist im Grunde immer der
auferstandene Herr, der beim Vater ist und fiir uns eintritt, der von der Erde Er-
hohte, der alle an sich zieht.

SchlieBlich erodffnet die Erfahrung des Auferstandenen eine mystische Tie-
fensicht unseres Lebens, ein Transparentwerden unseres Alltags auf Gott hin.
Das ist in einigen Auferstehungserzidhlungen das Thema.

JEs ist der Herr“

Der urspriingliche Schluss des Markus-Evangeliums und das Nachtragskapitel
des Johannes-Evangeliums, zwei an sich sehr unterschiedliche Texte, haben die
Feststellung gemeinsam, dass der Auferstandene im Alltag in Galilda zu suchen
und zu finden ist. Denn das Markus-Evangelium in seiner urspriinglichen Fas-
sung erzihlt nicht von einer Erscheinung des Auferstandenen. Es endet vielmehr
damit, dass den Frauen die Botschaft ausgerichtet wird: Jesus, der Gekreuzigte,
ist nicht hier. Er ist auferstanden. Er geht nach Galilda voraus. (Mk 16,6f)

In Joh 21 kommen die Jiinger schrittweise zur Erkenntnis: Hier, beim Fi-
schen, begegnen wir ihm: ,,Als es schon Morgen wurde, stand Jesus am Ufer.
Doch die Jiinger wussten nicht, dass es Jesus war.” (V. 4) — ,.Da sagte der Jiin-
ger, den Jesus liebte, zu Petrus: Es ist der Herr!* (V. 7) — ,,Keiner von den Jiin-
gern wagte ihn zu fragen: Wer bist du? Denn sie wussten, dass es der Herr war.*
(V. 12)



Aspekte geistlicher Begleitung 139

Dass er den Herrn in seinem Leben erkennen konnte, bezeugte Ignatius ge-
gen Ende des Pilgerberichts von sich: ,, Immer und zu jeder Stunde, wann er
Gott finden wolle, kénne er Ihn finden.“ (PB 99) Er tat das sicher nicht, um sei-
ne besondere Begnadung herauszustellen, sondern um alle dazu einzuladen,
das Gleiche auch fiir sich zu wollen. Einen moglichen Weg zu diesem Ziel zeigt
Ignatius in der Schlussbetrachtung der Exerzitien auf. Freilich, das kann nicht
genug betont werden, ist die ,, gréfiere Leichtigkeit mit Gott in Verbindung zu
treten” (ebd.) ein Geschenk der Gnade Gottes. Doch wer wiirde allen Ernstes
behaupten, Gott enthalte sie denen vor, die ihn darum bitten und sich ihr ein Le-
ben lang immer mehr 6ffnen?

Die ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe* beginnt mit zwei Vorbemerkun-
gen: Liebe ist mehr in die Werke als in die Worte zu legen. Liebe besteht im Ge-
ben und Empfangen (GU 230f). In dieser Betrachtung soll ich bitten: ,,um eine
tiefe Erkenntnis so grofier empfangener Wohltaten, damit ich sie ganz und gar
anerkenne und so in allem Seine Gottliche Majestdit lieben und Ihr dienen
kann.“ (GU 233)

In vier grolen Anldufen werden die empfangenen Wohltaten vergegenwiir-
tigt (GU 234 —237): Was Gott fiir mich getan hat in Schopfung, Erlésung und
besonderen Gaben; wie Gott allem innewohnt, was ist, und so auch mir; wie
Gott sich in allem um meinetwillen miiht; wie alles Gute von oben auf mich
herabkommt. Dieses viermalige Sich-Vergegenwirtigen der Liebe Gottes soll
jedes Mal beantwortet werden mit einem Gebet meiner Liebe und Hingabe.

Die Weise, die Ignatius fiir dieses Gebet vorschligt, fasst die groen Linien
der Exerzitien zusammen: ,, Nimm hin, Herr, und empfange meine ganze Frei-
heit, mein Geddchtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, meine
ganze Habe und meinen Besitz;, Du hast es mir gegeben, Dir, Herr, gebe ich es
zuriick, alles ist Dein, verfiige nach Deinem ganzen Willen; gib mir Deine Lie-
be und Gnade, das ist mir genug.“ (GU 234) Da hat jemand erfahren, dass er
aus der Liebe und Gnade Gottes zu leben vermag. Da verzichtet jemand darauf,
sein Leben aus der eigenen Lebensgeschichte, dem eigenen Nachdenken und
dem eigenen ,,Ich will aber eigenmichtig zu gestalten. Da gibt sich jemand
dem anheim, was Gott fiir ihn will, weil er glaubt und weil3, dass er darin erst
zu wirklicher Freiheit reift.

Die letzte Betrachtung der Exerzitien ladt dazu ein, diesen Blickwinkel ein-
zuiiben, damit ich auch meinen Alltag danach befrage, wo in ihm ,,Jesus am
Ufer steht*, damit ich auch mitten in meinem Leben erkennen kann: ,,Es ist der
Herr!™ Genau dasselbe ist das zentrale Anliegen und Ziel geistlicher Beglei-
tung. Sie mochte dazu befdhigen, die Anwesenheit und das Wirken Gottes im
eigenen Leben zu entdecken und darauf zu antworten.



