
Aspekte geistlicher Begleitung

Die vier Wochen des Exerzitienprozesses

Ursula Dirmeier, Bamberg

Ignatius hat seine Exerzitien in vier mehr oder minder gleich lange Abschnitte
eingeteilt, die er „Wochen“ nennt. In der zweiten bis vierten Woche folgen die
Betrachtungen den wichtigen Stationen des Lebens, Sterbens und der Aufer-
weckung Jesu. Dabei werden die Exerzitanden mehr und mehr in die Nachfol-
ge Jesu hineingerufen und hineingenommen. Zuvor jedoch sollen sie sich in
der ersten Woche mit ihrer eigenen Sündhaftigkeit auseinandersetzen und so
mit ihrem bisherigen Leben ins Reine kommen.

Diese Einteilung in vier Abschnitte wurde in entsprechend verkürzter Form
auch für jährlich wiederkehrende achttägige Exerzitien übernommen. Daneben
inspirierte sie auch die geistliche Begleitung, soweit sie in der Tradition der
Exerzitien steht. Daraus erwächst die Fragestellung der folgenden Überlegun-
gen: Inwieweit eignen sich die vier Wochen des Exerzitienprozesses als Hand-
lungsinstrument geistlicher Begleitung? 

Als Kriterium für die Überprüfung soll das Leben des heiligen Ignatius
selbst dienen. Das bietet sich an, da Ignatius bekanntermaßen die Einsichten,
die er dem Exerzitiengeben zugrunde legte, aus seinem eigenen Erleben ge-
wonnen hatte. Der entscheidende Einbruch im Leben des Ignatius war seine
schwere Verwundung in Pamplona. Auf dem Krankenlager im Haus seines
Bruders las er, da es dort keine Ritterromane gab, ein „Leben Christi“ und eine
Heiligenlegende. Die Vorstellung, die Heiligen nachzuahmen, begeisterte ihn
dabei; ebenso seine Träume vom Minnedienst für eine hochgestellte Dame. Im
Gegensatz zu letzterem blieb er beim ersten noch längere Zeit danach zufrie-
den und froh – seine Urerfahrung in der Unterscheidung der Geister (vgl.
PB1 8).

Die erste Woche

In der ersten Woche der Exerzitien geht es um die Erkenntnis der eigenen
Sündhaftigkeit und um das Zwiegespräch mit dem Herrn, der für uns gekreu-
zigt wurde. Jeden Tag werden erstens die drei „Ursünden“, zweitens die eige-

1 Zitiert nach: Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Übersetzt und erläutert von Burkart
Schneider. Freiburg/Br. 41979

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 126



Aspekte geistlicher Begleitung 127

nen Sünden im Laufe des bisherigen Lebens, drittens und viertens eine Wie-
derholung dieser beiden Übungen und abschließend eine Besinnung über die
Hölle gehalten.

Auch in der geistlichen Begleitung wurde häufig die Auseinandersetzung
mit dem eigenen Versagen als Ausgangspunkt genommen. Hören wir, wie es
einer Frau zu Beginn des 17. Jahrhunderts damit ging. Maria Ward schreibt
über eine Phase geistlicher Trockenheit und über ihren geistlichen Begleiter:

„Dieser Pater führte in der Tat ein Leben von großer Frömmigkeit und war
nicht weniger auf den Fortschritt meiner Seele bedacht. Aber er leitete mein
Gewissen ausschließlich auf dem Weg der Furcht. Zum Beispiel sollte ich mich
selbst hassen, die Gerichte Gottes fürchten, vor den Qualen der Hölle zittern.
Zu alledem war ich unfähig. 

Erstens konnte ich den Feind alles Guten nicht fühlbar hassen, noch viel we-
niger mich selbst, die ich viel zu sehr liebte. Mich mühen aus Liebe bis hin zum
Tod schien mir leicht, aber Furcht machte wenig Eindruck auf mich. Ich war –
mit Hilfe der Gnade Gottes – entschlossen, mir niemals die Hölle zu verdienen,
und von den Umständen dort konnte ich mir keine so lebhafte Vorstellung ma-
chen, wie der Pater es wollte.

Mich in einer von dem, was er verlangte, so verschiedenen Verfassung zu fin-
den, während ich mit allem Fleiß so zu sein versuchte, war, wie ich glaube, zu
großem Teil der Grund jener Trockenheit und jener zweifelnden Gedanken.

Bei dieser Gelegenheit habe ich bisweilen gedacht (vielleicht täusche ich
mich), dass es manche Menschen gibt (nicht weniger geeignet, eine mehr als
mittelmäßige Vervollkommnung zu erreichen), die man bei ihrem Beginnen mit
viel Freigebigkeit behandeln sollte, indem man ihnen bessere Dinge gibt, ehe
man ihnen nimmt, was weniger gut ist, indem man das Thema verändert, und
nicht das Sein bekämpft – besonders wenn ihre Fehler von einer übergroßen Ei-
genliebe oder einer weniger wohlgeordneten Zuneigung oder einer anderen
Neigung aus demselben Teil der Seele herkommen.“2

Zu Beginn

Wie begann bei Ignatius selbst der geistliche Weg? Er schreibt über sich in der
dritten Person: 

„Da er bei dieser (der geistlichen) Lektüre nicht wenig Erleuchtung erhielt,
fing er an, ernster über sein vergangenes Leben nachzudenken, und er erkann-
te, wie notwendig es für ihn wäre, Buße dafür zu tun.“ (PB 9) Die Erkenntnis

2 Aus den autobiographischen Aufzeichnungen Maria Wards; vgl. dazu auch: U. Dirmeier, In der
Gegenwart Gottes. Marie Wards Spiritualität. Ostfildern 2000.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 127



Ursula Dirmeier 128

der Sünden und der Wunsch, sein Leben in Ordnung zu bringen, folgten der
geistlichen Lektüre also nach. 

„Die früheren Gedankengänge gerieten jetzt in Vergessenheit.“ (PB 10) Die
Beschäftigung mit dem Besseren brachte die Orientierung am weniger Guten
zum Verschwinden.

„Als er einmal während der Nacht wach lag, sah er klar ein Bild Unserer
Lieben Frau mit dem heiligen Jesuskind; bei diesem Anblick empfand er für ge-
raume Zeit ganz außerordentlichen Trost. Und ein solcher Abscheu vor seinem
ganzen vergangenen Leben und besonders vor den Sünden des Fleisches er-
füllte ihn ...“ (ebd.). Das Thema seines Lebens wechselte vom Minnedienst an
der Dame zum Dienst für die Gottesmutter und ihr Kind.

Aus der Erzählung des Pilgerberichts wird deutlich: Auch bei Ignatius war
die Beschäftigung mit den eigenen Sünden nicht das Erste, sondern die Fol-
ge davon, dass er mit dem Leben Jesu und dem Leben der Heiligen in enge-
ren Kontakt gekommen war. Wer das Bessere kennen lernt (auch wenn er
zunächst nur am „Nachgeschmack“ erkennt, dass es das Bessere war), der
wird vom weniger Guten lassen. Das Thema seines Lebens wird sich ändern,
ohne dass seine Identität zerstört wird. Darauf darf geistliche Begleitung
bauen. 

Heilwerden

In Manresa suchte Ignatius Gespräche mit religiös interessierten Leuten. Jetzt
begannen auch die Versuchungen, zuerst die gröberen: „Wie wirst du ein der-
artiges Leben aushalten können während der siebzig Jahre, die du noch zu le-
ben hast?“ (PB 20) Dann die subtileren, in Form von Skrupeln, er habe einige
Sünden noch nicht gebeichtet. „Zwar wusste er wohl, dass jene Skrupel ihm
nur zum großen Schaden waren und dass es besser wäre, sich von ihnen frei zu
machen. Aber er konnte nicht mit ihnen fertig werden.“ (PB 22) Er plagte sich
ab, alle Mittel blieben vergeblich, er geriet an den Rand des Selbstmords, er
kämpfte weiter und erkannte zugleich seine Unfähigkeit, sich aus eigener Kraft
davon zu lösen, bis „unser Herr ihn aus Gnade und Barmherzigkeit davon be-
freit hatte“ (PB 25).

Woher kam die große Krise in Manresa? Wir erkennen heute darin die Kehr-
seite des für Ignatius typischen Hangs zum Perfektionismus (Die General-
beichte muss vollkommen sein) und zum Aktivismus (Alles ist vom Menschen
zu leisten). Dort, wo er seine Stärken hatte, dort bestand für ihn auch die größ-
te Gefahr – das ist bei allen Menschen so.

Die Heilung geschah dadurch, dass er sich eingestand, am Ende zu sein
(„Selbst wenn ich einem Hündlein nachlaufen müsste, um von ihm Hilfe zu be-
kommen, würde ich es sofort tun.“ PB 23), und dass er sich von Gott heilen ließ

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 128



Aspekte geistlicher Begleitung 129

(„Hilf du mir, Herr; denn bei keinem Menschen und bei keinem Geschöpf kann
ich irgendwelche Hilfe finden.“ ebd.)

In den Regeln zur Unterscheidung der Geister für die erste Woche fand die-
se grundlegende Erfahrung ihren Widerhall. Ignatius differenziert dort zwi-
schen Menschen, die sich von Gott entfernen, und solchen, die sich auf Gott hin
ausrichten wollen. Während bei ersteren die innere Unruhe vom Gewissen
kommt, das sie zur Umkehr treibt, sollen sich letztere durch Unruhe nicht da-
von ablenken lassen, auf ihrem guten Weg weiterzugehen (vgl. GÜ 314f). In
den Betrachtungen des Exerzitienbuchs hat sich diese Erfahrung leider nicht
niedergeschlagen. Sie hätte eine Dimension eröffnet, die in den Evangelien ei-
nen so breiten Raum einnimmt: die Dimension der Heilung.

Da sind all die Menschen, die ihre körperlichen Gebrechen und seelischen
Unfähigkeiten (wie etwa: nicht sehen, nicht anpacken, sich nicht aufrichten, in
die Gemeinschaft nicht zurückfinden können) zu Jesus bringen, um sie, um
sich heilen zu lassen. Die Besessenen tragen ihr Fremdbestimmt-, Besetzt- und
Gefesselt-Sein zu Jesus und werden frei. Wenn wir die Krankenheilungen Jesu
nicht auf ihren leiblichen Aspekt reduzieren (die Aufteilung in Körper, Geist
und Seele ist bekanntermaßen dem biblischen Denken fremd), dann sind auch
die Begegnungen Jesu mit Zachäus, mit der Ehebrecherin und mit der Frau am
Jakobsbrunnen zu den Heilungen zu zählen. Immer steht am Anfang die Be-
gegnung mit Jesus und die Frage, ausgesprochen oder unausgesprochen:
„Willst du gesund werden?“ (Joh 5,6) oder: „Was soll ich dir tun?“ (Mk 10,51). 

Auch heute kann diese Frage, mit ehrlichem Verlangen beantwortet, einen
Prozess in Gang bringen, der dazu führt, sich von Gott von den eigenen Schief-
lagen und Besetztheiten, von den Verletzungen und unheilvollen Prägungen
der persönlichen Lebensgeschichte heilen zu lassen. Dabei können tiefenpsy-
chologische Kenntnisse der Begleiterin, dem Begleiter sehr hilfreich sein und
Sicherheit geben. Die Hauptsache sind sie nicht. Die Hauptsache sind die Bit-
te um Heilung und das Wirken der Gnade Gottes.

Hinkehr

Nehmen wir – sozusagen probeweise – als die Dynamik der ersten Woche die-
se Dimension des Heilwerdens an. Dann findet darin auch die Beschäftigung
mit dem eigenen Fehlverhalten ihren Platz – wie ja auch die Sündenvergebun-
gen Jesu bisweilen als Teil eines Heilungsgeschehens geschildert werden, und
nicht umgekehrt. 

Die Erkenntnisse der Tiefenpsychologie weisen in dieselbe Richtung. Unse-
re Sündhaftigkeit – ihre Existenz soll keineswegs geleugnet werden – lässt sich
in der Regel am besten als Folge eines Defizits verstehen. Damit soll nicht ge-
sagt werden, die Menschen hätten als Erwachsene keine moralische Verant-

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 129



Ursula Dirmeier 130

wortung für ihr Verhalten. Doch wer sich wirklich ändern will und nicht bloß
aus Furcht vor Strafe darauf verzichtet, Verbotenes zu tun, muss in der Regel
zuerst erkennen, woher sein Fehlverhalten kommt, wo es seine Wurzeln hat.
Oder er muss zumindest, wie Ignatius, mit seiner Kraft am Ende sein und sich
ganz in die Barmherzigkeit und in die offenen Arme Gottes werfen. Denn al-
lein die Erkenntnis, dass er sich mit seinen Skrupeln ja gegen die verzeihende
und erlösende Liebe Gottes versündigte, befreite ihn nicht.

Die zweite Woche

Die Betrachtungen der ersten Woche münden in die Ruf-Christi-Erwägung, die
zugleich die Perspektive auf die Nachfolge Jesu eröffnet3: Indem ich mir die
Einladung eines irdischen Königs an mich vorstelle, werde ich bereit, mich
vom Ewigen König rufen zu lassen. Während in der ersten Woche von Jesus an
mich die Grundfrage gestellt wurde: „Was willst du, dass ich dir tun soll?“,
richte ich nun dieselbe Frage an meinen Freund und Herrn: „Was ist es, das ich
für dich tun soll?“

Die Übungen der zweiten Exerzitien-Woche thematisieren am ersten Tag die
Menschwerdung und die Geburt Jesu, am zweiten Tag die Darstellung im Tem-
pel und die Flucht nach Ägypten, am dritten Tag das Leben in Nazaret und das
Wiederfinden Jesu im Tempel. Am vierten Tag werden die Banner des Teufels
und Christi einander gegenübergestellt, dies wird dreimal wiederholt und mit
der Erwägung der drei Menschengruppen abgeschlossen.

Der fünfte Tag hat die Taufe Jesu zum Thema, der sechste die Versuchung in
der Wüste, der siebte die Berufung der Apostel, der achte die Seligpreisungen
der Bergpredigt, der neunte die Erscheinung Jesu auf dem See, der zehnte Jesu
Predigt im Tempel, der elfte die Auferweckung des Lazarus, der zwölfte den
Einzug Jesu in Jerusalem. Zugleich beginnt mit dem fünften Tag die Zeit der
Wahl, in der auch die drei Weisen der Demut erwogen werden sollen. 

Wenn wir uns mit der Frage beschäftigen, welche Aspekte wir aus den
Exerzitien für die geistliche Begleitung gewinnen können, dann geht es in der
zweiten Woche um die Maßstäbe aus dem Leben und Handeln Jesu und um das
rechte Unterscheiden und Entscheiden. 

Die Reihenfolge all dieser Aspekte richtet sich in den Exerzitien am Leben
Jesu aus. In der geistlichen Begleitung – das soll hier für alle vier „Wochen“ ge-
sagt sein – wird sich aus der existenziellen Situation der Begleiteten eine ganz
andere, je individuelle Reihenfolge ergeben. Wahrscheinlich können die vier

3 Vgl. P. Köster, Zur Freiheit befähigen. Kleiner Kommentar zu den Großen Exerzitien des hl. Ig-
natius. Leipzig 22000, 86–89.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 130



Aspekte geistlicher Begleitung 131

Bereiche nicht einmal exakt voneinander getrennt gesehen werden. Es ist aber
hilfreich zu unterscheiden, welche Dynamik gerade im Vordergrund steht: die
der Heilung, die des Nachfolgens, die des Erleidens oder die des Lebens im
Horizont von Auferstehung.

Vertraut werden

Zu Beginn seiner Pilgerschaft war des Ignatius Seele noch ganz blind „trotz
des großen Verlangens Ihm zu dienen auf alle Weise, so gut er es nur verstand.“
(PB 14) Zwar „schaute er bereits nicht mehr so sehr darauf, für seine Sünden
Genugtuung zu leisten, sondern vielmehr darauf, Gott einen Gefallen zu tun
und Ihm Freude zu machen.“ (ebd.) Doch trotz seiner Lektüre hatte er „noch
keinen Blick für innere Werte und verstand nicht, was Demut, Liebe, Geduld ei-
gentlich seien“ (ebd.), weshalb er allen Ernstes einen Mauren umbringen woll-
te, weil dieser die Ehre seiner neuen „Dame“ geschmäht hatte. Da ihm dann
doch Zweifel kamen, überließ er die Entscheidung seinem Maultier (PB 16). Er
hatte noch viel zu lernen.

Die Betrachtungen des Lebens Jesu bilden das Kernstück der zweiten Wo-
che, ja der ganzen Exerzitien. Auch außerhalb von Exerzitien muss geistliche
Begleitung sich darum kümmern, dass aus den Evangelien Maßstäbe gewon-
nen werden, die sich in das Leben der Begleiteten hinein auswirken. 

Die Evangelien sind die Lernstrecke, an denen gelernt wird, was christliches
Leben eigentlich heißt. Wenn sie auf ignatianische Weise betrachtet werden,
vollzieht sich eine doppelte Bewegung: Zunächst begeben sich die Meditieren-
den in das in den Evangelien geschilderte Ereignis hinein und suchen und fin-
den darin ihren Platz, ihre Weise des Dabeiseins. In einem zweiten Schritt keh-
ren sie zu ihrem eigenen Leben zurück, bringen die biblische Konstellation mit
ihrer Erfahrungswelt in Kontakt und ziehen daraus „irgendeinen Nutzen“.
Manchmal mag dieser Nutzen Bestärkung und Ermutigung sein, manchmal
Umdenken und Korrektur bringen, manchmal auch Vorbereitung auf Kom-
mendes sein. Das Ziel ist es, immer mehr mit dem Leben Jesu und seiner Wei-
se zu handeln und sich zu verhalten, vertraut zu werden. 

Erst auf dieser Grundlage kann das Lernen der Unterscheidung beginnen,
indem die Einzelnen sich mehr und mehr vom Geist Gottes bestimmen lassen
und die davon abweichenden inneren Regungen immer rascher identifizie-
ren können, um so Einzelentscheidungen oder Lebensentscheidungen zu tref-
fen.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 131



Ursula Dirmeier 132

Indifferent werden

Die Weise, in der Ignatius Entscheidungen traf, ist in seinem „Geistlichen Ta-
gebuch“ überliefert. Er notierte „Wahlpunkte über die Armut der Häuser der
Gesellschaft Jesu“, indem er zusammentrug, was die Vor- und Nachteile der ei-
nen Alternative und was die Vor- und Nachteile der anderen seien, ganz ent-
sprechend der von ihm aufgestellten ersten Weise, in einer Zeit ruhiger Über-
legung eine Wahl zu treffen. 

Um Entscheidungen gut zu treffen, ist es also notwendig, vor das Abwägen
der einzelnen Argumente zunächst eine Phase des Sammelns vorzuschalten, in
der man sich „weder zu der einen Seite wenden oder hinneigen“ noch zu der
anderen (vgl. GÜ4 15), sondern sich ins Gleichgewicht vor Gott bringen soll. 

Warum ist das so? Die moderne Hirnforschung zeigt uns, wie wichtig es ist,
dass unser Hirn immer wieder Gelegenheit bekommt, die bereits eingefahre-
nen, erprobten und erfolgreichen „Denkbahnen“ zu verlassen und alternative
„Nebenstrecken“ zu entdecken und zu befahren. 

Alles, was wir öfter gedacht haben, was wir gelernt haben, alle Erfahrungen,
die wir in unserem Leben gemacht haben, prägen sich im „Wegenetz“ unseres
Gehirns sozusagen als Schnellstraße ein. Auf diesen Wegen kommen wir flott
voran. Das hat den Vorteil, dass wir denselben Gedankengang oder Hand-
lungsablauf immer sicherer, schneller, ohne lange zu überlegen, fertig bringen.
Das hat andererseits den Nachteil, dass diese Schnellstraßen uns immer wieder
zu denselben Ergebnissen führen und es uns immer schwerer fällt, einmal in ei-
ne andere Richtung zu denken, einmal etwas auszuprobieren, einmal etwas Un-
gewohntes für möglich und richtig zu halten.

Erst wenn etwas Unvorhergesehenes passiert, erst wenn wir vor einem Pro-
blem stehen, sind wir bereit, nach neuen Lösungen zu suchen und neue Wege
zu betreten. Wenn wir vor einem Problem stehen, erzeugt das Stress. Dieser
Stress hilft unserem Gehirn durch chemische Prozesse, neue Wege zu ent-
decken, zu befahren und auszubauen.5

Wir können das Wegenetz unseres Denkens allerdings auch durch ruhiges,
systematisches Nachdenken erweitern, wenn wir das wollen. Ignatius lädt uns
dazu ein. Wer nicht erst durch Katastrophen umdenken und Alternativen sehen
lernen will, muss sein Gehirn immer wieder trainieren, auch das Gegenteil den-
ken und probeweise für gut halten zu können.

Im Verlauf der zweiten Woche der Exerzitien dient die Erwägung über die
drei Menschengruppen (GÜ 150ff) der Einübung in die Haltung der Indiffe-
renz. Die eine Sorte von Menschen will sich zwar von einer erkannten An-

4 Zitiert nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen. Übertragen und erklärt von Adolf Haas.
Freiburg/Br. 1967.
5 Vgl. G. Hüther, Biologie der Angst. Wie aus Stress Gefühle werden. Göttingen 1997, bes. 71ff.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 132



Aspekte geistlicher Begleitung 133

hänglichkeit lösen, bringt aber die Kraft oder Entschiedenheit ein Leben lang
nicht auf. Die zweite will sich ihre Anhänglichkeit von Gott als rechtmäßig
sanktionieren lassen. Nur die dritte will die erworbene Sache „einzig wollen
oder nicht wollen, je nachdem“ Gott es ihnen eingibt „und es der betreffenden
Person je besser erscheint zum Dienst und Lob Seiner Göttlichen Majestät.“
(GÜ 155). 

Solche Menschen halten also auch etwas anderes für möglich und mögli-
cherweise für den Willen Gottes als das, was ihnen am sympathischsten ist,
oder das, was die Allgemeinheit als oberstes Ziel ansetzt. Eine solche Einstel-
lung entspricht der zweiten Weise der Demut: „dass ich nicht mehr wünsche
noch Neigung habe, in Reichtum als in Armut zu leben, nach Ehre zu verlangen
als nach Schmach, ein langes Leben zu wünschen als ein kurzes, wenn dabei
der Dienst Gottes unseres Herrn und das Heil einer Seele gleich bleibt“ (GÜ
166). Das ist die Grundlage für die Wahl.6

Das ganz ähnlich formulierte „Prinzip und Fundament“ (vgl. GÜ 23) ist
wohl deshalb den Exerzitien vorangestellt, um deutlich zu machen, dass für
Exerzitien nur solche Personen geeignet sind, die eine derartige Beweglichkeit
und Großmut des Denkens aufweisen.7 Ebenso kann geistliche Begleitung nur
dann fruchtbar werden, wenn die Begleiteten zu Umdenken und Veränderung
fähig und bereit sind. Deshalb sollten von Anfang an zum einen die Entwick-
lungen und Veränderungen des Lebens in den Blick genommen, zum anderen
Perspektiven formuliert werden, wohin sich die Betreffenden entwickeln, in
welcher Hinsicht sie reifen wollen.

Die Erfahrung von „Trost“

Nachdem Ignatius alle Gründe und Gegengründe gesammelt hatte, brachte er
über einen Monat lang seine Erwägungen im Gebet vor Gott und notierte, wel-
che Gründe für ihn an Bedeutung gewannen und wohin der Trost ihn führte.
Dies entspricht der „zweiten Zeit der Wahl“: „wenn man viel Klarheit und Ein-
sicht auf Grund der Erfahrung in Tröstungen und Trostlosigkeit gewinnt, sowie
auf Grund der Erfahrung in der Unterscheidung der verschiedenen Geister“
(GÜ 176).

Es ist bis heute nicht geklärt, was dieser „Trost“ eigentlich sei und wie er ent-
steht. Möglicherweise kommt dabei die „intuitive bzw. kreative Intelligenz“,
die überwiegend in der rechten Gehirnhälfte lokalisiert werden kann, ins Spiel
– im Gegensatz zur linken Gehirnhälfte, die für die Sprache und das abstrakte,
objektive Denken verantwortlich gemacht wird. Jene Form der Intelligenz

6 Vgl. Köster, a.a.O., 127.
7 Vgl. Köster, a.a.O., 23.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 133



Ursula Dirmeier 134

nimmt ebenso wie das rationale Denken Impulse aus der Umwelt auf, verar-
beitet sie aber nicht in Sprache, sondern als Bilder, Eindrücke und Vorstellun-
gen. Dem Bewusstsein unzugänglich arbeitet sie an der Lösung eines Pro-
blems, das in der linken Gehirnhälfte „durchdacht“ wird, mit. Wenn beide Ge-
hirnhälften zu einer übereinstimmenden Lösung gelangt sind, stellt sich über
das limbische System des Gehirns eine positive Gestimmtheit ein.8 Dafür
braucht es Zeit.

Die dritte Woche

In der dritten Woche werden in sechs Tagen jeweils zwei Abschnitte aus der
Passion Christi betrachtet, am siebten Tag eine Zusammenschau derselben. Für
diesen Zeitabschnitt gibt Ignatius keine besondere Perspektive an, mit der die
Exerzitanten die Betrachtungen angehen sollen. Eine solche Funktion könnte
jedoch von der „dritten Weise der Demut“ übernommen werden, „wenn ich
nämlich (...) um Christus unserem Herrn je mehr nachzufolgen und ihm je mehr
in der Tat ähnlich zu werden, eher mit dem armen Christus Armut will und er-
wähle als Reichtum, mit dem schmacherfüllten Christus Schmach als Ehren
und je mehr danach verlange, für einfältig und töricht gehalten zu werden als
für weise und klug in dieser Welt – um Christi willen, der zuerst als solcher an-
gesehen wurde.“ (GÜ 167)

Ignatius wurde wiederholt angefeindet; man verleumdete ihn und seine Ge-
fährten. Überraschenderweise ließ er das keineswegs widerstandslos gesche-
hen, sondern bestand jedes Mal auf einem gerichtlichen Urteil, das die Haltlo-
sigkeit der Vorwürfe festhielt (vgl. etwa PB 98). Das scheint auf den ersten
Blick nicht so recht zur dritten Weise der Demut zu passen: Freilich darf diese
nur eingenommen werden, so lehrt uns derselbe Vorbehalt, der schon bei der
zweiten Weise der Demut begegnete, „sofern das Lob und die Ehre der Göttli-
chen Majestät gleich bleibt“ (GÜ 167). Die „Vorliebe für das Kreuz“ ist also
kein Wert in sich, sondern noch einmal dem größeren Willen Gottes unterwor-
fen.9 Ich muss allerdings auf sie vorbereitet sein, um für diesen Willen Gottes
wirklich offen sein zu können.

„Sofern das Lob und die Ehre der Göttlichen Majestät gleich bleibt“

Im Begleitungsgeschehen, in dem der geistliche Prozess stärker als in den
Exerzitien vom jeweiligen Lebensstandort der Person bestimmt wird, muss die

8 Genauer in: Eugene d’Aquili, Andrew B. Newberg, The Mystical Mind. Probing the Biology of
Religious Experience. Minneapolis 1999, bes. 70f.
9 Vgl. Köster, a.a.O., 129.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 134



Aspekte geistlicher Begleitung 135

Dynamik der dritten Woche sorgfältig von der der ersten und zweiten unter-
schieden werden. Nicht jede Leiderfahrung soll und darf im Horizont der drit-
ten Woche betrachtet werden. 

Zunächst muss gefragt werden, ob der Wille Gottes nicht eher darin zu fin-
den ist, die Leidsituation zu verändern oder es zumindest zu versuchen. Nur
wenn etwas nicht veränderbar ist, darf es als Wille Gottes angenommen wer-
den. Ansonsten muss es in den Kontext der zweiten Woche gestellt werden, in
den Bereich dessen, was für den Herrn zu tun und zu unternehmen ist. Alles
andere wäre eine falsche, eine unbiblische Leidensspiritualität.

Eine weitere Klärung dient der Unterscheidung zwischen der ersten und der
dritten Woche. Es gibt Leiderfahrungen, die mir immer wieder passieren und
die so typisch für mich sind, dass ich mich fragen muss, ob sie vielleicht etwas
mit mir, meinem Verhalten oder meinen Vorerfahrungen zu tun haben. Dann
dürfen sie nicht einfach als Kreuz angenommen werden. Sie sind vielmehr
Christus hinzuhalten mit der Bitte: „Mach mich heil! Hilf mir, das Leid der
Vergangenheit zu überwinden, die Verwundungen durch deine Liebe und Zu-
wendung heilen zu lassen!“ Wir dürfen sicher sein, dass diese Bitte erfüllt wird.
Dadurch wird sich auch mein in diesem Punkt festgefahrenes Verhalten verän-
dern. Was schließlich als „Rest“ bleibt, das, was in meinem Leben nicht mehr
rückgängig zu machen ist, kann ich dann wirklich als das auf mich nehmen,
von dem der Herr mir zutraut, dass ich es zu tragen vermag.

Erst nach dieser zweifachen Abgrenzung dürfen wir Leiden als Kreuz in der
Nachfolge Christi ansehen.

Die Jünger stehen nicht über ihrem Meister (Mt 10,24)

Wenn wir uns gegen eine falsche Leidensspiritualität verwahrt haben, dürfen
wir nicht in den gegenteiligen Fehler verfallen und das Leiden und Kreuz aus
dem christlichen Leben auszuklammern versuchen. Das wäre zum einen un-
realistisch. Es würde zum anderen den Glauben an den Gott Jesu Christi auf ei-
ne reine Wunscherfüllungs-Religion reduzieren: Gott hat dafür zu sorgen, dass
keine Wünsche unerfüllt, keine Knoten geschürzt, keine Rechnungen unbe-
zahlt bleiben. Eine solche Vorstellung des Petrus hat Jesus scharf zurückge-
wiesen: „Weg mit dir, Satan, geh mir aus den Augen! Denn du hast nicht das im
Sinn, was Gott will, sondern was die Menschen wollen.“ (Mk 8, 33) und ihm
angedeutet, welchen Weg er zu gehen hat: „Als du noch jung warst, hast du
dich selbst gegürtet und konntest gehen, wohin du wolltest. Wenn du aber alt
geworden bist, wirst du deine Hände ausstrecken, und ein anderer wird dich
gürten und dich führen, wohin du nicht willst.“ (Joh 21,18) Alle, die sich der
Freundschaft mit Jesus öffnen, werden auf ihre je eigene Weise Anteil am Lei-
densweg Jesu haben. 

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 135



Ursula Dirmeier 136

Ignatius gibt für die dritte Woche an, man möge „um Schmerz, Ergriffenheit
und Beschämung“ bitten, „weil meiner Sünden wegen der Herr zum Leiden
geht“ (GÜ 193). Christliche Glaubenspraxis hat den Kreuzestod Jesu jedoch
nie nur auf die Dimension der Erlösung von den Sünden reduziert. Die Be-
trachtung der Passion Christi, sei es in den Exerzitien, sei es jedes Jahr in der
Karwoche, sei es, weil die eigene existenzielle Situation dazu herausfordert,
führt uns dazu, am Beispiel Jesu zu lernen, wie Leiden geht: „Als Christus auf
Erden lebte, hat er mit lautem Schreien und unter Tränen Gebete und Bitten vor
den gebracht, der ihn aus dem Tod erretten konnte, und er ist erhört und aus sei-
ner Angst befreit worden. Obwohl er der Sohn war, hat er durch Leiden den Ge-
horsam gelernt“ (Hebr 5,7f). 

Da darf geschrien und geweint werden, da hat einer Angst und schreckt
zurück, da schwitzt einer Blut und sucht bei den nächsten Vertrauten Beistand,
da schleppt sich einer ab und geht in die Knie, da verstummt einer vor seinen
Anklägern und schreit nach seinem Gott. Da bekommt einer zugleich die Kraft,
nicht davonzulaufen oder vorzeitig Schluss zu machen, sondern sich anheim-
zugeben in die Hand Gottes, seines geliebten Vaters.

„Wo ist Gott?“, haben die KZ-Häftlinge gefragt, die das qualvolle Sterben
eines jüdischen Jungen mit ansehen mussten. „Er hängt dort am Galgen ...“, ha-
be einer eine innere Stimme sagen hören (nach E. Wiesel). Der Kreuzestod Je-
su eröffnet eine Antwort auf die durch Nachdenken niemals lösbare Frage,
warum Gott das Leiden Unschuldiger zulassen kann. 

Maria Ward hat die kirchlichen Gegner ihrer Gründung in ihren Briefen bis-
weilen mit dem Decknamen „Jerusalem“ bezeichnet. Das geschah sicher aus
Vorsicht; denn Briefe wurden oft abgefangen. Es zeigt aber auch, wie sie den
Widerstand, der ihr entgegengebracht wurde, das Leid, das ihr auferlegt war,
aus der Identifikation mit ihrem Herrn zu bewältigen vermochte. Die Passion
Jesu diente ihr als Verstehens- und als Handlungsmodell für den eigenen Lei-
densweg.

Am Beispiel Jesu lernen wir, wie Leiden geht, und versuchen zugleich, im
Mitgehen seines Kreuzwegs unseren Freund nicht allein zu lassen und unter
seinem Kreuz auszuhalten. Und umgekehrt gewinnen wir aus diesem gemein-
samen Weg die Sicherheit, dass auch Christus unseren Leidensweg mitgeht,
dass wir im Leiden nie allein sind: „Wir haben ja nicht einen Hohenpriester, der
nicht mitfühlen könnte mit unserer Schwäche“ (Hebr 4,15), der nicht wüsste,
was Leiden, körperliches und seelisches, ist. Das gilt dann nicht nur für das
„christozentrische Leiden“ im engen Sinn, das aus der unmittelbaren Nachfol-
ge resultiert – wenn jemand mit Christus sagen kann: „Viele gute Werke habe
ich im Auftrag des Vaters vor euren Augen getan. Für welches dieser Werke
wollt ihr mich steinigen?“ (Joh 10, 32) Das gilt im umfassenden Sinn für alles
Leiden, das mir zugemutet ist, für das Sterben und die Trauer um liebe Ver-

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 136



Aspekte geistlicher Begleitung 137

storbene, für Unfall und Krankheit, für Begrenzung und Scheitern, für Miss-
achtung und Ausgrenzung, für Not und Qual.

Alle, die sich der Freundschaft mit Jesus öffnen, werden auf ihre je eigene
Weise Anteil am Leidensweg Jesu haben. Ihnen gilt als Verheißung, was der
Hebräerbrief am Leiden Jesu abliest: „Er ist erhört und aus seiner Angst befreit
worden.“ Was das existenziell heißen kann, wird aus einer kleinen Begebenheit
im Leben des hl. Ignatius deutlich, wie sie ein Mitbruder erzählt:

„Als ich mich an einem Himmelfahrtstag – es war der 23. Mai 1555 – in ei-
nem Zimmer mit dem Vater befand, er auf der Fensterbank sitzend und ich auf
einem Stuhl, hörten wir das Zeichen läuten, welches die Erwählung des neuen
Papstes ankündigt. Und danach kam die Nachricht, der Erwählte sei derselbe
Theatinerkardinal, der sich Paul IV. nannte. Bei dieser Neuigkeit veränderte
und verwandelte sich das Gesicht des Vaters beachtlich. Und wie ich später er-
fuhr (...), drehten sich ihm alle Knochen im Leib. Er erhob sich, ohne ein Wort
zu sagen, und ging zum Gebet in die Kapelle; und kurz darauf kam er so froh
und zufrieden heraus, als wäre die Wahl sehr seinem Wunsch entsprechend ge-
wesen.“10

Die vierte Woche

Für die vierte Woche sind insgesamt vierzehn Betrachtungen vorgesehen – von
der ersten Erscheinung des Auferstandenen bis zu seiner Himmelfahrt – je-
weils zwei für jeden Tag. Für den Gipfelpunkt der ganzen Exerzitien, die Be-
trachtung zur Erlangung der Liebe, ist eigentümlicherweise kein Zeitpunkt an-
gegeben. Bildet sie den Abschluss, den achten Tag, oder läuft sie in der ganzen
vierten Woche mit?

„Deine Wunden werden schnell vernarben“ (Jes 58,8)

Bei den Betrachtungen über die Erscheinungen des Auferstandenen soll ich
um die Gnade bitten, „mich intensiv zu freuen und fröhlich zu sein über die so
große Herrlichkeit und Freude Christi unseres Herrn.“ (GÜ 221). Zudem soll
ich „das Trösteramt betrachten, das Christus, unser Herr, ausübt und damit
vergleichen die Art, wie Freunde einander zu trösten pflegen.“ (GÜ 224) An
welche Erfahrungen meines Lebens kann das Evangelium von der Aufer-
weckung des Gekreuzigten anknüpfen?

10 Luis Gonçalves da Câmara, Memoriale. Erinnerungen an unseren Vater Ignatius. Übersetzt von
Peter Knauer SJ. Frankfurt/M. 1988, Nr. 93.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 137



Ursula Dirmeier 138

Es gibt besondere Auferstehungserfahrungen im Leben von Menschen: dass
Heilung von seelischen Verwundungen geschieht, dass eine Leidsituation zu
Ende geht oder sich wandelt, dass aus dem Trost, den die Gottesbeziehung
spendet, das Schwere des Lebens bestanden werden kann. 

Auferstehung ist zudem und zuallererst der Eckstein unseres Glaubens. Oh-
ne den Glauben an die Auferstehung wäre die Verkündigung leer und unser
Glaube sinnlos (vgl. 1 Kor 15,14). Durch die Auferweckung Jesu von den To-
ten wird ratifiziert, was Gott seinem Geliebten und allen Menschen verheißt:
Angenommen- und Erlöstsein und Leben ohne Ende. Das ist Grund zur Freu-
de. Das ist der Motor christlichen Lebens.

Erst aus diesem Glauben an die Auferstehung verliert die Auffassung des Ig-
natius, man könne sich Krankheit, Schmach, kurzes Leben usw. wünschen, so-
fern dies mehr der Verherrlichung Gottes entspricht, ihren zynischen Klang.
Ich kann Leiden auf mich nehmen, weil ich darauf vertrauen darf, dass Gott
daraus etwas Heilvolles für mich, für andere entstehen lässt.

Zugleich ist das spirituelle Leben jedes Christen und jeder Christin immer
Leben mit dem Auferstandenen: Zwar kann der irdische Jesus Modell für un-
ser Leben sein, der Ruf an seine Jünger ruft auch uns in seine Nachfolge und in
seinen Dienst; Jesus in seiner Passion kann uns Vorbild sein, wie wir unser
Kreuz tragen können – der Jesus unserer Gebete aber ist im Grunde immer der
auferstandene Herr, der beim Vater ist und für uns eintritt, der von der Erde Er-
höhte, der alle an sich zieht. 

Schließlich eröffnet die Erfahrung des Auferstandenen eine mystische Tie-
fensicht unseres Lebens, ein Transparentwerden unseres Alltags auf Gott hin.
Das ist in einigen Auferstehungserzählungen das Thema.

„Es ist der Herr“

Der ursprüngliche Schluss des Markus-Evangeliums und das Nachtragskapitel
des Johannes-Evangeliums, zwei an sich sehr unterschiedliche Texte, haben die
Feststellung gemeinsam, dass der Auferstandene im Alltag in Galiläa zu suchen
und zu finden ist. Denn das Markus-Evangelium in seiner ursprünglichen Fas-
sung erzählt nicht von einer Erscheinung des Auferstandenen. Es endet vielmehr
damit, dass den Frauen die Botschaft ausgerichtet wird: Jesus, der Gekreuzigte,
ist nicht hier. Er ist auferstanden. Er geht nach Galiläa voraus. (Mk 16,6f) 

In Joh 21 kommen die Jünger schrittweise zur Erkenntnis: Hier, beim Fi-
schen, begegnen wir ihm: „Als es schon Morgen wurde, stand Jesus am Ufer.
Doch die Jünger wussten nicht, dass es Jesus war.“ (V. 4) – „Da sagte der Jün-
ger, den Jesus liebte, zu Petrus: Es ist der Herr!“ (V. 7) – „Keiner von den Jün-
gern wagte ihn zu fragen: Wer bist du? Denn sie wussten, dass es der Herr war.“
(V. 12) 

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 138



Aspekte geistlicher Begleitung 139

Dass er den Herrn in seinem Leben erkennen konnte, bezeugte Ignatius ge-
gen Ende des Pilgerberichts von sich: „Immer und zu jeder Stunde, wann er
Gott finden wolle, könne er Ihn finden.“ (PB 99) Er tat das sicher nicht, um sei-
ne besondere Begnadung herauszustellen, sondern um alle dazu einzuladen,
das Gleiche auch für sich zu wollen. Einen möglichen Weg zu diesem Ziel zeigt
Ignatius in der Schlussbetrachtung der Exerzitien auf. Freilich, das kann nicht
genug betont werden, ist die „größere Leichtigkeit mit Gott in Verbindung zu
treten“ (ebd.) ein Geschenk der Gnade Gottes. Doch wer würde allen Ernstes
behaupten, Gott enthalte sie denen vor, die ihn darum bitten und sich ihr ein Le-
ben lang immer mehr öffnen?

Die „Betrachtung zur Erlangung der Liebe“ beginnt mit zwei Vorbemerkun-
gen: Liebe ist mehr in die Werke als in die Worte zu legen. Liebe besteht im Ge-
ben und Empfangen (GÜ 230f). In dieser Betrachtung soll ich bitten: „um eine
tiefe Erkenntnis so großer empfangener Wohltaten, damit ich sie ganz und gar
anerkenne und so in allem Seine Göttliche Majestät lieben und Ihr dienen
kann.“ (GÜ 233)

In vier großen Anläufen werden die empfangenen Wohltaten vergegenwär-
tigt (GÜ 234 – 237): Was Gott für mich getan hat in Schöpfung, Erlösung und
besonderen Gaben; wie Gott allem innewohnt, was ist, und so auch mir; wie
Gott sich in allem um meinetwillen müht; wie alles Gute von oben auf mich
herabkommt. Dieses viermalige Sich-Vergegenwärtigen der Liebe Gottes soll
jedes Mal beantwortet werden mit einem Gebet meiner Liebe und Hingabe. 

Die Weise, die Ignatius für dieses Gebet vorschlägt, fasst die großen Linien
der Exerzitien zusammen: „Nimm hin, Herr, und empfange meine ganze Frei-
heit, mein Gedächtnis, meinen Verstand und meinen ganzen Willen, meine
ganze Habe und meinen Besitz; Du hast es mir gegeben, Dir, Herr, gebe ich es
zurück; alles ist Dein, verfüge nach Deinem ganzen Willen; gib mir Deine Lie-
be und Gnade, das ist mir genug.“ (GÜ 234) Da hat jemand erfahren, dass er
aus der Liebe und Gnade Gottes zu leben vermag. Da verzichtet jemand darauf,
sein Leben aus der eigenen Lebensgeschichte, dem eigenen Nachdenken und
dem eigenen „Ich will aber“ eigenmächtig zu gestalten. Da gibt sich jemand
dem anheim, was Gott für ihn will, weil er glaubt und weiß, dass er darin erst
zu wirklicher Freiheit reift.

Die letzte Betrachtung der Exerzitien lädt dazu ein, diesen Blickwinkel ein-
zuüben, damit ich auch meinen Alltag danach befrage, wo in ihm „Jesus am
Ufer steht“, damit ich auch mitten in meinem Leben erkennen kann: „Es ist der
Herr!“ Genau dasselbe ist das zentrale Anliegen und Ziel geistlicher Beglei-
tung. Sie möchte dazu befähigen, die Anwesenheit und das Wirken Gottes im
eigenen Leben zu entdecken und darauf zu antworten.

126-139  03.02.2004  14:07 Uhr  Seite 139


