
Ist „immer mehr“ immer mehr?
Zum Verständnis des ignatianischen „magis“

Tobias Specker, Berlin

Gerade die populären Worte, die in aller Munde sind, leiden oft an einer ge-
wissen Unschärfe. Häufig ist es schwierig zu sagen, was genau sie bedeuten.
Ja, man kann sogar vermuten, dass ihre Popularität in genau dieser Unschärfe
besteht, denn so können viele vieles unter ihnen verstehen. Ganz anders scheint
es auf den ersten Blick mit dem kleinen Wort „magis“ zu sein, das so charakte-
ristisch für die ignatianische Spiritualität ist. Schon ein Blick auf die Internet-
page der Jesuiten klärt einen unter dem Stichwort „Mehr/Magis/Komparativ“
mit dem Sinnspruch auf: „Ihr dürft nur mit dem jeweils Besseren zufrieden
sein.“ Das klingt genauso eindeutig wie dynamisch, innovativ und effizient.
Die Schwierigkeit fängt erst an, wenn man fragt, was dies „jeweils Bessere“
denn genauerhin bedeute – und vor allem, was nicht? Ist das „magis“ zum Bei-
spiel etwa die beste Legitimation des marktwirtschaftlichen Leistungsprinzips,
so dass nach dem Buch zum „Managementmodell der Jesuiten“ nun endlich
auch das Buch „Fit im Job mit Ignatius“ erscheinen könnte? Oder empfiehlt
das „magis“ umgekehrt eine stoische Gelassenheit gegenüber allen Unterneh-
mungen, weil ja im Letzten doch nichts genügt und man sich immer ein „mehr“
vorstellen könnte? Fordert das „magis“ zu einer steten Unzufriedenheit mit
dem bisher Erbrachten auf? Oder ist es gar eine „Legitimation fortgesetzten
Wandels“, wie eine Begriffsbestimmung der Moderne lautet? Ist das „magis“
damit nicht nur aktuell, sondern sogar „modern“?

Die Fragen zeigen den weiten Problemhorizont des Themas. Bedenkt man
zudem, dass die Idee des „magis“ nicht nur in dem kleinen Wort, sondern in
den vielen komparativischen Formulierungen vorkommt, so wird das Thema
schier uferlos. So werden auch die nachstehenden Überlegungen sicherlich
keine feste Definition des „magis“ bieten können. Aber wenn ein Begriff nur
soweit trägt, wie er zumindest angeben kann, was er nicht bezeichnet, muss
sich das Bedeutungsspektrum des Begriffs doch eingrenzen lassen können. Es
lohnt sich also, einmal eng an den Texten des Ignatius entlangzugehen und das
„magis“ in ihnen aufzusuchen. Nur so kann man klären, inwiefern das „magis“
ein Leistungsdenken prolongiert – und wenn nicht, wie es diesem entgegen-
steht.1

1 Vertiefende Literatur, neben Kommentaren zum Exerzitienbuch (v.a. zu GÜ 23): W. Bernhardt,
Die Maior Dei Gloria im Exerzitienbuch des hl. Ignatius, in: ZAM 9 (1934) 337–348; W. Lam-
bert, Aus Liebe zur Wirklichkeit. Grundworte ignatianischer Spiritualität. Würzburg 1991; 

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 140



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 141

1. Das „magis“ im Pilgerbericht

Ignatius ist ein unruhiger Wanderer. Zwischen Barcelona und Jerusalem, Rom
und Paris durchquert er mehrfach das südliche Europa „allein und zu Fuß“.
Auch die Gestalt des baskischen Adligen wechselt ständig – zuerst strenger
Asket, dann Pilger, später aufmerksamer geistlicher Begleiter und unbestritte-
ne Mitte eines Freundesbundes, schließlich Generaloberer einer expandieren-
den Ordensgemeinschaft. Dennoch ist dem ganzen Erzählduktus des Pilgerbe-
richts nach unbestreitbar, dass Ignatius seit dem Krankenlager von Loyola der
eine Gedanke umtreibt, wie er Christus besser, entsprechender, kurz „mehr“
nachfolgen kann. So werden alle wechselnden Gestalten, die seine Nachfolge
annimmt, durch das „magis“ zusammengehalten. Und auch die innere Gestalt
seines Lebenswegs ist von der Dynamik eines steten Fortschreitens gekenn-
zeichnet: „So wachse er“, sagt Ignatius rückblickend über sich, „immer mehr
in der Andacht, das heißt, in der Leichtigkeit, Gott zu finden, und jetzt mehr als
in seinem Leben.“ (PB 99,6) Also auch in der inneren Entwicklung ein „magis“
– an Gottesverbundenheit, an Gottesunmittelbarkeit. Zweifellos also ist die
Dynamik des „mehr“ die Grundmotivation für den Lebensweg von Ignatius.
Doch um die großen biographischen Entwicklungslinien soll es hier nicht ge-
hen. Vielmehr soll das „magis“ an dieser Stelle ausschließlich im Text selbst
gesucht und gefragt werden, ob sich ein gemeinsamer Sinn im Gebrauch des
„mehr“ herausarbeiten lässt. Die Überlegungen sind von der These geleitet,
dass sich zwei verschiedene Verständnisweisen des „magis“ im Pilgerbericht
auffinden lassen.

1.1. Das erste „magis“ – ein asketischer Perfektionismus

In einer ganzen Reihe von Formulierungen bezeichnet das „mehr“ eine lineare
Steigerung eines Verhaltens oder einer Eigenschaft. Das „mehr“ meint hier ei-
ne Vermehrung der Anstrengungen, ein „Mehr-Tun“. Die klarste Formulierung
findet sich am Anfang von Ignatius’ Pilgerschaft: 

„Und wenn er sich so daran erinnerte, irgendeine Bußübung auszuführen, welche die Heiligen
ausgeführt hatten, nahm er sich vor, die gleiche auszuführen und sogar noch mehr.“ (PB 14,3)

Diesem „magis“ geht es also um eine direkte Fortsetzung (der Handlung der
Heiligen) und zwar im Sinne einer Überbietung. Die erste Weise, das „magis“
zu verstehen, ist ein quantitatives Verständnis des „mehr“. 

K. Rahner, Vom Offensein für den je größeren Gott. Zur Sinndeutung des Wahlspruches: „Ad
maiorem Dei gloriam“, in: GuL 39 (1966) 183–201; L. Zodrow, „Prinzip und Fundament“. Ei-
ne ignatianische Kurzformel für den Vollzug des geistlichen Lebens, in: GuL 58 (1985) 175–191.
Ich danke Willi Lambert für die Anregungen.

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 141



Tobias Specker 142

Meines Erachtens entspringt dieses Verständnis des „mehr“ direkt dem höfi-
schen Idealbild des Minnedienstes, geht es in ihm doch darum, die unerreich-
bare Dame durch immer neue und größere Heldentaten für sich zu gewinnen.
Die fremden wie die eigenen Großtaten sind nie genug, um das Herz der Dame
zu gewinnen und müssen stets überboten werden. Und auch die Unerreichbar-
keit der Dame entspringt einem quantitativen Verständnis des „mehr“, einer li-
nearen Steigerung des hohen Standes, wie Ignatius selbst formuliert (vgl. PB
6,4). Bei aller Abkehr, die Ignatius im Aufbruch aus Loyola und im Weg nach
Manresa vollzieht, bleibt also die Struktur der Motivation gleich. Das quantita-
tive Verständnis des „magis“ ist die Klammer zwischen dem höfischen Ritter
und dem asketischen Pilger.

1.2. Das zweite „magis“ – ein abwägender Vergleich

Dem quantitativen Verständnis des „mehr“ steht ein zweites gegenüber, das
sich vor allem nach der Krise in Manresa auftut. Dieses neue Verständnis des
„magis“ kann man einem Vergleich der beiden Textstellen entnehmen, in de-
nen Ignatius das „mehr“ eindeutig mit der „Ehre Gottes“ verbindet:

„Und so erklärte er ihm [Ignatius dem Beichtvater in Manresa, d. A.], wie sehr er wünsche, der
Vollkommenheit zu folgen und dem, was mehr Ehre Gottes wäre, und die Gründe, die ihn veran-
lassten, zu zweifeln, ob er Unterhalt [für die Überfahrt nach Jerusalem] behalten sollte.“ (PB
36,4)
„Und zu dieser Zeit waren sie alle bereits entschlossen [...], wenn ihnen nicht die Erlaubnis, in Je-
rusalem zu bleiben, gegeben würde, nach Rom zurückzukehren und sich dem Stellvertreter Chri-
sti anzubieten, damit er sie einsetze, wo er urteile, es sei mehr zur Ehre Gottes und zum Nutzen
der Seelen.“ (PB 85,2)

Die beiden geschilderten Situationen weisen drei Gemeinsamkeiten auf: Ers-
tens handelt es sich beide Male um eine Wahlsituation, die von einer geistli-
chen Fragestellung bestimmt wird: In der ersten Situation fragt Ignatius in sei-
ner um jedes konkrete Detail besorgten Eigenart seinen Beichtvater, ob er
Zwieback mit auf die Überfahrt nach Rom nehmen soll oder nicht. In der zwei-
ten Situation sind sogar zwei Entscheidungen miteinander verknüpft: Sollen
die ersten Gefährten nach Jerusalem oder nach Rom gehen – und welche Tätig-
keiten sollen sie übernehmen? In beiden Fällen bezeichnet das „mehr“ also
kein „Mehr-Tun“, vielmehr geht es um ein „mehr“ im Vergleich von zwei (oder
mehreren) Möglichkeiten. Dieses „mehr“ ist also weit entfernt von jedem per-
fektionistischen und überfordernden Idealismus, sondern wägt ab, vergleicht,
setzt in Beziehung. Dies ist eine Eigenart des Ignatius, die Balthasar als die
Mitte, als dynamische Achse der ignatianischen Spiritualität ansieht und die
sich über dieses kleine Wort hinaus in den vielen komparativischen Formulie-
rungen immer wieder neu ausdrückt. Zweitens wird jeweils durch eine fremde
Instanz entschieden, was mehr zur Ehre Gottes ist: Die Entscheidung kommt in

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 142



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 143

der ersten Situation dem Beichtvater, in der zweiten Situation dem Papst zu.
Vergleicht man drittens die erste Situation mit der Wahl zwischen Jerusalem
und Rom, so zeigt sich beide Male dasjenige als das „magis“, was auf den er-
sten Blick nach weniger aussah: Der Beichtvater bestimmt, dass es mehr zur
Ehre Gottes sei, den Zwieback mitzunehmen, und die Gefährten werden nicht
nach Jerusalem (um dort vielleicht sogar den Märtyrertod zu sterben), sondern
einfach nur nach Rom gehen. Das „weniger“ erweist sich in beiden Fällen als
das „magis“. 

Die drei Vergleichspunkte verdeutlichen das zweite Verständnis des „ma-
gis“: In zeitlicher Hinsicht bezeichnet das „mehr“ nicht mehr einen dauernden,
unabschließbaren (Leistungs-)Prozess der steten Selbstüberbietung. Vielmehr
ist es an die konkrete und in gewisser Weise einmalige Situation einer Ent-
scheidung gebunden. Damit ist das „magis“ nicht mehr eine lineare, eindimen-
sionale Verlängerung und Überbietung einer Eigenschaft oder Tätigkeit. Viel-
mehr setzt es eine offene, mindestens zweiwertige (Wahl)Situation voraus.
Schließlich bezeichnet das „mehr“ im zweiten Verständnis keine quantitative
Steigerung – kann doch sogar das „weniger“ ein „mehr“ zur Ehre Gottes sein.
Es wird zu sehen sein, dass an die Stelle der quantitativen Steigerung die qua-
litative Intensivierung tritt. 

1.3. Vom ersten zum zweiten „magis“ – eine Krisengeschichte

Die beiden Verständnisweisen des „magis“ stehen im Pilgerbericht nun nicht
einfach unverbunden nebeneinander. Es findet vielmehr eine Entwicklung vom
ersten zum zweiten Verständnis statt. Die Mitte der Entwicklung ist die Zeit in
Manresa. Dort führt die erste Verständnisweise des „magis“ Ignatius in eine
tiefe Krise: Einerseits unternimmt Ignatius eine immer genauere Gewissens-
und Vergangenheitserforschung und vollbringt immer größere asketische Leis-
tungen. Andererseits erfährt Ignatius immer weniger Tröstung. So baut sich ei-
ne unerträgliche Spannung auf, die Ignatius an den Rand des Selbstmordes
treibt. Der Motor dieses zerstörerischen Verhaltens sind die Skrupel. Sie aber
sind der genaue Ausdruck der inneren Logik des quantitativ verstandenen „ma-
gis“: Obwohl es keinen Anlass mehr gibt zu beichten, kann Ignatius nicht auf-
hören. Denn das „magis“ kennt kein „genug“, es will „immer mehr“, immer
vollständiger, immer genauer sein. Die ganze Dynamik des „mehr“ führt je-
doch letztlich ins Leere, wie das verzweifelte Gebet zeigt: 

„Komm mir zu Hilfe, Herr, denn ich finde keine Abhilfe bei den Menschen und bei keinem Ge-
schöpf. Denn wenn ich dächte, sie finden zu können, wäre mir keine Mühe zu groß“. (PB 23,6f)

Doch auch das verzweifelte Gebet gehorcht noch ganz der Logik des quantita-
tiv verstandenen „magis“ – „mir wäre keine Mühe zu groß“, betet Ignatius. 

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 143



Tobias Specker 144

Eine Veränderung kann erst stattfinden, als Ignatius schlagartig der zerstöreri-
sche Charakter seines Verhaltens klar wird: „Doch am Schluss dieser Gedan-
ken kam ihm ein Widerwille gegen das Leben, das er führte, mit einigem An-
sturm, es zu lassen. Und damit wollte der Herr, dass er wie aus einem Traum
aufwachte“ (PB 25,6). Der Traum – das war die wie von selbst ablaufende Dy-
namik des „magis“. Das Erwachen – das ist die Einsicht in die zerstörerische,
ja diabolische Logik und die Erkenntnis, dass nicht er seinen Fortschritt durch
ein „immer mehr“ erzwingen muss, sondern dass er ihm von Gott geschenkt
wird. Konsequenterweise verabschiedet sich Ignatius nach seinem „Erwa-
chen“ auch sofort von der Logik dieses „mehr“: Er entschließt sich, die ver-
gangenen Sünden nicht noch einmal zu beichten, die großen geistlichen Trös-
tungen, die ihn am Einschlafen hindern, zu lassen und den Fleischverzicht zu
beenden. Bei aller Unterschiedlichkeit haben die drei Entscheidungen doch ei-
nes gemeinsam: Sie entscheiden sich für ein „weniger“ – in der Beichtpraxis,
in der Zuwendung zu Gott und in der Askese. Zum ersten Mal erscheint die
Möglichkeit am Horizont, dass ein „weniger“ (leisten) vor Gott ein „mehr“ (ei-
ne genauere Entsprechung zu seinem Willen) sein könnte. Wenn nun aber ein
„weniger“ „mehr“ sein kann, dann ist auf einmal nicht mehr so klar, was man
vor Gott zu tun hat. Ganz anders als der Hochleistungsasket, der letztlich ganz
genau weiß, wie man den Willen Gottes erfüllt, gibt es nun mehrere Möglich-
keiten, die abgewogen werden müssen. Und so entsteht aus der Krise in Man-
resa die Freiheit der Wahlsituation. Das erste Verständnis des „magis“ ist damit
durchbrochen, das zweite zeichnet sich ab.2

2. Das „magis“ im Exerzitienbuch

Nahezu fünfzigmal verwendet Ignatius das „mehr“ im Exerzitienbuch und
macht es so zu dem zentralern Wort der Geistlichen Übungen. Interessanter-
weise kommt nun das Wort nicht in gleichmäßiger Verteilung im Text vor: Ne-
ben der berühmten Formulierung des „Prinzip und Fundament“ – dass „wir al-
lein wünschen und wählen, was uns mehr zu dem Ziel hinführt, zu dem wir ge-
schaffen sind“ – ist es häufig in den Anmerkungen sowie in der ersten und
zweiten Woche zu finden. In der dritten und vierten Woche kommt es hingegen
so gut wie gar nicht vor. Und auch die „Regeln zur Unterscheidung der Geister“
kennen es dem Wortlaut nach nicht. Aus der bloßen Verteilung lässt sich

2 Das heißt natürlich nicht, dass das erste Verständnis nicht manchmal noch durchschimmerte: So
kam Ignatius das Verlangen „in einen heruntergekommenen und wenig reformierten Orden ein-
zutreten [...], um mehr in ihm zu erleiden“. PB 71,3. Vgl. auch 74,3 und letztlich auch die
berühmte Formulierung „es [gibt] nicht so viele Fußeisen und Ketten in Salamanca, dass ich nicht
aus Liebe zu Gott nach mehr verlange“. PB 69,3.

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 144



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 145

schließen: Das „magis“ scheint im Exerzitienbuch in besonderer Weise mit der
Vorbereitung und Durchführung der Wahl verbunden zu sein. Doch so auffal-
lend die Verteilung ist, so schwierig ist die genaue Bedeutung herauszufinden.
Genau ist hier auf den Kontext zu schauen, in dem das „magis“ verwendet
wird. Vor allem ist die Bedeutung des „magis“ der zweiten Woche von der Be-
deutung in dem „Prinzip und Fundament“, der ersten Woche und den Wahltex-
ten zu unterscheiden. Eine Eingrenzung kann man jedoch vorwegnehmen: Je-
des „magis“ des Exerzitienbuches ist dem zweiten Verständnis des „magis“ im
Pilgerbericht zuzuordnen. So kann man also anhand des Exerzitienbuches die
zweite Verständnisweise des „magis“ differenzierter erläutern.

2.1. Die Grunddynamik der Exerzitien – das „magis“ in den Anmerkungen

Die Anmerkungen zeigen zunächst, dass das „magis“ die Grunddynamik der
Exerzitien bestimmt. In den ganzen Exerzitien geht es um „mehr Geschmack
und geistliche Frucht“ (GÜ 2,3), um „mehr Hilfe und Nutzen“ (GÜ 18,3; 20,3),
und darum, Gott „mehr“ nahe zu kommen (GÜ 20,10). Die Anmerkungen wei-
sen das „magis“ sodann häufig dem affektiven Bereich zu – „mehr Geschmack
und geistliche Frucht“ (GÜ 2,3). Das „mehr“ bezeichnet (zumindest auch) ei-
ne Reifung im affektiven Bereich. Schließlich weisen die Anmerkungen das
„mehr“ als ein individualisierendes Kriterium aus: Es geht niemals um ein
„mehr“ auf einer absoluten Skala, die für alle gleich ist – und wo am Ende ver-
glichen und abgerechnet werden kann. Typisch für Ignatius (und kennzeich-
nend für seine Modernität) ist, dass er ein universales, geschlossenes und stati-
sches Ordnungsdenken zugunsten eines individualisierten Beziehungsdenkens
durchbricht. Das „mehr“ als Ziel und Grunddynamik der Exerzitien ist nicht
auf einer allgemeinen Skala des geistlichen Erfolgs zu verorten – so dass dann
am Ende der eine „mehr“ fortgeschritten wäre als der andere, weil er bestimm-
te, allgemeinverbindliche Dinge „mehr“ getan hätte. Im Gegenteil:

„Diese Übungen müssen je nach der Einung derjenigen angewandt werden, die geistliche Übun-
gen nehmen wollen. [..] Ebenso muss man, je nachdem sie sich einstellen wollen, sie einem je-
dem geben, damit er mehr Hilfe und Nutzen haben kann.“ (GÜ 18,1.3)

Da Leistung immer auf Konkurrenz aufbaut, darf man schon hier durchaus ei-
ne Subversion des Leistungsprinzips erkennen.

2.2. In Freiheit alles von Gott empfangen – 
das „magis“ im Prinzip und Fundament

Die berühmteste Verwendung des „magis“ findet sich nun sicherlich im letzten
Abschnitt des „Prinzip und Fundament“ (GÜ 23; im Folgenden: PuF):

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 145



Tobias Specker 146

„Deshalb ist es nötig, dass wir uns gegenüber allen geschaffenen Dingen in allem, was der
Freiheit unserer freien Entscheidungsmacht gestattet und nicht verboten ist, indifferent machen.
Wir sollen also nicht unsererseits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit, Reichtum als Ar-
mut, Ehre als Ehrlosigkeit, langes Leben als kurzes; und genauso folglich in allem sonst, indem
wir allein wünschen und wählen, was uns mehr zu dem Ziel hinführt, zu dem wir geschaffen
sind.“

Schon die Stellung des „magis“ im Text ist aufschlussreich: Erstens ist das
„magis“ explizit mit der Wahl verbunden – „indem wir allein wünschen und
wählen...“. Zweitens steht das „magis“ im direkten Zusammenhang mit dem
Thema der Indifferenz – „wir sollen also unsererseits nicht mehr wollen...“ Mit
dem „Ziel, zu dem wir geschaffen sind“ lenkt das „magis“ drittens den Blick
zurück zum Anfang des „Prinzip und Fundament“, in dem es heißt: „Der
Mensch ist geschaffen, um Gott unseren Herrn zu loben, ihm Ehrfurcht zu er-
weisen und ihm zu dienen und mittels dessen sein Seele zu retten“. Das „ma-
gis“ ist also inhaltlich mit dem Thema der Schöpfung verbunden. Wahl, Indif-
ferenz und Schöpfung sind die Sinnbezüge des „magis“ im PuF.

Weiterhin ist klar erkennbar, dass das „magis“ im PuF der zweiten der oben
aufgezeigten Verständnisweisen entspricht. In keiner Weise ist es quantitativ
und im Sinne einer Leistung zu verstehen, heißt es doch „das, was uns mehr
zum Ziel hinführt.“ Im „magis“ geht es also gar nicht um ein „Tun“, sondern
um etwas, das an einem getan wird. Die Formulierung des „magis“ hat an die-
ser Stelle einen deutlich passiven Akzent.

Aber welche neuen Akzente setzt nun die berühmte Textstelle des PuF? Ein
erster neuer Aspekt erschließt sich, wenn man noch einmal auf die Stellung des
„magis“ im Aufbau des PuF schaut: In der Logik des PuF ist das „wünschen
und wählen“ erst der zweite Schritt. Zunächst müssen die ungeordneten An-
hänglichkeiten an die Dinge der Welt durchschaut und abgelegt werden. Erst
dann wird der Raum der eigentlichen Entscheidung betreten. Er beinhaltet ei-
ne Wahl zwischen dem Guten und dem Besseren, die der Freiheit des Men-
schen anheim gestellt ist. Dieser Wahl ist das „magis“ dem Aufbau des Textes
nach zugeordnet. Das „magis“ wählt also nicht nur zwischen dem einen und
dem anderen, sondern in Freiheit zwischen dem Guten und dem Besseren.

Ein zweiter neuer Aspekt des „magis“ erschließt sich im Blick auf das Ver-
hältnis von Indifferenz und „magis“. Einerseits ist das „magis“ gleichsam der
Motor der Indifferenz: „Wir sollen unsererseits nicht mehr Gesundheit als
Krankheit wünschen“ usf. „und genauso folglich in allem sonst, indem wir al-
lein wünschen und wählen, was uns mehr zu dem Ziel hinführt“. Die Indiffe-
renz befreit mein Verlangen aus dem Bannkreis der Dinge und der Befangen-
heit in sich selbst und gibt das wahre Ziel meines Verlangens zu erkennen –
Gott. Als „Motor“ der Indifferenz lehrt das „magis“, nicht zu klein von unse-
rem Verlangen zu denken und sich zu schnell mit den Dingen der Welt oder mit
sich selbst zufrieden zu geben. Andererseits steht das „magis“ dann noch ein-

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 146



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 147

mal einem verengten, falschen Verständnis der Indifferenz kritisch gegenüber.
Das „magis“ bewahrt die Indifferenz davor, zum statischen, asketischen Wert
im Sinne einer abgetöteten Gleichgültigkeit zu werden, die sich von allem
gelöst hat, weil ihr nichts mehr etwas wert ist. Dieser Gleichgültigkeit entgegen
bewahrt das „magis“ die eigentliche Sinnspitze der Indifferenz, nämlich die
Dynamik, sein Verlangen an nichts festzumachen als an Gott. Es geht also nicht
um eine Abtötung des Verlangens, sondern um seine Freisetzung. Hiermit wird
ein neuer Akzent gesetzt: Im Pilgerbericht kam die Dynamik vor allem dem er-
sten Verständnis des „magis“ zu – im Sinne eines „Immer-Mehr-Tun-Müssen“.
Nun wird deutlich, dass dem „magis“ auch in seinem zweiten Verständnis eine
starke Dynamik innewohnt. Es ist allerdings nicht die Dynamik des Immer-
Mehr-Tun-Müssens, sondern die Dynamik des freien Verlangens, das sich
durch keine oberflächlichen Befriedigungen mehr stillen lässt. Es ist die Dyna-
mik des „unruhigen Herzens“. 

Ein dritter neuer Aspekt erschließt sich im Blick auf zwei gegensätzliche
Dimensionen, die in der bisherigen Analyse sichtbar geworden sind: Zum ei-
nen setzt das „magis“ in höchster Weise eine eigene Aktivität frei. Auf der an-
deren Seite hat das „magis“ auch eine passive Komponente, sollen wir doch
dasjenige wünschen und wählen, was uns mehr zum Ziel hinführt. Im „magis“
kommen mithin die Aktivität des eigenen Wünschens und Wählens und die
Passivität des „Zum-Ziel-Geführt-Werdens“ zusammen. Diese paradoxe Ver-
bindung von Aktivität und Passivität ist kennzeichnend für die gesamten
„Geistlichen Übungen“. Indem der Mensch – im Hinblick auf das „mehr“ – ak-
tiv wünscht und wählt, wird er den Weg geführt, der zum Ziel führt. So liegt
seine aktive Handlung darin, sich mit allen ihm zur Verfügung stehenden Mit-
teln empfänglicher zu machen. Das „magis“, so kann man folgern, zielt letzt-
lich eine „aktive Rezeptivität“, eine hart errungene Offenheit, eine kreativ-ge-
staltende Sensibilität an. 

Mit dieser Einsicht in die paradoxe Struktur des „magis“ ist auch die Frage
zu beantworten, die die Analyse des Pilgerberichtes offenließ: Ist das „magis“
ein bloß passives Gehorchen in Bezug auf eine externe Instanz, so wie es Igna-
tius in der Frage des Zwiebacks oder der Sendung der ersten Gefährten hielt?
Oder ist das „magis“ eine reine aktive eigene Lebenswahl, in der man allein der
eigenen „Hinneigung“ folgt? Nun, das „magis“ ist nie durch ein bloßes Gehor-
chen zu verwirklichen – sonst fiele die Dimension des eigenen Verlangens, des
„Wünschen und Wählens“ aus. Das „magis“ ist jedoch auch niemals in einer
reinen Selbstbestimmung einzulösen – sonst fiele die Dimension des „Geführt-
werdens“ aus. Vielmehr realisiert sich das „magis“ in einem Zusammenspiel
aus Selbst- und Fremdbestimmung: Die Fremdbestimmung darf sich niemals
gegen das Verlangen und die Sehnsucht eines Menschen richten, insofern sie
frei von den Dingen und der Selbstbefangenheit sind. Die Selbstbestimmung

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 147



Tobias Specker 148

wiederum darf sich nicht in einer bloßen Abgrenzung zur Fremdbestimmung
erschöpfen und eine vermeintliche Freiheit von aller Führung und Leitung su-
chen. 

Ist, so muss man zum Schluss fragen, diese paradoxe Verbindung von Akti-
vität und Passivität nun aber ein Selbstzweck? Nein, denn sie hat als letztes Ziel
nicht die Offenheit an sich, sondern die Offenheit für den Lobpreis und den
Dienst, also für einen Ruf Gottes. Hier wird der letzte, vierte neue Aspekt des
„magis“ im PuF deutlich: Das „magis“ hat eine, so möchte ich formulieren,
„theozentrierende“ Funktion: Der Mensch soll nichts seinerseits „mehr wol-
len“, sondern immer mehr das, was er als von Gott gewollt erkennt. Er soll in
allem Gott die Priorität einräumen. Immer mehr soll der Mensch sein Selbst –
und über sich auch die Dinge – in Gott hinein integrieren, so dass er zuletzt in
allem Gott lobt, ihm Ehrfurcht erweist und ihm dient. Das heißt eben nicht,
dass er seinen Willen aufgeben und durch den göttlichen Willen ersetzen soll.
Vielmehr befindet sich das in der Indifferenz befreite Verlangen nun mit dem
göttlichen Willen in einer In-differenz, in einer Nicht-Differenz, und klingt mit
ihm in einem Gleichklang zusammen. So vollzieht das „magis“ eine Umkeh-
rung der Perspektive: Das „magis“ bringt den Menschen, seine Handlungen,
Entscheidungen und die Bestimmung seines Lebensweges nicht mehr von sich
selbst, sondern von Gott her in den Blick. Nicht mehr der Mensch greift nach
Gott aus, sondern der Mensch sieht sich als von Gott ergriffen. 

2.3. Empfänglicher für sich selbst – das „magis“ der ersten Woche

Das „magis“ der ersten Woche ist meines Erachtens durch einen deutlichen Ak-
zent des quantitativen „Mehr-tun“ gekennzeichnet: In den Übungen soll man
„mehr nachdenken“ und „mehr das Verlangen mit dem Willen bewegen“ (GÜ
50,6; 51,6), in der äußeren Buße gilt durchaus „je mehr und mehr, umso größe-
re und bessere“ (GÜ 83,2; 84,2) und insgesamt soll man „die niederen Teile den
höheren mehr“ unterwerfen (GÜ 87,2). Dennoch unterscheidet sich dieses
„Mehr-tun“ eindeutig von dem ersten Verständnis des „magis“ im Pilgerbericht.
In keiner Weise sind die gedankliche Anstrengung und die Bußwerke ein Wert
an sich, gleichsam eine Weise der Nachfolge. Vielmehr ist das „Mehr-tun“ in
der ersten Woche nicht mehr als ein Mittel zum Zweck – nämlich, den Exerzi-
tanden empfänglicher zu machen für eine realistische Einschätzung seiner
selbst. Diese wiederum kann nicht erkämpft werden, sondern ist ohne Zweifel
ein Gnadengeschenk. Viel mehr als ein Rückfall in ein asketisches Leistungs-
ideal muss man das „magis“ der ersten Woche als eine praktische Anwendung
der paradoxen Verschränkung von Aktivität und Passivität ansehen: Aktiv soll
der Betrachtende alles tun, um empfänglicher, aufnahmebereiter für die wirkli-
che Lage seiner selbst im Angesicht Gottes zu werden. 

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 148



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 149

2.4. So wie Christus es tat – das „magis“ der zweiten Woche

Das „magis“ der zweiten Woche verdichtet sich zunächst in der Betrachtung
über den Ruf des Königs. Die ganze Betrachtung gehorcht der Logik des „ma-
gis“, baut sie doch darauf auf, dass der Ruf des irdischen Königs durch den Ruf
Christi überboten wird. Die entscheidende Formulierung lautet: 

„Wenn wir eine solche Berufung des irdischen Königs an seine Untertanen erwägen, wie viel
mehr ist es eine der Erwägung werte Sache, Christus unseren Herrn, den ewigen König, zu se-
hen“. (GÜ 95,2f) 

Das „wie viel mehr“ knüpft nun eindeutig an den Vergleich zwischen dem Gu-
ten und dem Besseren an, der aus dem PuF bekannt ist. Dennoch liegt der Ak-
zent etwas anders: Im eigentlichen Sinne handelt es sich hier nicht um eine
Wahl, sondern um eine Steigerung vom Guten zum Besseren. Im „magis“, wie
es die zweite Woche einführt, geht es also nicht um die Abwägung von (zwei)
Alternativen, sondern um die Intensivierung einer Option:

„Innere Erkenntnis des Herrn erbitten [...], damit ich ihn mehr liebe und ihm nachfolge.“ „...da-
bei bitten [...], um unserem Herrn [...] mehr nachzufolgen und ihn nachzuahmen.“ (GÜ
104;109,2; vgl. 130,2;147,3)

Liebe, Nachfolge(-dienst) und Nachahmung sollen „mehr“ gestärkt werden.
Meines Erachtens ist in der Abfolge von Liebe, Nachfolge und Nachah-
mung selbst noch einmal eine Steigerung abzulesen: Die intensivierte Liebe
leitet zur intensivierten Nachfolge über, die intensivierte Nachfolge führt zu
einer getreueren Nachahmung. Man kann mithin folgern: Im „magis“-Ver-
ständnis der zweiten Woche mündet die Intensivierung in der Imitatio. Das
„magis“ der zweiten Woche zielt letztlich auf ein „so wie der Herr es getan hat“
ab. 

Diese Beobachtung erlaubt es, ein Problem zu lösen, das sich in der Be-
trachtung des Königsrufes ergibt. In ihr formuliert Ignatius: 

„Die mehr [Hervorhebung von mir] danach verlangen [...] werden nicht nur ihre eigene Person
für die Mühsal anbieten, sondern, indem sie sogar gegen ihre eigene Sinnlichkeit und fleischliche
und weltliche Liebe angehen, Anerbieten von größerem Wert und größerer Bedeutung machen,
indem sie sagen: ,Ewiger Herr aller Dinge, ich mache [...] mein Anerbieten, dass ich meinerseits
will und wünsche und es mein überlegter Entschluss ist, wofern dies nur Euer größerer Dienst
und Lobpreis ist, Euch darin nachzuahmen, alle Beleidigungen und alle Schmach und alle sowohl
aktuale wie geistliche Armut zu erdulden, wenn Eure heiligste Majestät mich zu einem solchen
Leben und Stand erwählen und annehmen will.‘ “ (GÜ 97f)

An dieser Stelle ist das „magis“ eindeutig mit einem Leben in Armut und ge-
sellschaftlicher Missachtung verbunden (unter dem Vorbehalt der göttlichen
Erwählung). Verstärkt wird diese Beobachtung im Blick auf die dritte Weise
der Demut (GÜ 167), in der ebenfalls das „mehr“ mit Armut und Niedrigkeit –
mit der Vorliebe für das Kreuz – verbunden wird. Wenn das „mehr“ und das Le-
ben in Armut und Niedrigkeit nun aber so eindeutig zusammenfallen, dann

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 149



Tobias Specker 150

stellen sich sofort Fragen im Rückblick auf das PuF ein: Verwirklicht sich das
„was uns mehr zu dem Ziel hinführt, zu dem wir geschaffen sind“ in dem Le-
ben in Armut und Niedrigkeit? Wird das, was im PuF deutungsoffen und auf
keinen spezifischen Lebensstand hin festgelegt formuliert wurde, nun eindeu-
tig als ein Leben in Armut und Demut bestimmt? Ist das „Ziel“ des Menschen
also eindeutig vorgegeben – nämlich als ein Leben nach den evangelischen Rä-
ten? Wenn dem so wäre, könnte man nicht mehr von einer Wahl sprechen, denn
dann müssten die Exerzitien eindeutig darauf hinauslaufen, Menschen zum
Eintritt in einen Orden – oder zumindest in ein privates Leben nach den evan-
gelischen Räten – zu bewegen. Diese kritischen Fragen belegen, wie wichtig
die Unterscheidung der verschiedenen Verwendungskontexte des „magis“ ist.
Das „magis“ des PuF steht im Kontext von Indifferenz und Wahl und bezeich-
nete dort vor allem die paradoxe Verbindung aus Aktivität und Passivität. Das
„magis“ zu Beginn der zweiten Woche hingegen bezeichnete die Intensivie-
rung der Christusbeziehung, die in der Bemühung um Verähnlichung mündet.
Man darf also das „magis“ des PuF und das „magis“ des Beginns der zweiten
Woche nicht so einfach in eins setzen, sonst wird die Dynamik der Exerzitien
zerstört. Diese Differenzierung wird bestärkt, wenn man auf die Wahltexte
schaut, die die zweite Woche abschließen. Hier geht es darum, von meiner Sei-
te aus „nicht mehr“ das eine oder das andere zu wollen (GÜ 179), damit dann
Gott mir seinerseits zeigen kann, was „mehr sein Lobpreis und seine Ehre sei“
(GÜ 180). Das „magis“ formuliert also eine Wahl zwischen gleichrangigen
Optionen und will mich aktiv empfänglich machen, um mich passiv führen zu
lassen. Keine Rede ist mehr davon, dass das „mehr“ eindeutig eine Vorliebe für
Armut und Niedrigkeit bedeute. Man erkennt also in den Wahltexten eine ex-
akte Analogie zum PuF. Das heißt: Sobald sich der Kontext der zweiten Woche
zur Wahl verändert, wandelt sich auch die Bedeutung des „magis“ – zurück in
die des PuF. 

Heißt dies nun aber umgekehrt, dass es keine Gemeinsamkeit zwischen dem
„magis“ des PuF und der Wahltexte einerseits und dem „magis“ der zweiten
Woche andererseits gibt? Meines Erachtens ist auch diese radikale Trennung
abzuweisen. Schon im PuF diente die paradoxe Verbindung aus Aktivität und
Passivität dazu, mich selbst ganz von Gott her in den Blick zu bekommen.
Mich selbst ganz von Gott her zu sehen, dies ist natürlich auch das Anliegen der
Imitatio Christi, die das „mehr“ der zweiten Woche anzielt. Nur die Art und
Weise, in der dieser Perspektivenwechsel realisiert wird, ist in der Imitatio ein
anderer und radikalerer: Während in der theozentrierenden Bewegung die Dif-
ferenz zwischen mir und Gott bestehen bleibt, will die Imitatio diese Differenz
möglichst („mehr“) aufheben. Dies ist ihr (ohne die Gefahr der Idolatrie) mög-
lich, weil sie sich nicht auf den transzendenten Gott, sondern auf die irdisch-
menschliche Person Jesus bezieht. Das „magis“ der zweiten Woche ist also

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 150



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 151

nicht völlig von dem des PuF verschieden. Es radikalisiert nur den Perspekti-
venwechsel, in dem ich selbst von Gott her in den Blick komme. 

2.5. Vom „mehr“ zum „ganz“ – das Fehlen des „magis“ in der dritten 
und der vierten Woche

So häufig das „magis“ bisher verwendet wurde, so rar wird es mit Beginn der
dritten Woche. Eine Ausnahme bilden nur die Essenregeln, deren „magis“ je-
doch eindeutig dem der ersten Woche gleicht. Über Nichtgesagtes, selbst wenn
es noch so auffällig ist, lässt sich nun leider nur spekulieren, so dass ich mich
auf einige kurze Anregungen beschränke: 

Sicherlich wäre ein „magis“, dessen Bedeutung mit dem Kontext der Wahl
zusammenhängt, nach der zweiten Woche unangebracht. Die Wahl des Weges,
auf dem Gott besser gedient werden kann, soll in der dritten und der vierten
Woche bestätigt und vertieft, aber nicht durch ein weiteres „magis“ überboten
werden. Eine Überbietung durch ein weiteres „magis“ fiele vielmehr in ein un-
gutes Leistungsdenken zurück, das sich mit der einmal getroffenen Lebens-
wahl nicht zufrieden gibt.

Gleichwohl sind die Passionsbetrachtungen der dritten Woche thematisch
eng mit den Leben-Jesu-Betrachtungen der zweiten Woche verbunden. So
bleibt auch die Imitatio, die über das Mitempfinden zur Christusähnlich-
keit führen will, als Ziel der Betrachtungen erhalten (GÜ 203). Allein die
Klangfarbe hat sich verändert. Der Betrachtende geht Christi Weg nach
ganz unten, der mit der Menschwerdung begann, konsequent mit, so dass es
nun der Schmerz, die Traurigkeit und die dunkle Nacht sind, die den Weg zu
Christus bahnen. Wenn es aber in beiden Wochen um ein mit Christus Mit-
empfinden geht, warum verwendet die dritte Woche dann kein „mehr“?

Auffallend ist meines Erachtens, dass sich in der dritten Woche das „pro no-
bis“ häuft, das bereits in der Betrachtung der Menschwerdung angeklungen ist
(GÜ 116): Der Herr geht, so Ignatius, „wegen meiner Sünden zum Leiden“
(GÜ 193.197) und erduldet die Leiden „für mich“ (GÜ 203). In dem „pro no-
bis“ ist der Betrachter jedoch nicht durch ein „mehr“ an Christusähnlichkeit,
sondern durch einen Mangel, durch seine Sündhaftigkeit – nicht über seine
Christusnähe, sondern über seine Christusferne – in das Christusgeschehen
miteinbezogen. Diese Distanzierung ist theologisch auch gut nachzuvollzie-
hen, birgt jeder Imitationsgedanke in bezug auf die Passion doch die Gefahr in
sich, die Einmaligkeit des Kreuzesopfers zu unterlaufen. Könnte es also sein,
dass das „pro nobis“ an die Stelle des „magis“ getreten ist, um in aller Verähn-
lichung noch einmal den Unterschied, die Einmaligkeit deutlich zu machen?
Fehlt das „magis“, um darauf hinzuweisen, dass es in der bleibenden Aufgabe
der Imitatio um eine reine com-passion, um ein existentielles Mitempfinden,

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 151



Tobias Specker 152

nicht aber um eine nachahmende oder gar bewusst herbeizuführende Wieder-
holung des Kreuzesopfers geht?

In Bezug auf die 4. Woche und die Betrachtung zur Erlangung der Liebe
kann man schließlich bedenken, ob nicht auch hier ein neues Wort an die Stel-
le des „magis“ getreten ist: Nicht mehr „mehr“, sondern „ganz“ und „alles“.

„Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedächtnis, meinen Verstand und mei-
nen ganzen Willen, all mein Haben und mein Besitzen. [...] Alles ist euer, verfügt nach eurem
ganzen Willen. Gebt mir eure Liebe und Gnade, denn diese genügt mir“ (GÜ 234). 

Im „ganz“ vollendet sich die Dynamik der Exerzitien – sich nicht mehr nur
immer „mehr“ an Christus anzunähern, sondern nun selbst „ganz“ von Gott in
Anspruch genommen zu werden. Fremd ist dieses „ganz“ dem „magis“ den-
noch nicht, war es doch schon die Logik des „magis“ im PuF, immer offener zu
werden, um alles von Gott zu empfangen. So kommt auch das „magis“ im Sus-
cipe-Gebet zur Vollendung. „Ésta me basta“ – denn was wäre schließlich
„mehr“ als „ganz“?

3. Schluss

Der Gang durch die Texte des Pilgerberichts und des Exerzitienbuches erlaubt,
die Leitfrage der Arbeit zu beantworten, ob das „magis“ die Legitimation eines
Leistungsdenkens sei: Ja, es gibt ein „magis“-Verständnis bei Ignatius, das ein-
deutig ein Leistungsdenken befürwortet. Dieses Verständnis ist jedoch der ers-
ten Phase seines religiösen Lebens zuzuordnen und wird in der Krise von Man-
resa überwunden. Diesem Verständnis stehen alle weiteren, in sich differen-
zierten Verständnismöglichkeiten des „magis“ im zweiten Teil des Pilgerbe-
richts und in den „Geistlichen Übungen“ gegenüber. Sie zeigen: Erstens ist das
„magis“ nicht quantitativ, sondern qualitativ – im Sinne einer Intensitätssteige-
rung – zu verstehen, wie es besonders das „magis“-Verständnis der zweiten
Woche zeigt. Darüber hinaus ist das „magis“ jedoch nicht nur als Steigerung,
sondern auch als ein Sprung in eine andere Wertordnung, als Wechsel des Be-
zugsrahmens zu verstehen, wie es das „magis“-Verständnis des PuF vorführt.
Intensivierung und Sprung in einen anderen Bezugsrahmen sind die Erken-
nungszeichen der wirklichen Dynamik des „magis“.

Nun ist das „magis“ zwar wortreich von dem Leistungsdenken abgerückt
worden. Doch stellt das Leistungsprinzip überhaupt noch eine heutige Gefähr-
dung dar? Sicherlich, wer sich heute auf den Weg der Gottessuche macht, ist
wahrscheinlich nicht so sehr in Gefahr, wie Ignatius zum Hochleistungsaske-
ten zu werden. Doch ist damit die Gefahr des ersten „magis“ – Verständnisses
gebannt? Ich denke nein, denn vielleicht hat sich das „magis“ nur von den as-
ketischen Taten auf das Feld der spirituellen Erfahrung verlagert. So, wenn es

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 152



Zum Verständnis des ignatianischen „magis“ 153

heißt: Suche nach immer umfassenderen, intensiveren, ausgefalleneren Erfah-
rungen. Bleiben sie aus, vermehre deine Anstrengungen. Hier herrscht die Lo-
gik des „up or out“ auch im spirituellen Bereich: Du musst Fortschritte machen
oder aufhören, denn Stillstand ist Rückschritt. Letztlich ist die Logik des quan-
titativ verstandenen „mehr“ überall dort am Werk, wo die Dynamik des Voran-
gehens zur Leistung wird, wo das „mehr“ mit der Forderung nach etwas mög-
lichst Außergewöhnlichem identifiziert wird oder wo man glaubt, geistlichen
Fortschritt allgemein verbindlich messen zu können. So sind in gleicher Weise
die Fragen immer noch aktuell, die sich aus dem zweiten Verständnis des „ma-
gis“ ergeben: Hast du bedacht, dass das „mehr“ verschiedene Alternativen und
eine freie Wahl voraussetzt oder bist du nur getrieben von dem Willen voran-
zukommen? Erkennst du an, dass auch die anderen Rechte haben könnten,
wenn es um das „mehr“ geht? Hast du bedacht, dass das „weniger“ – also die
durchaus alltäglichere und langweiligere Alternative – das „mehr“ sein kann?
Über diese kritischen Fragen hinaus verwirklicht sich das „magis“ positiv in ei-
ner Spiritualität, in der eigene Tätigkeit und passive Empfänglichkeit zusam-
mentreten. Sicherlich weist dies allgemein auf den Lebensstil des „activus in
contemplatione“ hin. Bedenkt man aber, dass das Ziel des „magis“ darin liegt,
die Perspektive umzukehren und in Freiheit alles von Gott her zu empfangen –
so dass letztlich in der Nicht-differenz zum göttlichen Willen nicht mehr man
selbst, sondern Christus in einem lebt – dann verwirklicht sich das „magis“
spezifischer in einem Weg, auf dem man sich unmittelbar durch das Leerwer-
den und das bloße Schauen auf die göttlichen Personen für den gnadenhaften
Empfang der Vereinigung mit Gott disponiert. Entgegen dem ersten Anschein
ist das „magis“ mithin zuinnerst ein Wort kontemplativer Spiritualität und ver-
ankert sie im Inneren der ignatianischen Spiritualität. 

Es fällt schließlich nicht schwer zuzugeben, dass in diesem kurzen Umblick
nicht alle Themen und Texte angesprochen worden sind. Um exemplarisch nur
einen offenen Punkt zu nennen: Aus theologischer Perspektive lohnte es sich,
einmal ausführlich die Frage aufzugreifen, in welchem Verhältnis das „magis“
zur Transzendenz Gottes steht. Ist die Transzendenz Gottes die Grundlage des
„magis“, wie es so oft formuliert wird? Ist das „magis“ damit umgekehrt eine
Anzeige der Transzendenz Gottes? Wenn dem so wäre – wäre das „magis“
dann nicht eine Realisationsform der heute so hochgeschätzten negativen
Theologie? Das „magis“ als praktizierte Form einer ignatianischen negativen
Theologie – diese These wäre meines Erachtens eine eigene Untersuchung
wert. 

140-153  05.02.2004  15:39 Uhr  Seite 153


