Ist ,immer mehr* immer mehr?

Zum Verstdandnis des ignatianischen ,,magis*

Tobias Specker, Berlin

Gerade die populdren Worte, die in aller Munde sind, leiden oft an einer ge-
wissen Unschirfe. Haufig ist es schwierig zu sagen, was genau sie bedeuten.
Ja, man kann sogar vermuten, dass ihre Popularitit in genau dieser Unschérfe
besteht, denn so konnen viele vieles unter ihnen verstehen. Ganz anders scheint
es auf den ersten Blick mit dem kleinen Wort ,,magis‘ zu sein, das so charakte-
ristisch fiir die ignatianische Spiritualitiit ist. Schon ein Blick auf die Internet-
page der Jesuiten klért einen unter dem Stichwort ,,Mehr/Magis/Komparativ*
mit dem Sinnspruch auf: ,Ihr diirft nur mit dem jeweils Besseren zufrieden
sein.”“ Das klingt genauso eindeutig wie dynamisch, innovativ und effizient.
Die Schwierigkeit fangt erst an, wenn man fragt, was dies ,,jeweils Bessere*
denn genauerhin bedeute — und vor allem, was nicht? Ist das ,,magis‘‘ zum Bei-
spiel etwa die beste Legitimation des marktwirtschaftlichen Leistungsprinzips,
so dass nach dem Buch zum ,,Managementmodell der Jesuiten* nun endlich
auch das Buch ,,Fit im Job mit Ignatius® erscheinen konnte? Oder empfiehlt
das ,,magis umgekehrt eine stoische Gelassenheit gegeniiber allen Unterneh-
mungen, weil jaim Letzten doch nichts geniigt und man sich immer ein ,,mehr*
vorstellen konnte? Fordert das ,,magis® zu einer steten Unzufriedenheit mit
dem bisher Erbrachten auf? Oder ist es gar eine ,,Legitimation fortgesetzten
Wandels®, wie eine Begriffsbestimmung der Moderne lautet? Ist das ,,magis*
damit nicht nur aktuell, sondern sogar ,,modern*?

Die Fragen zeigen den weiten Problemhorizont des Themas. Bedenkt man
zudem, dass die Idee des ,,magis“ nicht nur in dem kleinen Wort, sondern in
den vielen komparativischen Formulierungen vorkommt, so wird das Thema
schier uferlos. So werden auch die nachstehenden Uberlegungen sicherlich
keine feste Definition des ,,magis* bieten konnen. Aber wenn ein Begriff nur
soweit trigt, wie er zumindest angeben kann, was er nicht bezeichnet, muss
sich das Bedeutungsspektrum des Begriffs doch eingrenzen lassen konnen. Es
lohnt sich also, einmal eng an den Texten des Ignatius entlangzugehen und das
,»magis‘ in ihnen aufzusuchen. Nur so kann man kliren, inwiefern das ,,magis‘
ein Leistungsdenken prolongiert — und wenn nicht, wie es diesem entgegen-
steht.!

! Vertiefende Literatur, neben Kommentaren zum Exerzitienbuch (v.a. zu GU 23): W. Bernhardt,

Die Maior Dei Gloria im Exerzitienbuch des hl. Ignatius, in: ZAM 9 (1934) 337-348; W. Lam-
bert, Aus Liebe zur Wirklichkeit. Grundworte ignatianischer Spiritualitit. Wiirzburg 1991;



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 141

1. Das ,,magis* im Pilgerbericht

Ignatius ist ein unruhiger Wanderer. Zwischen Barcelona und Jerusalem, Rom
und Paris durchquert er mehrfach das siidliche Europa ,,allein und zu Fuf3*.
Auch die Gestalt des baskischen Adligen wechselt stindig — zuerst strenger
Asket, dann Pilger, spiter aufmerksamer geistlicher Begleiter und unbestritte-
ne Mitte eines Freundesbundes, schlieBlich Generaloberer einer expandieren-
den Ordensgemeinschaft. Dennoch ist dem ganzen Erzihlduktus des Pilgerbe-
richts nach unbestreitbar, dass Ignatius seit dem Krankenlager von Loyola der
eine Gedanke umtreibt, wie er Christus besser, entsprechender, kurz ,,mehr*
nachfolgen kann. So werden alle wechselnden Gestalten, die seine Nachfolge
annimmt, durch das ,,magis zusammengehalten. Und auch die innere Gestalt
seines Lebenswegs ist von der Dynamik eines steten Fortschreitens gekenn-
zeichnet: ,,So wachse er®, sagt Ignatius riickblickend iiber sich, ,,immer mehr
in der Andacht, das heifst, in der Leichtigkeit, Gott zu finden, und jetzt mehr als
in seinem Leben.* (PB 99,6) Also auch in der inneren Entwicklung ein ,,magis‘
— an Gottesverbundenheit, an Gottesunmittelbarkeit. Zweifellos also ist die
Dynamik des ,,mehr* die Grundmotivation fiir den Lebensweg von Ignatius.
Doch um die grofien biographischen Entwicklungslinien soll es hier nicht ge-
hen. Vielmehr soll das ,,magis* an dieser Stelle ausschlieBlich im Text selbst
gesucht und gefragt werden, ob sich ein gemeinsamer Sinn im Gebrauch des
,mehr** herausarbeiten lisst. Die Uberlegungen sind von der These geleitet,
dass sich zwei verschiedene Verstindnisweisen des ,,magis im Pilgerbericht
auffinden lassen.

1.1. Das erste ,,magis* — ein asketischer Perfektionismus

In einer ganzen Reihe von Formulierungen bezeichnet das ,,mehr* eine lineare
Steigerung eines Verhaltens oder einer Eigenschaft. Das ,,mehr meint hier ei-
ne Vermehrung der Anstrengungen, ein ,,Mehr-Tun®. Die klarste Formulierung
findet sich am Anfang von Ignatius’ Pilgerschaft:

,,Und wenn er sich so daran erinnerte, irgendeine BuBiibung auszufiihren, welche die Heiligen
ausgefiihrt hatten, nahm er sich vor, die gleiche auszufiihren und sogar noch mehr.“ (PB 14,3)

Diesem ,,magis‘ geht es also um eine direkte Fortsetzung (der Handlung der
Heiligen) und zwar im Sinne einer Uberbietung. Die erste Weise, das ,,magis‘
zu verstehen, ist ein quantitatives Verstiandnis des ,,mehr.

K. Rahner, Vom Offensein fiir den je gréfieren Gott. Zur Sinndeutung des Wahlspruches: ,,Ad
maiorem Dei gloriam*, in: GuL 39 (1966) 183-201; L. Zodrow, ,, Prinzip und Fundament*. Ei-
ne ignatianische Kurzformel fiir den Vollzug des geistlichen Lebens, in: GuL 58 (1985) 175-191.
Ich danke Willi Lambert fiir die Anregungen.



Tobias Specker 142

Meines Erachtens entspringt dieses Verstidndnis des ,,mehr* direkt dem hofi-
schen Idealbild des Minnedienstes, geht es in ihm doch darum, die unerreich-
bare Dame durch immer neue und groflere Heldentaten fiir sich zu gewinnen.
Die fremden wie die eigenen Grofitaten sind nie genug, um das Herz der Dame
zu gewinnen und miissen stets iiberboten werden. Und auch die Unerreichbar-
keit der Dame entspringt einem quantitativen Verstindnis des ,,mehr®, einer li-
nearen Steigerung des hohen Standes, wie Ignatius selbst formuliert (vgl. PB
6,4). Bei aller Abkehr, die Ignatius im Aufbruch aus Loyola und im Weg nach
Manresa vollzieht, bleibt also die Struktur der Motivation gleich. Das quantita-
tive Verstindnis des ,,magis® ist die Klammer zwischen dem hofischen Ritter
und dem asketischen Pilger.

1.2. Das zweite ,,magis“ — ein abwdigender Vergleich

Dem quantitativen Verstidndnis des ,,mehr steht ein zweites gegeniiber, das
sich vor allem nach der Krise in Manresa auftut. Dieses neue Verstandnis des
,magis* kann man einem Vergleich der beiden Textstellen entnehmen, in de-
nen Ignatius das ,,mehr* eindeutig mit der ,,Ehre Gottes* verbindet:

,,Und so erkldrte er ihm [Ignatius dem Beichtvater in Manresa, d. A.], wie sehr er wiinsche, der
Vollkommenheit zu folgen und dem, was mehr Ehre Gottes wire, und die Griinde, die ihn veran-
lassten, zu zweifeln, ob er Unterhalt [fiir die Uberfahrt nach Jerusalem] behalten sollte.” (PB
36,4)

,,Und zu dieser Zeit waren sie alle bereits entschlossen [...], wenn ihnen nicht die Erlaubnis, in Je-
rusalem zu bleiben, gegeben wiirde, nach Rom zuriickzukehren und sich dem Stellvertreter Chri-

sti anzubieten, damit er sie einsetze, wo er urteile, es sei mehr zur Ehre Gottes und zum Nutzen
der Seelen.” (PB 85,2)

Die beiden geschilderten Situationen weisen drei Gemeinsamkeiten auf: Ers-
tens handelt es sich beide Male um eine Wahlsituation, die von einer geistli-
chen Fragestellung bestimmt wird: In der ersten Situation fragt Ignatius in sei-
ner um jedes konkrete Detail besorgten Eigenart seinen Beichtvater, ob er
Zwieback mit auf die Uberfahrt nach Rom nehmen soll oder nicht. In der zwei-
ten Situation sind sogar zwei Entscheidungen miteinander verkniipft: Sollen
die ersten Gefihrten nach Jerusalem oder nach Rom gehen —und welche Tétig-
keiten sollen sie iibernehmen? In beiden Fillen bezeichnet das ,,mehr* also
kein ,,Mehr-Tun®, vielmehr geht es um ein ,,mehr* im Vergleich von zwei (oder
mehreren) Moglichkeiten. Dieses ,,mehr* ist also weit entfernt von jedem per-
fektionistischen und iiberfordernden Idealismus, sondern wigt ab, vergleicht,
setzt in Beziehung. Dies ist eine Eigenart des Ignatius, die Balthasar als die
Mitte, als dynamische Achse der ignatianischen Spiritualitéit ansieht und die
sich iiber dieses kleine Wort hinaus in den vielen komparativischen Formulie-
rungen immer wieder neu ausdriickt. Zweitens wird jeweils durch eine fremde
Instanz entschieden, was mehr zur Ehre Gottes ist: Die Entscheidung kommt in



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 143

der ersten Situation dem Beichtvater, in der zweiten Situation dem Papst zu.
Vergleicht man drittens die erste Situation mit der Wahl zwischen Jerusalem
und Rom, so zeigt sich beide Male dasjenige als das ,,magis‘, was auf den er-
sten Blick nach weniger aussah: Der Beichtvater bestimmt, dass es mehr zur
Ehre Gottes sei, den Zwieback mitzunehmen, und die Gefihrten werden nicht
nach Jerusalem (um dort vielleicht sogar den Mirtyrertod zu sterben), sondern
einfach nur nach Rom gehen. Das ,,weniger* erweist sich in beiden Féllen als
das ,,magis®.

Die drei Vergleichspunkte verdeutlichen das zweite Verstdndnis des ,,ma-
gis*: In zeitlicher Hinsicht bezeichnet das ,,mehr* nicht mehr einen dauernden,
unabschlieBbaren (Leistungs-)Prozess der steten Selbstiiberbietung. Vielmehr
ist es an die konkrete und in gewisser Weise einmalige Situation einer Ent-
scheidung gebunden. Damit ist das ,,magis* nicht mehr eine lineare, eindimen-
sionale Verldngerung und Uberbietung einer Eigenschaft oder Titigkeit. Viel-
mehr setzt es eine offene, mindestens zweiwertige (Wahl)Situation voraus.
SchlieBlich bezeichnet das ,,mehr* im zweiten Verstdandnis keine quantitative
Steigerung — kann doch sogar das ,,weniger* ein ,,mehr zur Ehre Gottes sein.
Es wird zu sehen sein, dass an die Stelle der quantitativen Steigerung die qua-
litative Intensivierung tritt.

1.3. Vom ersten zum zweiten ,,magis‘ — eine Krisengeschichte

Die beiden Verstindnisweisen des ,,magis* stehen im Pilgerbericht nun nicht
einfach unverbunden nebeneinander. Es findet vielmehr eine Entwicklung vom
ersten zum zweiten Verstdndnis statt. Die Mitte der Entwicklung ist die Zeit in
Manresa. Dort fiihrt die erste Verstiandnisweise des ,,magis* Ignatius in eine
tiefe Krise: Einerseits unternimmt Ignatius eine immer genauere Gewissens-
und Vergangenheitserforschung und vollbringt immer groflere asketische Leis-
tungen. Andererseits erfahrt Ignatius immer weniger Trostung. So baut sich ei-
ne unertrigliche Spannung auf, die Ignatius an den Rand des Selbstmordes
treibt. Der Motor dieses zerstorerischen Verhaltens sind die Skrupel. Sie aber
sind der genaue Ausdruck der inneren Logik des quantitativ verstandenen ,,ma-
gis*“: Obwohl es keinen Anlass mehr gibt zu beichten, kann Ignatius nicht auf-
horen. Denn das ,,magis* kennt kein ,,genug®, es will ,,immer mehr*, immer
vollstindiger, immer genauer sein. Die ganze Dynamik des ,,mehr* fiihrt je-
doch letztlich ins Leere, wie das verzweifelte Gebet zeigt:

,,Komm mir zu Hilfe, Herr, denn ich finde keine Abhilfe bei den Menschen und bei keinem Ge-
schopf. Denn wenn ich déchte, sie finden zu konnen, wire mir keine Miihe zu gro“. (PB 23,6f)

Doch auch das verzweifelte Gebet gehorcht noch ganz der Logik des quantita-
tiv verstandenen ,,magis‘ — ,,mir wire keine Miihe zu grof3*, betet Ignatius.



Tobias Specker 144

Eine Veridnderung kann erst stattfinden, als Ignatius schlagartig der zerstoreri-
sche Charakter seines Verhaltens klar wird: ,,Doch am Schluss dieser Gedan-
ken kam ihm ein Widerwille gegen das Leben, das er fiihrte, mit einigem An-
sturm, es zu lassen. Und damit wollte der Herr, dass er wie aus einem Traum
aufwachte* (PB 25,6). Der Traum — das war die wie von selbst ablaufende Dy-
namik des ,,magis“. Das Erwachen — das ist die Einsicht in die zerstorerische,
ja diabolische Logik und die Erkenntnis, dass nicht er seinen Fortschritt durch
ein ,,immer mehr* erzwingen muss, sondern dass er ihm von Gott geschenkt
wird. Konsequenterweise verabschiedet sich Ignatius nach seinem ,,Erwa-
chen® auch sofort von der Logik dieses ,,mehr*: Er entschlief3t sich, die ver-
gangenen Siinden nicht noch einmal zu beichten, die grofen geistlichen Tros-
tungen, die ihn am Einschlafen hindern, zu lassen und den Fleischverzicht zu
beenden. Bei aller Unterschiedlichkeit haben die drei Entscheidungen doch ei-
nes gemeinsam: Sie entscheiden sich fiir ein ,,weniger* — in der Beichtpraxis,
in der Zuwendung zu Gott und in der Askese. Zum ersten Mal erscheint die
Moglichkeit am Horizont, dass ein ,,weniger (leisten) vor Gott ein ,,mehr* (ei-
ne genauere Entsprechung zu seinem Willen) sein konnte. Wenn nun aber ein
»weniger ,,mehr* sein kann, dann ist auf einmal nicht mehr so klar, was man
vor Gott zu tun hat. Ganz anders als der Hochleistungsasket, der letztlich ganz
genau weil}, wie man den Willen Gottes erfiillt, gibt es nun mehrere Moglich-
keiten, die abgewogen werden miissen. Und so entsteht aus der Krise in Man-
resa die Freiheit der Wahlsituation. Das erste Verstdndnis des ,,magis‘ ist damit
durchbrochen, das zweite zeichnet sich ab.”

2. Das ,,magis‘ im Exerzitienbuch

Nahezu fiinfzigmal verwendet Ignatius das ,,mehr* im Exerzitienbuch und
macht es so zu dem zentralern Wort der Geistlichen Ubungen. Interessanter-
weise kommt nun das Wort nicht in gleichmiBiger Verteilung im Text vor: Ne-
ben der beriihmten Formulierung des ,,Prinzip und Fundament* — dass ,,wir al-
lein wiinschen und wihlen, was uns mehr zu dem Ziel hinfiihrt, zu dem wir ge-
schaffen sind“ — ist es hiufig in den Anmerkungen sowie in der ersten und
zweiten Woche zu finden. In der dritten und vierten Woche kommt es hingegen
so gut wie gar nicht vor. Und auch die ,,Regeln zur Unterscheidung der Geister*
kennen es dem Wortlaut nach nicht. Aus der bloBen Verteilung lésst sich

2 Das heiBt natiirlich nicht, dass das erste Verstindnis nicht manchmal noch durchschimmerte: So
kam Ignatius das Verlangen ,.in einen heruntergekommenen und wenig reformierten Orden ein-
zutreten [...], um mehr in ihm zu erleiden”. PB 71,3. Vgl. auch 74,3 und letztlich auch die
beriithmte Formulierung ,.es [gibt] nicht so viele FuBeisen und Ketten in Salamanca, dass ich nicht
aus Liebe zu Gott nach mehr verlange®. PB 69,3.



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 145

schlieBen: Das ,,magis‘ scheint im Exerzitienbuch in besonderer Weise mit der
Vorbereitung und Durchfiihrung der Wahl verbunden zu sein. Doch so auffal-
lend die Verteilung ist, so schwierig ist die genaue Bedeutung herauszufinden.
Genau ist hier auf den Kontext zu schauen, in dem das ,,magis* verwendet
wird. Vor allem ist die Bedeutung des ,,magis‘ der zweiten Woche von der Be-
deutung in dem ,,Prinzip und Fundament®, der ersten Woche und den Wahltex-
ten zu unterscheiden. Eine Eingrenzung kann man jedoch vorwegnehmen: Je-
des ,,magis* des Exerzitienbuches ist dem zweiten Verstindnis des ,,magis‘‘ im
Pilgerbericht zuzuordnen. So kann man also anhand des Exerzitienbuches die
zweite Verstiandnisweise des ,,magis‘ differenzierter erldutern.

2.1. Die Grunddynamik der Exerzitien — das ,,magis“ in den Anmerkungen

Die Anmerkungen zeigen zunichst, dass das ,,magis“ die Grunddynamik der
Exerzitien bestimmt. In den ganzen Exerzitien geht es um ,,mehr Geschmack
und geistliche Frucht* (GU 2,3), um ,,mehr Hilfe und Nutzen* (GU 18,3; 20,3),
und darum, Gott ,,mehr* nahe zu kommen (GU 20,10). Die Anmerkungen wei-
sen das ,,magis‘* sodann hdufig dem affektiven Bereich zu — ,,mehr Geschmack
und geistliche Frucht* (GU 2,3). Das ,,mehr* bezeichnet (zumindest auch) ei-
ne Reifung im affektiven Bereich. Schliefllich weisen die Anmerkungen das
»mehr als ein individualisierendes Kriterium aus: Es geht niemals um ein
,-mehr auf einer absoluten Skala, die fiir alle gleich ist — und wo am Ende ver-
glichen und abgerechnet werden kann. Typisch fiir Ignatius (und kennzeich-
nend fiir seine Modernitit) ist, dass er ein universales, geschlossenes und stati-
sches Ordnungsdenken zugunsten eines individualisierten Beziehungsdenkens
durchbricht. Das ,,mehr* als Ziel und Grunddynamik der Exerzitien ist nicht
auf einer allgemeinen Skala des geistlichen Erfolgs zu verorten — so dass dann
am Ende der eine ,,mehr* fortgeschritten wire als der andere, weil er bestimm-
te, allgemeinverbindliche Dinge ,,mehr* getan hitte. Im Gegenteil:

,.Diese Ubungen miissen je nach der Einung derjenigen angewandt werden, die geistliche Ubun-

gen nehmen wollen. [..] Ebenso muss man, je nachdem sie sigh einstellen wollen, sie einem je-
dem geben, damit er mehr Hilfe und Nutzen haben kann.” (GU 18,1.3)

Da Leistung immer auf Konkurrenz aufbaut, darf man schon hier durchaus ei-
ne Subversion des Leistungsprinzips erkennen.

2.2. In Freiheit alles von Gott empfangen —
das ,,magis* im Prinzip und Fundament

Die beriihmteste Verwendung des ,,magis* findet sich nun sicherlich im letzten
Abschnitt des ,,Prinzip und Fundament* (GU 23; im Folgenden: PuF):



Tobias Specker 146

,Deshalb ist es notig, dass wir uns gegeniiber allen geschaffenen Dingen in allem, was der
Freiheit unserer freien Entscheidungsmacht gestattet und nicht verboten ist, indifferent machen.
Wir sollen also nicht unsererseits mehr wollen: Gesundheit als Krankheit, Reichtum als Ar-
mut, Ehre als Ehrlosigkeit, langes Leben als kurzes; und genauso folglich in allem sonst, indem
wir allein wiinschen und wihlen, was uns mehr zu dem Ziel hinfiihrt, zu dem wir geschaffen
sind.*

Schon die Stellung des ,,magis® im Text ist aufschlussreich: Erstens ist das
»magis explizit mit der Wahl verbunden — ,,indem wir allein wiinschen und
wihlen...”“. Zweitens steht das ,,magis® im direkten Zusammenhang mit dem
Thema der Indifferenz — ,,wir sollen also unsererseits nicht mehr wollen...* Mit
dem ,,Ziel, zu dem wir geschaffen sind* lenkt das ,,magis‘ drittens den Blick
zuriick zum Anfang des ,,Prinzip und Fundament®, in dem es heift: ,,Der
Mensch ist geschaffen, um Gott unseren Herrn zu loben, ihm Ehrfurcht zu er-
weisen und ihm zu dienen und mittels dessen sein Seele zu retten®. Das ,,ma-
gis* ist also inhaltlich mit dem Thema der Schopfung verbunden. Wahl, Indif-
ferenz und Schopfung sind die Sinnbeziige des ,,magis* im PuF.

Weiterhin ist klar erkennbar, dass das ,,magis“ im PuF der zweiten der oben
aufgezeigten Verstdndnisweisen entspricht. In keiner Weise ist es quantitativ
und im Sinne einer Leistung zu verstehen, heif3t es doch ,,das, was uns mehr
zum Ziel hinfiihrt.” Im ,,magis*™ geht es also gar nicht um ein ,,Tun®, sondern
um etwas, das an einem getan wird. Die Formulierung des ,,magis* hat an die-
ser Stelle einen deutlich passiven Akzent.

Aber welche neuen Akzente setzt nun die berithmte Textstelle des PuF? Ein
erster neuer Aspekt erschlieft sich, wenn man noch einmal auf die Stellung des
»magis® im Aufbau des PuF schaut: In der Logik des PuF ist das ,,wiinschen
und wihlen® erst der zweite Schritt. Zunichst miissen die ungeordneten An-
hinglichkeiten an die Dinge der Welt durchschaut und abgelegt werden. Erst
dann wird der Raum der eigentlichen Entscheidung betreten. Er beinhaltet ei-
ne Wahl zwischen dem Guten und dem Besseren, die der Freiheit des Men-
schen anheim gestellt ist. Dieser Wahl ist das ,,magis* dem Aufbau des Textes
nach zugeordnet. Das ,,magis* wihlt also nicht nur zwischen dem einen und
dem anderen, sondern in Freiheit zwischen dem Guten und dem Besseren.

Ein zweiter neuer Aspekt des ,,magis* erschlieft sich im Blick auf das Ver-
hiltnis von Indifferenz und ,,magis®. Einerseits ist das ,,magis* gleichsam der
Motor der Indifferenz: ,,Wir sollen unsererseits nicht mehr Gesundheit als
Krankheit wiinschen usf. ,,und genauso folglich in allem sonst, indem wir al-
lein wiinschen und wihlen, was uns mehr zu dem Ziel hinfiihrt“. Die Indiffe-
renz befreit mein Verlangen aus dem Bannkreis der Dinge und der Befangen-
heit in sich selbst und gibt das wahre Ziel meines Verlangens zu erkennen —
Gott. Als ,,Motor* der Indifferenz lehrt das ,,magis®, nicht zu klein von unse-
rem Verlangen zu denken und sich zu schnell mit den Dingen der Welt oder mit
sich selbst zufrieden zu geben. Andererseits steht das ,,magis‘ dann noch ein-



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 147

mal einem verengten, falschen Verstindnis der Indifferenz kritisch gegeniiber.
Das ,,magis* bewahrt die Indifferenz davor, zum statischen, asketischen Wert
im Sinne einer abgetoteten Gleichgiiltigkeit zu werden, die sich von allem
gelost hat, weil ihr nichts mehr etwas wert ist. Dieser Gleichgiiltigkeit entgegen
bewahrt das ,,magis* die eigentliche Sinnspitze der Indifferenz, ndmlich die
Dynamik, sein Verlangen an nichts festzumachen als an Gott. Es geht also nicht
um eine Abtotung des Verlangens, sondern um seine Freisetzung. Hiermit wird
ein neuer Akzent gesetzt: Im Pilgerbericht kam die Dynamik vor allem dem er-
sten Verstidndnis des ,,magis‘ zu —im Sinne eines ,,Jmmer-Mehr-Tun-Miissen®.
Nun wird deutlich, dass dem ,,magis* auch in seinem zweiten Verstidndnis eine
starke Dynamik innewohnt. Es ist allerdings nicht die Dynamik des Immer-
Mehr-Tun-Miissens, sondern die Dynamik des freien Verlangens, das sich
durch keine oberfldchlichen Befriedigungen mehr stillen lésst. Es ist die Dyna-
mik des ,,unruhigen Herzens.

Ein dritter neuer Aspekt erschlieft sich im Blick auf zwei gegensitzliche
Dimensionen, die in der bisherigen Analyse sichtbar geworden sind: Zum ei-
nen setzt das ,,magis‘ in hochster Weise eine eigene Aktivitit frei. Auf der an-
deren Seite hat das ,,magis“ auch eine passive Komponente, sollen wir doch
dasjenige wiinschen und wihlen, was uns mehr zum Ziel hinfiihrt. Im ,,magis‘
kommen mithin die Aktivitit des eigenen Wiinschens und Wihlens und die
Passivitit des ,,Zum-Ziel-Gefiihrt-Werdens* zusammen. Diese paradoxe Ver-
bindung von Aktivitdt und Passivitit ist kennzeichnend fiir die gesamten
,,Geistlichen Ubun gen®. Indem der Mensch —im Hinblick auf das ,,mehr* — ak-
tiv wiinscht und wéhlt, wird er den Weg gefiihrt, der zum Ziel fiihrt. So liegt
seine aktive Handlung darin, sich mit allen ihm zur Verfiigung stehenden Mit-
teln empfinglicher zu machen. Das ,,magis‘, so kann man folgern, zielt letzt-
lich eine ,,aktive Rezeptivitit™, eine hart errungene Offenheit, eine kreativ-ge-
staltende Sensibilitit an.

Mit dieser Einsicht in die paradoxe Struktur des ,,magis* ist auch die Frage
zu beantworten, die die Analyse des Pilgerberichtes offenlief: Ist das ,,magis‘
ein blof} passives Gehorchen in Bezug auf eine externe Instanz, so wie es Igna-
tius in der Frage des Zwiebacks oder der Sendung der ersten Gefihrten hielt?
Oder ist das ,,magis‘ eine reine aktive eigene Lebenswahl, in der man allein der
eigenen ,,Hinneigung* folgt? Nun, das ,,magis* ist nie durch ein bloBes Gehor-
chen zu verwirklichen — sonst fiele die Dimension des eigenen Verlangens, des
»Wiinschen und Wihlens* aus. Das ,,magis‘ ist jedoch auch niemals in einer
reinen Selbstbestimmung einzulosen — sonst fiele die Dimension des ,,Gefiihrt-
werdens® aus. Vielmehr realisiert sich das ,,magis® in einem Zusammenspiel
aus Selbst- und Fremdbestimmung: Die Fremdbestimmung darf sich niemals
gegen das Verlangen und die Sehnsucht eines Menschen richten, insofern sie
frei von den Dingen und der Selbstbefangenheit sind. Die Selbstbestimmung



Tobias Specker 148

wiederum darf sich nicht in einer bloBen Abgrenzung zur Fremdbestimmung
erschopfen und eine vermeintliche Freiheit von aller Fiihrung und Leitung su-
chen.

Ist, so muss man zum Schluss fragen, diese paradoxe Verbindung von Akti-
vitit und Passivitit nun aber ein Selbstzweck? Nein, denn sie hat als letztes Ziel
nicht die Offenheit an sich, sondern die Offenheit fiir den Lobpreis und den
Dienst, also fiir einen Ruf Gottes. Hier wird der letzte, vierte neue Aspekt des
»~magis® im PuF deutlich: Das ,,magis* hat eine, so mochte ich formulieren,
,theozentrierende Funktion: Der Mensch soll nichts seinerseits ,,mehr wol-
len®, sondern immer mehr das, was er als von Gott gewollt erkennt. Er soll in
allem Gott die Prioritiit einrdumen. Immer mehr soll der Mensch sein Selbst —
und iiber sich auch die Dinge — in Gott hinein integrieren, so dass er zuletzt in
allem Gott lobt, ihm Ehrfurcht erweist und ihm dient. Das heif3t eben nicht,
dass er seinen Willen aufgeben und durch den gottlichen Willen ersetzen soll.
Vielmehr befindet sich das in der Indifferenz befreite Verlangen nun mit dem
gottlichen Willen in einer In-differenz, in einer Nicht-Differenz, und klingt mit
ihm in einem Gleichklang zusammen. So vollzieht das ,,magis‘ eine Umkeh-
rung der Perspektive: Das ,,magis“ bringt den Menschen, seine Handlungen,
Entscheidungen und die Bestimmung seines Lebensweges nicht mehr von sich
selbst, sondern von Gott her in den Blick. Nicht mehr der Mensch greift nach
Gott aus, sondern der Mensch sieht sich als von Gott ergriffen.

2.3. Empfdnglicher fiir sich selbst — das ,,magis* der ersten Woche

Das ,,magis‘ der ersten Woche ist meines Erachtens durch einen deutlichen Ak-
zent des quantitativen ,,Mehr-tun“ gekennzeichnet: In den Ubungen soll man
,mehr nachdenken® und ,,mehr das Verlangen mit dem Willen bewegen* (GU
50,6; 51,6), in der dulleren BuBe gilt durchaus ,,je mehr und mehr, umso grofe-
re und bessere* (GU 83,2; 84,2) und insgesamt soll man ,,die niederen Teile den
hoheren mehr” unterwerfen (GU 87,2). Dennoch unterscheidet sich dieses
»Mehr-tun® eindeutig von dem ersten Verstindnis des ,,magis* im Pilgerbericht.
In keiner Weise sind die gedankliche Anstrengung und die BuBwerke ein Wert
an sich, gleichsam eine Weise der Nachfolge. Vielmehr ist das ,,Mehr-tun in
der ersten Woche nicht mehr als ein Mittel zum Zweck — ndmlich, den Exerzi-
tanden empfinglicher zu machen fiir eine realistische Einschitzung seiner
selbst. Diese wiederum kann nicht erkdmpft werden, sondern ist ohne Zweifel
ein Gnadengeschenk. Viel mehr als ein Riickfall in ein asketisches Leistungs-
ideal muss man das ,,magis* der ersten Woche als eine praktische Anwendung
der paradoxen Verschriankung von Aktivitidt und Passivitit ansehen: Aktiv soll
der Betrachtende alles tun, um empfénglicher, aufnahmebereiter fiir die wirkli-
che Lage seiner selbst im Angesicht Gottes zu werden.



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 149

2.4. So wie Christus es tat — das ,,magis* der zweiten Woche

Das ,,magis der zweiten Woche verdichtet sich zunéchst in der Betrachtung
tiber den Ruf des Konigs. Die ganze Betrachtung gehorcht der Logik des ,,ma-
gis“, baut sie doch darauf auf, dass der Ruf des irdischen Konigs durch den Ruf
Christi iiberboten wird. Die entscheidende Formulierung lautet:

,,Wenn wir eine solche Berufung des irdischen Konigs an seine Untertanen erwigen, wie viel

mehr ist es eine der Erwédgung werte Sache, Christus unseren Herrn, den ewigen Konig, zu se-
hen*. (GU 95,2f)

Das ,,wie viel mehr* kniipft nun eindeutig an den Vergleich zwischen dem Gu-
ten und dem Besseren an, der aus dem PuF bekannt ist. Dennoch liegt der Ak-
zent etwas anders: Im eigentlichen Sinne handelt es sich hier nicht um eine
Wahl, sondern um eine Steigerung vom Guten zum Besseren. Im ,,magis®, wie
es die zweite Woche einfiihrt, geht es also nicht um die Abwégung von (zwei)
Alternativen, sondern um die Intensivierung einer Option:

,Innere Erkenntnis des Herrn erbitten [...], damit ich ihn mehr liebe und ihm nachfolge.* ,....da-

bei bitten [...], um unserem Herrn [...] mehr nachzufolgen und ihn nachzuahmen.* (GU
104;109,2; vgl. 130,2;147,3)

Liebe, Nachfolge(-dienst) und Nachahmung sollen ,,mehr* gestidrkt werden.
Meines Erachtens ist in der Abfolge von Liebe, Nachfolge und Nachah-
mung selbst noch einmal eine Steigerung abzulesen: Die intensivierte Liebe
leitet zur intensivierten Nachfolge iiber, die intensivierte Nachfolge fiihrt zu
einer getreueren Nachahmung. Man kann mithin folgern: Im ,,magis*-Ver-
standnis der zweiten Woche miindet die Intensivierung in der Imitatio. Das
»magis‘ der zweiten Woche zielt letztlich auf ein ,,so wie der Herr es getan hat*
ab.

Diese Beobachtung erlaubt es, ein Problem zu 16sen, das sich in der Be-
trachtung des Konigsrufes ergibt. In ihr formuliert Ignatius:
,Die mehr [Hervorhebung von mir] danach verlangen [...] werden nicht nur ihre eigene Person
fiir die Miihsal anbieten, sondern, indem sie sogar gegen ihre eigene Sinnlichkeit und fleischliche
und weltliche Liebe angehen, Anerbieten von groflerem Wert und groflerer Bedeutung machen,
indem sie sagen: ,Ewiger Herr aller Dinge, ich mache [...] mein Anerbieten, dass ich meinerseits
will und wiinsche und es mein iiberlegter Entschluss ist, wofern dies nur Euer groflerer Dienst
und Lobpreis ist, Euch darin nachzuahmen, alle Beleidigungen und alle Schmach und alle sowohl

aktuale wie geistliche Armut zu erdulden, wenn Eure heiligste Majestét mich zu einem solchen
Leben und Stand erwihlen und annehmen will. “ (GU 97f)

An dieser Stelle ist das ,,magis* eindeutig mit einem Leben in Armut und ge-
sellschaftlicher Missachtung verbunden (unter dem Vorbehalt der gottlichen
Erwihlung). Verstiarkt wird diese Beobachtung im Blick auf die dritte Weise
der Demut (GU 167), in der ebenfalls das ,,mehr* mit Armut und Niedrigkeit —
mit der Vorliebe fiir das Kreuz — verbunden wird. Wenn das ,,mehr* und das Le-
ben in Armut und Niedrigkeit nun aber so eindeutig zusammenfallen, dann



Tobias Specker 150

stellen sich sofort Fragen im Riickblick auf das PuF ein: Verwirklicht sich das
,»was uns mehr zu dem Ziel hinfiihrt, zu dem wir geschaffen sind* in dem Le-
ben in Armut und Niedrigkeit? Wird das, was im PuF deutungsoffen und auf
keinen spezifischen Lebensstand hin festgelegt formuliert wurde, nun eindeu-
tig als ein Leben in Armut und Demut bestimmt? Ist das ,,Ziel* des Menschen
also eindeutig vorgegeben —nidmlich als ein Leben nach den evangelischen Ri-
ten? Wenn dem so wire, konnte man nicht mehr von einer Wahl sprechen, denn
dann miissten die Exerzitien eindeutig darauf hinauslaufen, Menschen zum
Eintritt in einen Orden — oder zumindest in ein privates Leben nach den evan-
gelischen Riten — zu bewegen. Diese kritischen Fragen belegen, wie wichtig
die Unterscheidung der verschiedenen Verwendungskontexte des ,,magis‘ ist.
Das ,,magis‘ des PuF steht im Kontext von Indifferenz und Wahl und bezeich-
nete dort vor allem die paradoxe Verbindung aus Aktivitit und Passivitidt. Das
»~magis® zu Beginn der zweiten Woche hingegen bezeichnete die Intensivie-
rung der Christusbeziehung, die in der Bemiihung um Verdhnlichung miindet.
Man darf also das ,,magis* des PuF und das ,,magis* des Beginns der zweiten
Woche nicht so einfach in eins setzen, sonst wird die Dynamik der Exerzitien
zerstort. Diese Differenzierung wird bestidrkt, wenn man auf die Wahltexte
schaut, die die zweite Woche abschlieSen. Hier geht es darum, von meiner Sei-
te aus ,,nicht mehr das eine oder das andere zu wollen (GU 179), damit dann
Gott mir seinerseits zeigen kann, was ,,mehr sein Lobpreis und seine Ehre sei‘
(GU 180). Das ,,magis“ formuliert also eine Wahl zwischen gleichrangigen
Optionen und will mich aktiv empfinglich machen, um mich passiv fiihren zu
lassen. Keine Rede ist mehr davon, dass das ,,mehr* eindeutig eine Vorliebe fiir
Armut und Niedrigkeit bedeute. Man erkennt also in den Wahltexten eine ex-
akte Analogie zum PuF. Das heif3t: Sobald sich der Kontext der zweiten Woche
zur Wahl verindert, wandelt sich auch die Bedeutung des ,,magis* — zuriick in
die des PuF.

Heilt dies nun aber umgekehrt, dass es keine Gemeinsamkeit zwischen dem
»magis® des PuF und der Wahltexte einerseits und dem ,,magis* der zweiten
Woche andererseits gibt? Meines Erachtens ist auch diese radikale Trennung
abzuweisen. Schon im PuF diente die paradoxe Verbindung aus Aktivitdt und
Passivitdt dazu, mich selbst ganz von Gott her in den Blick zu bekommen.
Mich selbst ganz von Gott her zu sehen, dies ist natiirlich auch das Anliegen der
Imitatio Christi, die das ,,mehr* der zweiten Woche anzielt. Nur die Art und
Weise, in der dieser Perspektivenwechsel realisiert wird, ist in der Imitatio ein
anderer und radikalerer: Wihrend in der theozentrierenden Bewegung die Dif-
ferenz zwischen mir und Gott bestehen bleibt, will die Imitatio diese Differenz
moglichst (,,mehr*) aufheben. Dies ist ihr (ohne die Gefahr der Idolatrie) mog-
lich, weil sie sich nicht auf den transzendenten Gott, sondern auf die irdisch-
menschliche Person Jesus bezieht. Das ,,magis* der zweiten Woche ist also



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 151

nicht vollig von dem des PuF verschieden. Es radikalisiert nur den Perspekti-
venwechsel, in dem ich selbst von Gott her in den Blick komme.

2.5. Vom ,,mehr* zum ,,ganz* — das Fehlen des ,,magis‘ in der dritten
und der vierten Woche

So héufig das ,,magis* bisher verwendet wurde, so rar wird es mit Beginn der
dritten Woche. Eine Ausnahme bilden nur die Essenregeln, deren ,,magis* je-
doch eindeutig dem der ersten Woche gleicht. Uber Nichtgesagtes, selbst wenn
es noch so auffillig ist, ldsst sich nun leider nur spekulieren, so dass ich mich
auf einige kurze Anregungen beschrinke:

Sicherlich wire ein ,,magis*, dessen Bedeutung mit dem Kontext der Wahl
zusammenhéngt, nach der zweiten Woche unangebracht. Die Wahl des Weges,
auf dem Gott besser gedient werden kann, soll in der dritten und der vierten
Woche bestitigt und vertieft, aber nicht durch ein weiteres ,,magis* iiberboten
werden. Eine Uberbietung durch ein weiteres ,,magis‘ fiele vielmehr in ein un-
gutes Leistungsdenken zuriick, das sich mit der einmal getroffenen Lebens-
wahl nicht zufrieden gibt.

Gleichwohl sind die Passionsbetrachtungen der dritten Woche thematisch
eng mit den Leben-Jesu-Betrachtungen der zweiten Woche verbunden. So
bleibt auch die Imitatio, die iiber das Mitempfinden zur Christusidhnlich-
keit fiihren will, als Ziel der Betrachtungen erhalten (GU 203). Allein die
Klangfarbe hat sich verdndert. Der Betrachtende geht Christi Weg nach
ganz unten, der mit der Menschwerdung begann, konsequent mit, so dass es
nun der Schmerz, die Traurigkeit und die dunkle Nacht sind, die den Weg zu
Christus bahnen. Wenn es aber in beiden Wochen um ein mit Christus Mit-
empfinden geht, warum verwendet die dritte Woche dann kein ,,mehr*?

Auffallend ist meines Erachtens, dass sich in der dritten Woche das ,,pro no-
bis* hduft, das bereits in der Betrachtung der Menschwerdung angeklungen ist
(GU 116): Der Herr geht, so Ignatius, ,,wegen meiner Siinden zum Leiden*
(GU 193.197) und erduldet die Leiden ,,fiir mich® (GU 203). In dem ,,pro no-
bis* ist der Betrachter jedoch nicht durch ein ,,mehr* an Christusidhnlichkeit,
sondern durch einen Mangel, durch seine Siindhaftigkeit — nicht iiber seine
Christusndhe, sondern iiber seine Christusferne — in das Christusgeschehen
miteinbezogen. Diese Distanzierung ist theologisch auch gut nachzuvollzie-
hen, birgt jeder Imitationsgedanke in bezug auf die Passion doch die Gefahr in
sich, die Einmaligkeit des Kreuzesopfers zu unterlaufen. Konnte es also sein,
dass das ,,pro nobis‘ an die Stelle des ,,magis‘* getreten ist, um in aller Veridhn-
lichung noch einmal den Unterschied, die Einmaligkeit deutlich zu machen?
Fehlt das ,,magis®, um darauf hinzuweisen, dass es in der bleibenden Aufgabe
der Imitatio um eine reine com-passion, um ein existentielles Mitempfinden,



Tobias Specker 152

nicht aber um eine nachahmende oder gar bewusst herbeizufiihrende Wieder-
holung des Kreuzesopfers geht?

In Bezug auf die 4. Woche und die Betrachtung zur Erlangung der Liebe
kann man schlie3lich bedenken, ob nicht auch hier ein neues Wort an die Stel-
le des ,,magis‘ getreten ist: Nicht mehr ,,mehr*, sondern ,,ganz* und ,,alles*.
,,Nehmt, Herr, und empfangt meine ganze Freiheit, mein Gedéichtnis, meinen Verstand und mei-

nen ganzen Willen, all mein Haben und mein Besitzen. [...] Alles ist euer, verfiigt nach eurem
ganzen Willen. Gebt mir eure Liebe und Gnade, denn diese geniigt mir (GU 234).

Im ,,ganz* vollendet sich die Dynamik der Exerzitien — sich nicht mehr nur
immer ,,mehr* an Christus anzunihern, sondern nun selbst ,,ganz‘* von Gott in
Anspruch genommen zu werden. Fremd ist dieses ,,ganz* dem ,,magis* den-
noch nicht, war es doch schon die Logik des ,,magis* im PuF, immer oftener zu
werden, um alles von Gott zu empfangen. So kommt auch das ,,magis‘ im Sus-
cipe-Gebet zur Vollendung. ,Esta me basta® — denn was wire schlieBlich
»mehr als ,,ganz*“?

3. Schluss

Der Gang durch die Texte des Pilgerberichts und des Exerzitienbuches erlaubt,
die Leitfrage der Arbeit zu beantworten, ob das ,,magis* die Legitimation eines
Leistungsdenkens sei: Ja, es gibt ein ,,magis®- Verstindnis bei Ignatius, das ein-
deutig ein Leistungsdenken befiirwortet. Dieses Verstandnis ist jedoch der ers-
ten Phase seines religiosen Lebens zuzuordnen und wird in der Krise von Man-
resa iiberwunden. Diesem Verstidndnis stehen alle weiteren, in sich differen-
zierten Verstindnismoglichkeiten des ,,magis® im zweiten Teil des Pilgerbe-
richts und in den ,,Geistlichen Ubungen* gegeniiber. Sie zeigen: Erstens ist das
,»magis‘ nicht quantitativ, sondern qualitativ —im Sinne einer Intensitdtssteige-
rung — zu verstehen, wie es besonders das ,,magis“-Verstindnis der zweiten
Woche zeigt. Dariiber hinaus ist das ,,magis* jedoch nicht nur als Steigerung,
sondern auch als ein Sprung in eine andere Wertordnung, als Wechsel des Be-
zugsrahmens zu verstehen, wie es das ,,magis*-Verstindnis des PuF vorfiihrt.
Intensivierung und Sprung in einen anderen Bezugsrahmen sind die Erken-
nungszeichen der wirklichen Dynamik des ,,magis®.

Nun ist das ,,magis* zwar wortreich von dem Leistungsdenken abgeriickt
worden. Doch stellt das Leistungsprinzip tiberhaupt noch eine heutige Gefihr-
dung dar? Sicherlich, wer sich heute auf den Weg der Gottessuche macht, ist
wahrscheinlich nicht so sehr in Gefahr, wie Ignatius zum Hochleistungsaske-
ten zu werden. Doch ist damit die Gefahr des ersten ,,magis* — Verstindnisses
gebannt? Ich denke nein, denn vielleicht hat sich das ,,magis* nur von den as-
ketischen Taten auf das Feld der spirituellen Erfahrung verlagert. So, wenn es



Zum Verstdndnis des ignatianischen ,,magis* 153

heiBt: Suche nach immer umfassenderen, intensiveren, ausgefalleneren Erfah-
rungen. Bleiben sie aus, vermehre deine Anstrengungen. Hier herrscht die Lo-
gik des ,,up or out* auch im spirituellen Bereich: Du musst Fortschritte machen
oder authoren, denn Stillstand ist Riickschritt. Letztlich ist die Logik des quan-
titativ verstandenen ,,mehr* iiberall dort am Werk, wo die Dynamik des Voran-
gehens zur Leistung wird, wo das ,,mehr* mit der Forderung nach etwas mog-
lichst AuBlergewohnlichem identifiziert wird oder wo man glaubt, geistlichen
Fortschritt allgemein verbindlich messen zu konnen. So sind in gleicher Weise
die Fragen immer noch aktuell, die sich aus dem zweiten Verstindnis des ,,ma-
gis* ergeben: Hast du bedacht, dass das ,,mehr* verschiedene Alternativen und
eine freie Wahl voraussetzt oder bist du nur getrieben von dem Willen voran-
zukommen? Erkennst du an, dass auch die anderen Rechte haben konnten,
wenn es um das ,,mehr* geht? Hast du bedacht, dass das ,,weniger* — also die
durchaus alltdglichere und langweiligere Alternative — das ,,mehr* sein kann?
Uber diese kritischen Fragen hinaus verwirklicht sich das ,,magis* positiv in ei-
ner Spiritualitiit, in der eigene Tétigkeit und passive Empfinglichkeit zusam-
mentreten. Sicherlich weist dies allgemein auf den Lebensstil des ,,activus in
contemplatione hin. Bedenkt man aber, dass das Ziel des ,,magis* darin liegt,
die Perspektive umzukehren und in Freiheit alles von Gott her zu empfangen —
so dass letztlich in der Nicht-differenz zum gottlichen Willen nicht mehr man
selbst, sondern Christus in einem lebt — dann verwirklicht sich das ,,magis‘
spezifischer in einem Weg, auf dem man sich unmittelbar durch das Leerwer-
den und das bloBe Schauen auf die gottlichen Personen fiir den gnadenhaften
Empfang der Vereinigung mit Gott disponiert. Entgegen dem ersten Anschein
ist das ,,magis* mithin zuinnerst ein Wort kontemplativer Spiritualitdt und ver-
ankert sie im Inneren der ignatianischen Spiritualitit.

Es fillt schlieBlich nicht schwer zuzugeben, dass in diesem kurzen Umblick
nicht alle Themen und Texte angesprochen worden sind. Um exemplarisch nur
einen offenen Punkt zu nennen: Aus theologischer Perspektive lohnte es sich,
einmal ausfiihrlich die Frage aufzugreifen, in welchem Verhiltnis das ,,magis‘
zur Transzendenz Gottes steht. Ist die Transzendenz Gottes die Grundlage des
»magis‘, wie es so oft formuliert wird? Ist das ,,magis damit umgekehrt eine
Anzeige der Transzendenz Gottes? Wenn dem so wire — wire das ,,magis‘
dann nicht eine Realisationsform der heute so hochgeschitzten negativen
Theologie? Das ,,magis* als praktizierte Form einer ignatianischen negativen
Theologie — diese These wire meines Erachtens eine eigene Untersuchung
wert.



