
EINÜBUNG UND WEISUNG

Wie Gottes Wort sich zeigt  

Gedanken zur Emmaus-Perikope 

Eine Sonntagsgeschichte: Zwei Jünger befinden sich am Tag des Herrn – sozusagen
am ersten Sonntag des christlichen Zeitalters – auf dem Weg in das zirka zwölf Kilo-
meter von Jerusalem entfernte Emmaus. Ihre Köpfe und Herzen sind voll von Erleb-
tem und Gehörtem, von Aufgeschnapptem und eigenen Erfahrungen, die sie während
der vergangenen Tage in Jerusalem gemacht haben und von denen ihnen der Mund
übergeht: „Sie sprachen über all das, was sich ereignet hatte.“ (Lk 24,14) Während sie
noch reden und ihre Gedanken austauschen, tritt der zu ihnen, von dem ihr Reden han-
delt und der ihnen dennoch nicht bekannt vorkommt. Und ausgerechnet sie, die die
Nachricht der Frauen vom leeren Grab als Geschwätz abgetan hatten (24,11), erken-
nen nun, geblendet vom eigenen Gerede, den nicht, der sich ihnen zugesellt. 

Man kann nicht umhin, über das Folgende ein wenig zu schmunzeln. Jesus ver-
hält sich wie ein argloser, unbedarfter Reisender und fragt die beiden vom religiö-
sen Gespräch Erhitzten, was das für Dinge seien, über die sie sprechen. Das mag ein
weltfremder Vogel sein, denken sie mitleidig, der von dem, was sich zutrug, nicht
das Geringste mitbekommen hat. Und sie erzählen Jesus von Jesus, von seinem pro-
phetischen Auftreten, „mächtig in Wort und Tat“ (24,19), von seiner Verurteilung,
seiner Hinrichtung und von ihren eigenen scheinbar vergeblichen Hoffnungen, die
sie in den Mann aus Nazaret gesetzt haben. Schließlich berichten sie von der noch
frischen Aufregung, in die sie einige Frauen versetzt hatten, die am Morgen am
Grab waren und es angeblich leer fanden ...

Zeichenhafte Präsenz

Kleopas und sein namenloser Freund kennen die ganze Geschichte. Aber sie sind
nicht Zeugen der Auferstehung, nur Hörer eines Gerüchts, Zeugen von Zeugen, de-
ren Glaubwürdigkeit offenbar für sie nicht über jeden Zweifel erhaben ist. Jesus, der
eben noch Ahnungslose, holt nun zu einer detaillierten Schriftauslegung aus, doch
noch immer fällt der Groschen nicht. Und man mag nicht nur Tadel, sondern auch
religionspädagogisches Verständnis heraushören, wenn Jesus zu den beiden sagt:
„Wie schwer fällt es euch, alles zu glauben, was die Propheten gesagt haben ...“
(24,25) Als sie schließlich in Emmaus ankommen, tut Jesus zunächst so, „als wolle
er weitergehen“ (24,28). Er sagt nicht: Seht her und erkennt doch endlich: Ich bin es
selbst. Die hochtrabende Selbstaussage scheint nicht sein Stil zu sein, sich als Herr
und Meister zu erweisen. Das war schon beim Verhör des Pilatus so. Auf dessen
Fragen, wer er sei und woher er komme, hatte er eher einsilbig geantwortet, als

154-157  03.02.2004  14:11 Uhr  Seite 154



Einübung und Weisung 155

wollte er andeuten, dass es hier mit nüchternen Behauptungen, die wie Tatsachen
klingen, nicht getan sei. Jesus zeigt sich – zumindest in den synoptischen Evangeli-
en – vor allem indirekt, durch eine besondere Art zeichenhafter Präsenz: durch sei-
ne Nähe zu denen, die ihn brauchen und ersehnen, durch Solidarität, Heilung und
Aufmerksamkeit. Und wenn er spricht, dann nicht in geschliffenen Glaubensfor-
meln, sondern je nach Situation in Parabeln, Gleichnissen und Rätseln. Gerade so
behält seine Identität bei aller Entschiedenheit etwas Verhülltes. Und gerade so er-
weist er sich als der Sohn dessen, der sich dem Mose im Dornbusch offenbarte als
der „Ich-bin-da“, als der Spross eines nahen, aber nicht dingfest zu machenden
Gottes. „Alles, was sich aussprechen lässt, lässt sich klar aussprechen ... aber was
gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.“ (Ludwig Wittgenstein) 

So auch in Emmaus. Nicht indem er einen Namen oder Titel vorweist, erweist
sich Jesus als der Herr, sondern indem er sich „zeigt“: Beim Mahl mit den zwei
Männern vertauscht er die Rollen und macht die Gastgeber zu beschämten Gästen:
„Er nahm das Brot, sprach den Lobpreis, brach das Brot und gab es ihnen. Da gin-
gen ihnen die Augen auf, und sie erkannten ihn; dann sahen sie ihn nicht mehr.“
(24,30f) Diesem Sich-Zeigen Gottes entspricht offenbar kein menschliches Wort,
sondern nur eine Form verdichteter Präsenz, wie hier im Mahl.  

Begegnung, nicht im Wortgeklingel

Man hat im Anschluss an das 2. Vatikanische Konzil viel getan, um die Wortver-
kündigung innerhalb der katholischen Liturgie aufzuwerten. Der Eigenwert von
priesterlosen Gottesdiensten, Andachten und Schriftbetrachtungen wurde herausge-
stellt, Bibelkreise entstanden, und im Zuge ökumenischer Annäherung an die Kir-
chen der Reformation betonte man, dass sich eine Begegnung mit dem Herrn nicht
erst im eucharistischen Mahl, sondern bereits im Hören seines Wortes ereignen
kann. Diese neue Wertschätzung der heiligen Schrift kann gar nicht genug gelobt
werden, und ohne Zweifel hat sie Spiritualität und Geistesleben der Katholiken in
den vergangenen dreißig Jahren sehr bereichert. 

Die Begegnung mit dem überlieferten Wort, so lehrt uns der Emmaus-Text, steht
jedoch in der Gefahr, mit dem eigenen Wortgeklingel verwechselt zu werden. Vor
lauter Reden über die Jerusalemer Geschehnisse und darüber, wie man diese zu deu-
ten und zu verstehen habe, sind den beiden wandernden Jüngern die Augen verklebt
und die Ohren verstopft. Ihr eigenes Reden hindert sie daran zu sehen, wer da neben
ihnen wandert. Weder das Erzählen und Aufzählen der Ereignisse, die sich zugetra-
gen haben, noch die prophetische Deutung durch Jesus, ja nicht einmal Jesu leib-
haftige Nähe bewirken einen Erkenntnissprung. Ähnlich wie Maria Magdalena ge-
neigt ist, Jesus für einen Gärtner zu halten (Joh 20,11-18), gehen die beiden Em-
maus-Wanderer zunächst davon aus, dass sie es mit irgendeinem ahnungslosen Pas-
santen zu tun haben. Später behaupten sie freilich, das Herz habe ihnen im Leibe ge-
brannt, als er ihnen die Augen öffnete für den Sinn der alttestamentlichen Schriften.
Und das mag auch der Grund dafür gewesen sein, dass sie ihn drängten, bei ihnen zu
bleiben statt weiter zu wandern. Vorerst fällt jedoch die traurige Ironie, die sie dem

154-157  03.02.2004  14:11 Uhr  Seite 155



Einübung und Weisung 156

schlecht informierten Zeitgenossen entgegenbringen, auf sie selbst zurück. Sie re-
den und reden und sehen vor lauter Jesusgeschichten und Jesusdeutungen Jesus
selbst nicht. 

Erst vom Mahl her fällt ein Licht auf die Deutung der Schrift und der in ihr nie-
dergelegten Ereignisse. Erst das Mahl – und nicht die Interpretationskünste der Pre-
diger und Schriftgelehrten und nicht einmal Jesu selbst – macht das Geschehen von
Jerusalem im Sinne des Glaubens „eindeutig“ und auf seinen verborgenen göttli-
chen Kern hin transparent. Erst das Mahl „erleuchtet“. Die Eucharistie, könnte man
sagen, wird so zum Kristallisationspunkt des Glaubens, ohne den jegliche Schrift-
gelehrsamkeit unversehens in Erbsenzählen und eitles Gerede umschlagen kann.  

Schauen, erkennen, schmecken

Das Bekenntnis „Jesus Christus ist der Herr“, „Christus ist der Sohn Gottes, der
Messias, der Erlöser der Welt ...“ mag uns außerhalb des liturgischen Zusammen-
hangs gelegentlich schwer von den Lippen gehen. „Ist“ er es oder „ist“ er es nicht?
Wer kann das wissen? Wer kann in diesen Dingen überhaupt etwas wissen? Und so
mögen sich Zweifel und Gewissheit übers Jahr hinweg die Waage halten. Aber wir
dürfen uns damit trösten, dass Jesus selbst, wie es scheint, mit solchen definitiven
Aussagen recht zurückhaltend war. Erst in der Feier der Eucharistie erfährt derjeni-
ge, der glaubt oder glauben will, dass es „stimmt“, was hier verhandelt wird. Es ist
nicht die Wahrheit welthaltiger Fakten, der wir hier begegnen, nichts Sagbares,
letztgültig Formulierbares, das man ein für allemal „hat“. Sondern wir erfahren die
spezifische Evidenz des Kultes, das „Einleuchtende“ der Zeichen und ihrer nicht
ohne Substanzverlust ins Wort übertragbaren „Sprache“. Ebenso wie der Friede,
den Jesus verspricht und gibt, und wie das Reich, das er als König regiert, nicht von
dieser Welt sind – so wenig ist es die Wahrheit seiner Person. Wir können sie nur
schwer artikulieren in den Zusammenhängen des alltäglichen Diskurses, etwa wenn
uns in der Kantine oder auf der Straße jemand in ein religiöses Gespräch verwickelt.
Da bleibt stets ein Rest von Peinlichkeit oder Unangemessenheit. Die Wahrheit des
Glaubens erschließt sich primär, in dem sie sich „zeigt“: im guten Handeln, in Feier
und Gebet. Das Erzählen der Jesusereignisse und ihre Deutung, das ist das Unter-
wegssein, mithin der „Wortgottesdienst“. Das Mahl mit ihm, der uns das Brot
bricht, das ist die Ankunft. Nun geht uns nicht mehr der Mund über, sondern es ge-
hen uns „die Augen auf“ (24,31). Wir schauen, erkennen, schmecken: „Kostet und
seht ...!“ Doch indem wir ihn erkennen und naheglauben, entzieht er sich bereits
wieder: „sie erkannten ihn; dann sahen sie ihn nicht mehr.“ (ebd.) Ähnliches trägt
sich bei der Himmelfahrt zu: „Und während er sie segnete, verließ er sie und wurde
zum Himmel emporgehoben, sie aber fielen vor ihm nieder.“ (Lk 24,51f) Als könn-
te es gar nicht anders sein: der Augenblick größtmöglicher Nähe ist zugleich der des
Verschwindens. Denn die tiefste Erkenntnis enthält zugleich die Einsicht in die
bleibende Differenz. Als ob Jesus zu den Jüngern aller Zeiten dasselbe sagen woll-
te wie zu Maria Magdalena im Garten: „Halte mich nicht fest ...!“ (Joh 20,17) Denn
wo ihr mich zu haben, zu wissen und zu verstehen glaubt, bin ich euch vielleicht am

154-157  03.02.2004  14:11 Uhr  Seite 156



Einübung und Weisung 157

fernsten. Und wo ihr mich ersehnt, erhofft, vermisst, bin ich euch – wer weiß –
womöglich näher, als ihr denkt. In den eucharistischen Gaben Brot und Wein
schenkt und erschließt er sich uns wie nirgends sonst, wird greifbar, tastbar, ess- und
trinkbar – näher kann uns ja körperlich nichts kommen, als was wir uns essend und
trinkend einverleiben. Und doch „haben“ wir ihn nicht. Eine Kippfigur aus Sehn-
sucht und Erfüllung, immer schlägt eins ins andere um. 

Im Zeichen der Eucharistie vollziehen wir dieses für unsere Existenz zentrale und
stets etwas schmerzliche Mysterium der Unruhe – und feiern zugleich, dass dieser
nicht auflösbaren Dialektik ein Ziel beschieden ist: nicht die Aussicht, dass wir ihn
einst (im Himmel) „haben“ werden, dass er unser wird mit Haut und Haar und dass
wir mit seiner Hilfe unser armes unvollständiges Leben komplettieren dürfen. Nein,
unser wird er, indem wir sein werden und in ihn hinein fallen. 

Vorerst bleibt der Stachel in uns, dass seinem Schenken kein Schenken von unse-
rer Seite entspricht. Dass wir noch nicht voll erkenntnis- und antwortfähig sind.
Darum unsere Unrast, unsere unstillbare Sehnsucht, daher der Eindruck, er entziehe
sich uns im Moment größter Nähe und Einheit. Auch von dieser Wahrheit, dass wir
noch nicht reif sind für ihn, „erzählt“ oder besser „handelt“ die Eucharistie. Wer
möchte da behaupten, dies hätte nichts mit unserem Leben zu tun und die Eucharis-
tie sei im Gegensatz zu Schriftdeutung, Predigt und Wortgottesdienst eine welt-
fremde und abgehobene Angelegenheit? Der sich entziehende Herr lässt die Jünger
von Emmaus (und ebenso uns nach jeder eucharistischen Feier) in der Welt zurück
– aber nicht ganz als dieselben, sondern mit einem unverwechselbaren Vorge-
schmack auf der Zunge und mit einer Ahnung, was das heißen könnte: „Wandlung“.
Und so begeben sich Kleopas und sein Freund unverzüglich wieder nach Jerusalem,
wo sie den anderen Jüngern erzählen, was sie mit Jesus erlebt haben und „wie sie ihn
erkannt hatten, als er das Brot brach.“ (Lk 24, 35) Doch auch mit diesem Erzählen
und Weitersagen wäre es nicht getan, käme nicht hinzu, dass sie gemeinsam wie-
derholen, was der Herr tat, als er sich zeigte. 

Christian Schuler, München 

154-157  03.02.2004  14:11 Uhr  Seite 157


