EINUBUNG UND WEISUNG

Wie Gottes Wort sich zeigt

Gedanken zur Emmaus-Perikope

Eine Sonntagsgeschichte: Zwei Jiinger befinden sich am Tag des Herrn — sozusagen
am ersten Sonntag des christlichen Zeitalters — auf dem Weg in das zirka zwolf Kilo-
meter von Jerusalem entfernte Emmaus. Ihre Kopfe und Herzen sind voll von Erleb-
tem und Gehortem, von Aufgeschnapptem und eigenen Erfahrungen, die sie wihrend
der vergangenen Tage in Jerusalem gemacht haben und von denen ihnen der Mund
iibergeht: ,,Sie sprachen iiber all das, was sich ereignet hatte.* (Lk 24,14) Wihrend sie
noch reden und ihre Gedanken austauschen, tritt der zu ihnen, von dem ihr Reden han-
delt und der ihnen dennoch nicht bekannt vorkommt. Und ausgerechnet sie, die die
Nachricht der Frauen vom leeren Grab als Geschwitz abgetan hatten (24,11), erken-
nen nun, geblendet vom eigenen Gerede, den nicht, der sich ihnen zugesellt.

Man kann nicht umbhin, iiber das Folgende ein wenig zu schmunzeln. Jesus ver-
hilt sich wie ein argloser, unbedarfter Reisender und fragt die beiden vom religio-
sen Gesprich Erhitzten, was das fiir Dinge seien, iiber die sie sprechen. Das mag ein
weltfremder Vogel sein, denken sie mitleidig, der von dem, was sich zutrug, nicht
das Geringste mitbekommen hat. Und sie erzéhlen Jesus von Jesus, von seinem pro-
phetischen Auftreten, ,,médchtig in Wort und Tat* (24,19), von seiner Verurteilung,
seiner Hinrichtung und von ihren eigenen scheinbar vergeblichen Hoffnungen, die
sie in den Mann aus Nazaret gesetzt haben. Schlielich berichten sie von der noch
frischen Aufregung, in die sie einige Frauen versetzt hatten, die am Morgen am
Grab waren und es angeblich leer fanden ...

Zeichenhafte Prisenz

Kleopas und sein namenloser Freund kennen die ganze Geschichte. Aber sie sind
nicht Zeugen der Auferstehung, nur Horer eines Geriichts, Zeugen von Zeugen, de-
ren Glaubwiirdigkeit offenbar fiir sie nicht iiber jeden Zweifel erhaben ist. Jesus, der
eben noch Ahnungslose, holt nun zu einer detaillierten Schriftauslegung aus, doch
noch immer féllt der Groschen nicht. Und man mag nicht nur Tadel, sondern auch
religionspadagogisches Verstindnis heraushoren, wenn Jesus zu den beiden sagt:
»Wie schwer fillt es euch, alles zu glauben, was die Propheten gesagt haben ...*
(24,25) Als sie schliefflich in Emmaus ankommen, tut Jesus zunichst so, ,,als wolle
er weitergehen® (24,28). Er sagt nicht: Seht her und erkennt doch endlich: Ich bin es
selbst. Die hochtrabende Selbstaussage scheint nicht sein Stil zu sein, sich als Herr
und Meister zu erweisen. Das war schon beim Verhor des Pilatus so. Auf dessen
Fragen, wer er sei und woher er komme, hatte er eher einsilbig geantwortet, als



Einiibung und Weisung 155

wollte er andeuten, dass es hier mit niichternen Behauptungen, die wie Tatsachen
klingen, nicht getan sei. Jesus zeigt sich — zumindest in den synoptischen Evangeli-
en — vor allem indirekt, durch eine besondere Art zeichenhafter Prisenz: durch sei-
ne Nihe zu denen, die ihn brauchen und ersehnen, durch Solidaritit, Heilung und
Aufmerksamkeit. Und wenn er spricht, dann nicht in geschliffenen Glaubensfor-
meln, sondern je nach Situation in Parabeln, Gleichnissen und Rétseln. Gerade so
behilt seine Identitit bei aller Entschiedenheit etwas Verhiilltes. Und gerade so er-
weist er sich als der Sohn dessen, der sich dem Mose im Dornbusch offenbarte als
der ,Ich-bin-da‘“, als der Spross eines nahen, aber nicht dingfest zu machenden
Gottes. ,,Alles, was sich aussprechen ldsst, ldsst sich klar aussprechen ... aber was
gezeigt werden kann, kann nicht gesagt werden.* (Ludwig Wittgenstein)

So auch in Emmaus. Nicht indem er einen Namen oder Titel vorweist, erweist
sich Jesus als der Herr, sondern indem er sich ,,zeigt”: Beim Mahl mit den zwei
Minnern vertauscht er die Rollen und macht die Gastgeber zu beschimten Gésten:
,Er nahm das Brot, sprach den Lobpreis, brach das Brot und gab es ihnen. Da gin-
gen ihnen die Augen auf, und sie erkannten ihn; dann sahen sie ihn nicht mehr.*
(24,30f) Diesem Sich-Zeigen Gottes entspricht offenbar kein menschliches Wort,
sondern nur eine Form verdichteter Priasenz, wie hier im Mahl.

Begegnung, nicht im Wortgeklingel

Man hat im Anschluss an das 2. Vatikanische Konzil viel getan, um die Wortver-
kiindigung innerhalb der katholischen Liturgie aufzuwerten. Der Eigenwert von
priesterlosen Gottesdiensten, Andachten und Schriftbetrachtungen wurde herausge-
stellt, Bibelkreise entstanden, und im Zuge dkumenischer Annidherung an die Kir-
chen der Reformation betonte man, dass sich eine Begegnung mit dem Herrn nicht
erst im eucharistischen Mahl, sondern bereits im Horen seines Wortes ereignen
kann. Diese neue Wertschitzung der heiligen Schrift kann gar nicht genug gelobt
werden, und ohne Zweifel hat sie Spiritualitdt und Geistesleben der Katholiken in
den vergangenen dreiflig Jahren sehr bereichert.

Die Begegnung mit dem {iiberlieferten Wort, so lehrt uns der Emmaus-Text, steht
jedoch in der Gefahr, mit dem eigenen Wortgeklingel verwechselt zu werden. Vor
lauter Reden iiber die Jerusalemer Geschehnisse und dariiber, wie man diese zu deu-
ten und zu verstehen habe, sind den beiden wandernden Jiingern die Augen verklebt
und die Ohren verstopft. Thr eigenes Reden hindert sie daran zu sehen, wer da neben
ihnen wandert. Weder das Erzidhlen und Aufzédhlen der Ereignisse, die sich zugetra-
gen haben, noch die prophetische Deutung durch Jesus, ja nicht einmal Jesu leib-
haftige Nihe bewirken einen Erkenntnissprung. Ahnlich wie Maria Magdalena ge-
neigt ist, Jesus fiir einen Gértner zu halten (Joh 20,11-18), gehen die beiden Em-
maus-Wanderer zunédchst davon aus, dass sie es mit irgendeinem ahnungslosen Pas-
santen zu tun haben. Spiter behaupten sie freilich, das Herz habe ihnen im Leibe ge-
brannt, als er ihnen die Augen 6ffnete fiir den Sinn der alttestamentlichen Schriften.
Und das mag auch der Grund dafiir gewesen sein, dass sie ihn driangten, bei ihnen zu
bleiben statt weiter zu wandern. Vorerst fillt jedoch die traurige Ironie, die sie dem



Einiibung und Weisung 156

schlecht informierten Zeitgenossen entgegenbringen, auf sie selbst zuriick. Sie re-
den und reden und sehen vor lauter Jesusgeschichten und Jesusdeutungen Jesus
selbst nicht.

Erst vom Mabhl her fillt ein Licht auf die Deutung der Schrift und der in ihr nie-
dergelegten Ereignisse. Erst das Mahl — und nicht die Interpretationskiinste der Pre-
diger und Schriftgelehrten und nicht einmal Jesu selbst — macht das Geschehen von
Jerusalem im Sinne des Glaubens ,,eindeutig und auf seinen verborgenen gottli-
chen Kern hin transparent. Erst das Mahl ,,erleuchtet. Die Eucharistie, konnte man
sagen, wird so zum Kristallisationspunkt des Glaubens, ohne den jegliche Schrift-
gelehrsamkeit unversehens in Erbsenzihlen und eitles Gerede umschlagen kann.

Schauen, erkennen, schmecken

Das Bekenntnis ,,JJesus Christus ist der Herr*, ,,Christus ist der Sohn Gottes, der
Messias, der Erloser der Welt ... mag uns auBerhalb des liturgischen Zusammen-
hangs gelegentlich schwer von den Lippen gehen. ,,Ist” er es oder ,,ist* er es nicht?
Wer kann das wissen? Wer kann in diesen Dingen iiberhaupt etwas wissen? Und so
mogen sich Zweifel und Gewissheit iibers Jahr hinweg die Waage halten. Aber wir
diirfen uns damit trosten, dass Jesus selbst, wie es scheint, mit solchen definitiven
Aussagen recht zuriickhaltend war. Erst in der Feier der Eucharistie erfahrt derjeni-
ge, der glaubt oder glauben will, dass es ,,stimmt*, was hier verhandelt wird. Es ist
nicht die Wahrheit welthaltiger Fakten, der wir hier begegnen, nichts Sagbares,
letztgiiltig Formulierbares, das man ein fiir allemal ,,hat*. Sondern wir erfahren die
spezifische Evidenz des Kultes, das ,,Einleuchtende® der Zeichen und ihrer nicht
ohne Substanzverlust ins Wort iibertragbaren ,,Sprache®. Ebenso wie der Friede,
den Jesus verspricht und gibt, und wie das Reich, das er als Konig regiert, nicht von
dieser Welt sind — so wenig ist es die Wahrheit seiner Person. Wir konnen sie nur
schwer artikulieren in den Zusammenhingen des alltdglichen Diskurses, etwa wenn
uns in der Kantine oder auf der Strae jemand in ein religioses Gesprich verwickelt.
Da bleibt stets ein Rest von Peinlichkeit oder Unangemessenheit. Die Wahrheit des
Glaubens erschlief3t sich primdr, in dem sie sich ,,zeigt*: im guten Handeln, in Feier
und Gebet. Das Erzihlen der Jesusereignisse und ihre Deutung, das ist das Unter-
wegssein, mithin der ,,Wortgottesdienst“. Das Mahl mit ihm, der uns das Brot
bricht, das ist die Ankunft. Nun geht uns nicht mehr der Mund iiber, sondern es ge-
hen uns ,,die Augen auf* (24,31). Wir schauen, erkennen, schmecken: ,,Kostet und
seht ...!“ Doch indem wir ihn erkennen und naheglauben, entzieht er sich bereits
wieder: ,,sie erkannten ihn; dann sahen sie ihn nicht mehr.” (ebd.) Ahnliches tragt
sich bei der Himmelfahrt zu: ,,Und wihrend er sie segnete, verlief er sie und wurde
zum Himmel emporgehoben, sie aber fielen vor ihm nieder.* (Lk 24,51f) Als konn-
te es gar nicht anders sein: der Augenblick groStméglicher Néhe ist zugleich der des
Verschwindens. Denn die tiefste Erkenntnis enthilt zugleich die Einsicht in die
bleibende Differenz. Als ob Jesus zu den Jiingern aller Zeiten dasselbe sagen woll-
te wie zu Maria Magdalena im Garten: ,,Halte mich nicht fest ...!* (Joh 20,17) Denn
wo ihr mich zu haben, zu wissen und zu verstehen glaubt, bin ich euch vielleicht am



Einiibung und Weisung 157

fernsten. Und wo ihr mich ersehnt, erhofft, vermisst, bin ich euch — wer weil3 —
womdglich nidher, als ihr denkt. In den eucharistischen Gaben Brot und Wein
schenkt und erschlief3t er sich uns wie nirgends sonst, wird greifbar, tastbar, ess- und
trinkbar — néher kann uns ja korperlich nichts kommen, als was wir uns essend und
trinkend einverleiben. Und doch ,,haben® wir ihn nicht. Eine Kippfigur aus Sehn-
sucht und Erfiillung, immer schligt eins ins andere um.

Im Zeichen der Eucharistie vollziehen wir dieses fiir unsere Existenz zentrale und
stets etwas schmerzliche Mysterium der Unruhe — und feiern zugleich, dass dieser
nicht auflosbaren Dialektik ein Ziel beschieden ist: nicht die Aussicht, dass wir ihn
einst (im Himmel) ,,haben werden, dass er unser wird mit Haut und Haar und dass
wir mit seiner Hilfe unser armes unvollstindiges Leben komplettieren diirfen. Nein,
unser wird er, indem wir sein werden und in ihn hinein fallen.

Vorerst bleibt der Stachel in uns, dass seinem Schenken kein Schenken von unse-
rer Seite entspricht. Dass wir noch nicht voll erkenntnis- und antwortfihig sind.
Darum unsere Unrast, unsere unstillbare Sehnsucht, daher der Eindruck, er entziehe
sich uns im Moment grofter Ndhe und Einheit. Auch von dieser Wahrheit, dass wir
noch nicht reif sind fiir ihn, ,,erzdhlt oder besser ,,handelt” die Eucharistie. Wer
mochte da behaupten, dies hitte nichts mit unserem Leben zu tun und die Eucharis-
tie sei im Gegensatz zu Schriftdeutung, Predigt und Wortgottesdienst eine welt-
fremde und abgehobene Angelegenheit? Der sich entziehende Herr ldsst die Jiinger
von Emmaus (und ebenso uns nach jeder eucharistischen Feier) in der Welt zuriick
— aber nicht ganz als dieselben, sondern mit einem unverwechselbaren Vorge-
schmack auf der Zunge und mit einer Ahnung, was das heiflen konnte: ,,Wandlung*.
Und so begeben sich Kleopas und sein Freund unverziiglich wieder nach Jerusalem,
wo sie den anderen Jiingern erzéhlen, was sie mit Jesus erlebt haben und ,,wie sie ihn
erkannt hatten, als er das Brot brach.” (Lk 24, 35) Doch auch mit diesem Erzédhlen
und Weitersagen wire es nicht getan, kiime nicht hinzu, dass sie gemeinsam wie-
derholen, was der Herr tat, als er sich zeigte.

Christian Schuler, Miinchen



