
Scharer, Matthias/ Hilberath, Bernd Jo-
chen: Kommunikative Theologie. Eine
Grundlegung. Mainz: Matthias-Grüne-
wald-Verlag 2002. 223 S., kart., € 18,80

Die Paulusbriefe werden zumeist nur als bib-
lische Bezüge einer dogmatischen Theologie
herangezogen. Dass Paulus seinen Christus-
glauben gerade in einer intensiven, ja erreg-
ten Kommunikation mit den Menschen in
den Gemeinden ausgelegt hat, wird nur sel-
ten gesehen. Besonders die Korintherbriefe
sind aber ein Zeugnis dafür, dass er die zen-
tralen Aussagen des Glaubens im lebendigen
Dialog mit den Auffassungen in der Gemein-
de und mit ihrer konkreten Lebenssituation
zu entfalten vermochte. Unübersehbar ist
dies bei der Verteidigung der Kreuzesbot-
schaft (1 Kor 1), in der er das Kreuz mit neu-
en Konnotationen verknüpft, und bei der Kri-
tik der eucharistischen Praxis (1 Kor 11), die
gerade den konkreten Lebensgehalt des Sa-
kraments aufscheinen lässt. Zugleich erkennt
der aufmerksame Leser, wie sich die Bedeu-
tung der Glaubensinhalte bis in die konkrete
Lebensorientierung hinein ausfaltet und das
Miteinander der Christen zu formen vermag.
Was die Bibel über weite Strecken als Aus-
druck lebendiger Begegnungen artikuliert,
ist jedoch in der heutigen Kirche weithin auf
das Formelhafte zusammengeschnurrt.

Es ist darum sehr zu begrüßen, dass sich
eine Forschergruppe ans Werk gemacht hat,
um die Kommunikationsform von Theologie
und Kirche auf eine neue Grundlage zu stellen.
Ihr Interesse ist nicht allein auf die kirchliche
Praxis ausgerichtet, sondern zielt auf einen
grundlegend anderen Ansatz von Theologie
überhaupt. Natürlich muss zunächst das Kom-
munikative an der Theologie erläutert werden:
„Theologie ist nicht ‚etwas‘, das dann auch
kommuniziert werden kann; Kommunikation
ist vielmehr zentraler Inhalt der Theologie ...
Theologie ist selbst ein kommunikatives Ge-
schehen, und wenn sie dies nicht mehr ist, hört
sie auf, Theologie zu sein“ (17). Praktische
Theologie ist daher nicht mehr Anwendungs-
disziplin, sondern konstitutives Element von

Theologie überhaupt. Das Nachdenken der
Autoren über Kommunikation geht zwar von
J. Habermas aus, läuft aber glücklicherweise
auf die persönliche Ebene von Ich und Du hin-
aus, wie wir sie bei M. Buber und E. Levinas
vorfinden. Bereits hier fällt auf, dass die Vor-
aussetzungen und Anforderungen an diejeni-
gen, die in die Kommunikation des Glaubens
eintreten, noch nicht im Blick sind; Folge-
bände werden dies sicher noch aufgreifen.
Denn man kann zwar schön für Kommunika-
tion plädieren, aber es kommt entscheidend
darauf an, dass Menschen in der Praxis dazu in
der Lage sind, den Glauben im Widerstreit und
im Kontext der konkreten Erfahrungen dialo-
gisch zu ventilieren. 

Das Thema des Buches impliziert auch die
kritische Auseinandersetzung mit den For-
men der Kommunikation in der Gesellschaft
aus der Perspektive des christlichen Glaubens
und die sich daraus ergebende Aufgabe der
kirchlichen Verkündigung. Hier taucht das
Buch tiefgreifend in das Spannungsfeld von
Theologie und gegenwärtiger Lebenssitua-
tion ein (3. Kapitel). Eine eingängige Refle-
xion auf den Glauben an den Dreieinigen Gott
charakterisiert das Kommunikative an Gott
und seiner Offenbarung in der Geschichte.
Konkrete Modelle von Kommunikation un-
tersucht das 5. Kapitel in Bezug auf das
Selbstverständnis von Kirche und ihren
Strukturen. Der Communio-Begriff wird hier
neu akzentuiert als „Geschenk des WIR“. Das
6. Kapitel gibt eine konzentrierte Darstellung
der Themenzentrierten Interaktion (TZI), an
die sich das Programm anlehnt, und macht
ihre Implikationen für die Praxis deutlich. Da-
bei werden auch misslingende Formen von
Beziehung (sich aufopfern u.a.) analysiert.
Dem Problem, ob nicht die Glaubenstradition
dabei eher verwässert wird, stellen sich (un-
ausdrücklich) die letzten Kapitel. 

Das Buch gibt einen ersten Aufriss einer
Kommunikativen Theologie, deren Notwen-
digkeit sich nicht nur von der Sache her ergibt,
sondern auf Grund der Situation der Kirche
besonderes Gewicht erhält. Dass wir alle noch
viel zu lernen haben, springt bei jeder Zeile ins

Buchbesprechungen 158hbesprechungen158

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Kommunikative Theologie

158-161  03.02.2004  14:14 Uhr  Seite 158



Auge. Das größte Problem sind freilich die
(persönlichen und strukturellen) Widerstände,
die sich in der Praxis auftun. Daran wird sich
auch dieses vielversprechende Programm
noch abzuarbeiten haben.

Rudi Ott

Dramm Sabine: Dietrich Bonhoeffer.
Gütersloh: Eine Einführung in sein Den-
ken. Edition Christian Kaiser 2001. 288
S., brosch., € 19,95.

Die evangelische Theologin Sabine Dramm
trat bereits mit einem wissenschaftlich äu-
ßerst fundierten und zugleich einfühlsamen
Band über „Albert Camus und Dietrich Bon-
hoeffer. Analogie im Kontrast“ an die Öf-
fentlichkeit. Mit vorliegender Publikation
erfüllt sie ein Desiderat der Bonhoeffer-For-
schung, eine – wie der Untertitel belegt –
Einführung in sein Denken zu geben. Ob-
wohl sich die Verfasserin ausdrücklich auch
an nicht theologisch versierte Leser wendet,
ist das Buch selbst für Kenner der Werke
Bonhoeffers eine überraschende Bereiche-
rung. Denn ohne der Versuchung zu erlie-
gen, eine weitere Biographie in der Rekon-
struktion seines Lebensweges zu verfassen,
ist es Dramm gelungen, sich in konzentri-
schen Kreisen der Einheit von Glauben und
Denken Bonhoeffers, die sich durch sein Le-
ben und sein Lebenszeugnis bewahrheitete,
sensibel zu nähern. 

So verstehen sich die thematisch angelegten
Kapitel und Kapitelblöcke als Annäherungen
und Akzentsetzungen zu Leben und Glaube,
Gottesbild, Werken, politischem Bewusstsein,
Kirchenbild, Weltverhältnis, Menschenbild,
Theodizee-Fragen und Tod Dietrich Bonhoef-
fers. Anhand dieser Themen setzt Dramm wie
durch Mosaiksteine, die sie einzeln betrachtet
und mit großer wissenschaftlicher Kenntnis
darstellt, mit souveräner Beherrschung des
Quellenmaterials das Bild zusammen, das
Bonhoeffer in seinem innersten Anliegen er-
kennen lässt. Auf diese Weise läßt die Verfas-
serin den Leser und die Leserin an dem
Fragmenthaften des früh vollendeten Bon-
hoeffer Anteil haben und behält trotz fundier-
ter Fachkenntnis die respektvolle Distanz zu
seiner Person. 

Die flüssig-brillant formulierende Sprache
lädt Neugierige und an Bonhoeffer interes-

sierte Studierte ebenso wie Nicht-Studierende
aller Konfessionen (auch solche ohne Konfes-
sion) zu sehr empfehlenswerter Lektüre ein.

Katja Boehme

Häfner, Gerd / Schmid, Hansjörg (Hrsg.),
Wie heute vom Tod Jesu sprechen?
Neutestamentliche, systematisch-theo-
logische und liturgiewissenschaftliche
Perspektiven, Freiburg: Verlag der Ka-
tholischen Akademie der Erzdiözese
Freiburg 2002. 191 S., brosch., € 18,00.

Erlösung durch den Kreuzestod Jesu? Für
viele Menschen, nicht nur für Muslime, liegt
dieser Gedanke außerhalb ihrer Vorstel-
lungswelt. Es ist deshalb sicher Aufgabe
einer Katholischen Akademie, die Verste-
hensprobleme mit diesem zentralen Glau-
bensinhalt zu klären. Die Beiträge dieses
Bandes leisten dies nur teilweise, sind auf ih-
re Weise des Herangehens allerdings bemer-
kenswert. Hinter die dargelegten Interpreta-
tionen dürfte kirchliche Verkündigung nicht
mehr zurückfallen, als Anstoß zu neuer Ak-
tualisierung sind sie unentbehrlich, jedoch
nicht hinreichend.

E.W. Stegemann hält die Passionsberichte
der Evangelien für „historisch unplausibel“.
Gegen den Vorwurf der Kollektivschuld der
Juden verweist er auf die Herrschaftsverhält-
nisse zur Zeit Jesu, zu denen keine Beteili-
gung am Gerichtsverfahren, aber die Mitwir-
kung der jüdischen Oberschicht als Teil des
Systems der römischen Ordnungspolitik
gehörte. Jesus wurde als Störer für die öffent-
liche Ordnung angesehen. Die religiöse Qua-
lität des Auftretens Jesu wird freilich zu we-
nig betrachtet. – Auf die neutestamentlichen
Deutungen hebt der Beitrag von M. Karrer ab.
Das Leiden des Gerechten und die Für-Aussa-
gen lassen sich nur auf dem Hintergrund von
Ostern erklären. Freilich führen sie zu einem
tieferen Verständnis des Unbegreiflichen, das
sich durch die Menschwerdung Gottes zei-
tigte: „Gottes Zuwendung in der Gottes-
ferne“. Entscheidend bleibt freilich die Di-
mension der Sühne, die die menschliche
Schuld erinnert - und sie nimmt. Die Befrei-
ung zu neuem Leben in Fülle und zu uner-
schöpflicher Zukunft ist Sinn und Ziel der
Deutungen. Es verwundert, dass weder hier
noch in anderen Beiträgen die theologische

Buchbesprechungen 159

158-161  03.02.2004  14:14 Uhr  Seite 159



Struktur des Christushymnus (Phil 2) ausge-
wertet wird. Die religiöse Konfliktlage, in der
sich Jesus befand (vgl. Mk 3,1–6), müsste für
die theologische Deutung auch größeres Ge-
wicht haben. – Den Gedanken der Satisfak-
tion bei der Deutung als Opfertod weist H.
Hoping mit Blick auf das NT zurück und be-
tont den stellvertretenden Sühnetod Jesu als
Ausdruck eines radikal gewendeten Opfer-
verständnisses aus trinitarischer Perspektive.
Der Akzent liegt auch hier auf der Neuwer-
dung des Lebens. Die Notwendigkeit des Op-
fertodes ergibt sich aus dem darin intendierten
Identitätstausch und aus der Repräsentation
der Liebe Gottes zugunsten des Lebens. Die
Eucharistie wird auf dieser Grundlage zur
Vergegenwärtigung des Opfers Jesu zu unse-
rer Erlösung. – Der Beitrag von A. Jilek geht
leider zu wenig auf diese Dimensionen des
Eucharistieverständnisses ein und verhakt
sich mehr an der liturgischen Symbolisierung
in Brot und Kelch. – In einer die Diskussion
weiterführenden Absicht greift schließlich G.
Häfner nochmals die zentralen Fragen der
Beiträge auf. Er erklärt vertiefend die durch-
aus „ehrenwerten Motive“ des Synedriums im
Vorgehen gegen Jesus. Im Blick auf die Sach-

problematik genügt dafür aber keine rein his-
torische Betrachtungsweise. Der alttesta-
mentliche Kontext verstärkt nochmals die Be-
deutung des stellvertretenden Sühnetodes, be-
sonders Jes 52–53. Häfner zeigt jedoch auch,
wie das NT darüber hinausgeht, besonders in
den Versöhnungsaussagen. In zwei Sätzen
bringt er den Ertrag des ganzen Buches tref-
fend zum Ausdruck: „Gott bietet den Tod des
Schuldlosen als den Ort an, an dem das ei-
gentlich verwirkte Leben der Sünder stellver-
tretend in den Tod gegeben wurde, ohne sie zu
zerschlagen.“ (187) So spricht das Bekenntnis
zum Sühnetod Jesu „die Überzeugung aus,
dass Gott die Schuld der Menschen nicht auf
sie zurückfallen lassen will. Er hat den von
Menschen herbeigeführten Tod seines Sohnes
zu dem Ort gemacht, an dem sich alle Sünden
dieser Welt ausgewirkt haben.“ (189).

Auf dieser Ebene hätte man sich noch
eine aktualisierende Interpretation gewünscht,
die die Verstehensprobleme der Menschen
durchbuchstabiert und so den Sinngehalt der
Botschaft verdeutlicht. Mit historischen Be-
trachtungen können wir uns nicht mehr begnü-
gen.

Rudi Ott

Buchbesprechungen 160

In Geist und Leben 2–2004 schrieben:
Ursula Dirmeier CJ, geb. 1956, Lic.-Theol., Pastoralreferentin. – Schulseelsorge, Maria-Ward-
Forschung, geistliche Begleitung.
Johannes Günter Gerhartz SJ, geb. 1926, Dr. iur. can., Prof. em., Spiritual im Studienhaus St.
Lambert, 1992 – 1998 Rektor des Pont. Coll. Germanicum et Hungaricum in Rom. – Priester- und
Ordensspiritualität, Kirchenrecht.
Klaus Hälbig, geb. 1951, Dipl.-Theol., Pressesprecher der Diözese Rottenburg-Stuttgart, Öffent-
lichkeitsarbeit, Publikationen. – Theologie der Liturgie (Liturgie und Kosmos), biblische Symbo-
lik und Exegese. 
Thomas Philipp, geb. 1965, Dr. theol., Studierendenseelsorger, Predigt, Bildung. – Frohe Bot-
schaft, junge Generation und psychotherapeutische Erfahrungswelt.
Karlheinz Ruhstorfer, geb. 1963, verh., Ds. theol. habil., Privatdozent, wissenschaftl. Assistent
Lehrstuhl Dogmatik der Universität Freiburg. – Grundlegung der Dogmatik, theologische Anthro-
pologie, Gotteslehre, Auseinandersetzung mit dem neueren Denken.
Christian Schuler, geb. 1963, Dipl.-Theol., Journalist, Sprecher und Sprecherzieher beim BR. –
Literatur, Kunst, Religion.
Tobias Specker SJ, geb. 1971, Dr. theol., Mitarbeiter in der Schulseelsorge am Canisius-Kolleg in
Berlin, Elternarbeit, Öffentlichkeitsarbeit. – Französische Philosophie, Ästhetik, Literatur, inter-
religiöser Dialog.

158-161  03.02.2004  14:14 Uhr  Seite 160


