Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt

Bemerkungen zur Spiritualitiit der gegenwirtigen Zeit
Martha Zechmeister, Passau

Anldsslich seines 100. Geburtstages darf GEIST UND LEBEN mit grofler
Dankbarkeit an die insgesamt 100 Beitrdge erinnern, die Karl Rahner in die-
ser Zeitschrift verdffentlicht hat. Besonders bekannt geworden ist u. a. der Auf-
satz ,,Frommigkeit heute und morgen (1966, 326—342) mit dem so oft zitierten
Leitwort: ,,der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker* sein, einer, der etwas
erfahren’ hat, oder er wird nicht mehr sein* (335). Diirfen wir weiterhin hof-
fen, dass uns auch in Zukunft Autoren geschenkt werden, die — dhnlich wie Karl
Rahner im vergangenen Jahrhundert — iiberzeugend von dem zu schreiben ver-
stehen, was der christliche Glaube fiir unsere Zeit bedeutet?  Die Redaktion

Tam a: Woman,

interested in:  Serious Relationship
Education: Graduated

Religion: Spiritual but not religious.

So oder dhnlich lauten zurzeit Kontaktanzeigen in den USA. Kollegin Elisa-
beth Schiissler-Fiorenza hat mich vor kurzem darauf aufmerksam gemacht.
Und ich habe es mit Vergniigen via Internet iiberpriift. ,,Spiritual but not reli-
gious® scheint zunehmend das aktuelle Lebensgefiihl westlicher Zivilisation
zu artikulieren. Spiritualitidt boomt und theologische Fakultiten nehmen sich
des Megatrends ,,Spiritualitit* an.! Ich mochte im Folgenden einige Beobach-
tungen aus meiner subjektiven Perspektive anbieten, um anschlieBend in drei
Thesen danach zu fragen, unter welchen Bedingungen denn heute Kirche iiber-
haupt noch zum glaubwiirdigen Ansprechpartner fiir spirituell Suchende wer-
den kann.

Meine theologische Arbeit bewegte sich in den letzten Jahren im Span-
nungsfeld zwischen Mitteleuropa und Zentralamerika. Beide Szenarien sind
durch Abgriinde voneinander getrennt: in kultureller, politischer, religioser
und 6konomischer Hinsicht. Gerade deshalb finde ich es frappierend und be-
unruhigend, wenn sich, meiner Beobachtung nach, die religios-spirituelle Sze-
ne an beiden Orten in den letzten Jahren zunehmend anzugleichen scheint. So

! So veranstaltete z.B. die Wiener Katholische Theologische Fakultdt im WS 2003/04 ein Sym-
posium und eine Ringvorlesung zum Thema.



Martha Zechmeister 162

wie die Supermarktketten fiir die, die es sich leisten konnen, weltweit diesel-
ben standardisierten Waren anbieten, so scheint sich ein globalisierter spiritu-
eller Markt zu etablieren. Wobei die erfolgreichen ,,global players* auf diesem
Markt langst nicht mehr nur die traditionellen Kirchen und Religionsgemein-
schaften sind.

Ich mochte diese Beobachtung an zwei boomenden Sektoren der spirituellen
Szene konkretisieren: 1. An einer sich aus esoterischen Wurzeln speisenden
Spiritualitit und der sich aus ihr ndhrenden Psychoszene und 2. am rapiden
Wachstum der Pfingstkirchen, bzw. der evangelikalen Freikirchen.

Weder in Europa noch in Lateinamerika sind diese beiden Phinomene neu,
ihre Geschichte reicht zuriick bis an ins 19. Jhdt. Sie erlebten bereits in den 60-
er, 70-er Jahren einen deutlichen ,konjunkturellen Aufschwung®. Seit der
zweiten Hilfte der Neunziger Jahre scheinen sie jedoch sprunghaft an Anzie-
hungskraft zu gewinnen. Ich versuche dies jetzt durch eher zuféllige Beobach-
tungen zu veranschaulichen.

A. Eine Beobachtung zur esoterischen Szene:

In Passau begegnen mir junge, intellektuelle Frauen, die von schamanistischen
Methoden fasziniert sind. Sie genieen das aus indigenen Wurzeln stammende
Ritual in Schwitzhiitten, um dort Zugang zu ihrer Intuition, ihrem Tiefenbe-
wusstsein zu gewinnen und um sich gemeinsam den Energien des Kosmos zu
offnen.

Es ist fiir mich frappierend, wenn ich einem ganz dhnlichen Phinomen unter
Universitétsstudenten und -dozenten in El Salvador begegne. El Salvador ist
das Land Zentralamerikas, in dem die indigene Tradition in den dreifiger Jah-
ren des vergangenen Jahrhunderts brutal ausgeldscht wurde und dessen Ober-
schicht das indigene Element bis vor kurzem vollstindig verleugnete. Indigene
Wurzeln hatten nur die Under-dogs. Doch jetzt, zuriickgeschwemmt {iber den
»globalen spirituellen Markt®, feiert die ,,neo-indigene Spiritualitdt gerade in
der gehobenen Mittelklasse frohliche Urstidnd. Vermittelt wird sie, so wie in
anderen Metropolen Lateinamerikas, iiber ,,Ganzheits-Zentren®, die wie Pilze
aus dem Boden schieflen. Sie nutzen die indigenen Symbole und Rituale aller-
dings nur mehr metaphorisch. Methoden wie ,,Schamanistische Reisen‘ schei-
nen geradezu priadestiniert, um als ,,Flug des Bewusstseins im Sinne esoteri-
scher Spiritualitit interpretiert zu werden.? Wir begegnen in diesen Zentren der
lateinamerikanischen Variante der ,,Religionskomponisten nach Paul Zuleh-

2Vgl. dazu: Leila Amaral, New Age — eine unstete religiose Kultur im zeitgendssischen Brasilien,
in: Concilium 38 (2002) 251ff.



Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 163

ner oder ,,der religiosen Virtuosen® nach Hans-Joachim Hohn.? Die Elemente,
die in solchen Bewusstseinsreisen verschmelzen, reichen von Kosmologien
und Ritualen indigener Stimme iiber Geister- und Ahnenglauben aus dem vor-
buddhistischen Tibet, iiber Versatzstiicke aus Autoren wie Carl Gustaf Jung bis
zu Formeln aus der Molekularbiologie und der Quantenphysik.

Fiir die, die sich das exklusive Freizeitangebot der Ganzheitszentren nicht
leisten konnen, bieten zahlreiche Kaziken und brujas, mit echter oder vor-
getduschter indigener Herkunft, fiir einen Dollar iiber die Tagespresse ihre
hellseherischen und therapeutischen Dienste an.

Das, was das Passauer und salvadorianische Szenarium verbindet, ist die
world-wide-web community. Uber 500 000 Eintriige zum Thema ,,Schamanis-
mus* sind mit Hilfe von ,,google* zugénglich.

B. Zum rapiden Wachstum der Pfingstkirchen:

Der religiose Sektor, der zurzeit weltweit das weitaus dynamischste Wachstum
verzeichnet, sind nicht islamische oder islamistische Gruppen, sondern die
Pfingstkirchen in Lateinamerika, Afrika und Asien. In Brasilien ist der Anteil
der ,,pentecostales* und ,,neo-pentecostales* inzwischen auf 16—18 % gestie-
gen. Wachsen sie im selben Tempo wie in den neunziger Jahren weiter, werden
sie in Lateinamerika, dem katholischsten aller Kontinente, bis 2030 die katho-
lische Kirche iiberrundet haben. Jeder vierte Christ ist heute schon pfingstle-
risch und die Tendenz ist steil steigend.

,Iglesia Universal del Reino de Dios* (,,Universale Kirche des Gottesreichs*) und ,,Assem-
blea de Dios* (,,Versammlung Gottes™) heiflien zwei der groiten brasilianischen, auch im zen-
tralamerikanischen Raum prisenten Pfingstkirchen.* Das Erscheinungsbild dieser Neo-pente-
costales ist schillernd und ambivalent. Klar distanzieren sie sich von den traditionellen Kirchen,
der katholischen wie den protestantischen. In groien repréisentativen Hallen, die tausenden Men-
schen Platz bieten, zelebrieren sie ihre Gottesdienste, geleitet von Pastoren und Pastorinnen, die
mehr die Qualitdten von Bluessidngern als von Theologen aufweisen. Zugleich gibt es aber kein
noch so elendes Viertel an den Stadtrdndern oder kein noch so verlorenes Dorf auf dem Land, in
dem sich nicht ein ,,templo* der ,,evangelicos®, wie sie volkstiimlich heif3en, finden wiirde. Dort
wie da sind die Gottesdienste von spontanem Klatschen, Glossolalie und ekstatischem Lobpreis
bestimmt. Die stirkste Waffe der Pfingstler jedoch ist ihre Prisenz in der medialen Welt. Hugo
Assmann schrieb schon 1986 von den ,,Iglesias Electronicas®. In den 90-er Jahren kam es zu ei-
ner betrichtlichen Ausweitung religioser Programme im Fernsehen, jede groere Pfingstkirche
hat inzwischen neben mehreren Radiosendern ihre eigenen Fernsehkanile und ist selbstver-
stindlich auch interaktiv im Internet priasent. Das Programm ist fiir europdische Mégen nur
schwer vertriglich. Entweder laufen religiose Shows im Stil von ,Jesus-Aerobic®, oder vor lau-

3 Vgl. dazu P. M. Zulehner, Wiederkehr der Religion, in: H. Denz (Hrsg.), Die Europdische See-
le. Leben und Glauben in Europa. Wien 2002 und H.-J. Hohn, Unverbindliche Bindungen. Zur
Dekonstruktion religiéser Traditionen, in: J. Piepke (Hrsg.). Nettetal 2001, 93—120.

*Vgl. zu folgenden: B. Carranza, Die Feuer der Pfingstbewegung im heutigen Brasilien, in: Con-
cilium 38 (2002) 326 ff.



Martha Zechmeister 164

fender Kamera werden unter Tridnen und Seufzen Bekenntnisse abgelegt: iiber das Erlebnis der
Geisttaufe, von der Uberwindung von Drogenabhéngigkeit und Kriminalitit, von der Heilung
von Krankheiten und der Befreiung aus wirtschaftlicher Misere. Alles, was Menschen quiilt, hat
einen klaren Namen: Satan. Und ihn gilt es in der Kraft des Geistes auszutreiben.

Die giéingige Vorstellung, die sich aus der Befreiungstheologie motivieren-
den kirchlichen Basisgemeinden wiren politisch, die pfingstlerisch-charisma-
tischen Gruppen dagegen a-politisch, spirituell, erweist sich als unhaltbar. Bei
politischen Wahlen positionieren die pentecostales offensiv ihre Kandidaten,
die meist eine reaktionire, moralisierende Linie vertreten. Im brasilianischen
Parlament sitzt bereits eine beachtliche Anzahl pfingstlerischer Abgeordneter.

Immer wieder machten sich Pfingstkirchen durch ihre rabiaten Methoden,
von ihren Mitgliedern den Zehnten einzufordern, skandalverdichtig. Religio-
ses Marketing mit CDs, Videos, Jesus-T-Shirts und jeder Menge anderer De-
votionalien erweist sich als hochst gewinntrichtig. Und dennoch kann dies al-
les nicht dariiber hinwegtiduschen, dass die Pfingstkirchen wirklich eine Kirche
der Armen und Marginalisierten sind. ,,Die Befreiungstheologie hat die Option
fiir die Armen erfunden, aber die Armen haben die Pfingstler gewihlt®, so spot-
ten lateinamerikanische Soziologen.

Zuriick nach Niederbayern: Seit 1999 gibt es im Bayrischen Wald das freikirchliche ,,Wort-
und-Geist-Zentrum*. Inzwischen nehmen um die 600 Menschen regelmifig an den Gottesdiens-
ten teil, besonders tiberlaufen sind die monatlichen Heilungsgottesdienste. Auf der Website im
Internet wird der Pastor als einer gepriesen, der ,,das klare Wort Gottes so, wie es sich fiir jeder-
mann im Alltag praktisch anwenden ldsst*, verki..i.ndet und dessen Dienst ,,von erstaunlichen Hei-
lungen, Zeichen und Wundern begleitet* wird. Ubers Internet abrufbar sind die Predigten, zum

Teil im breitesten Bayerisch, mit ihren hochst simplen Botschaften: ,,Jesus liebt dich, er hat dich
erlost, Halleluja! Direkt nach der Predigt kann man ins virtuelle Bekehrungszimmer eintreten.

Soweit ich dies wahrnehme, entsteht auch in Europa, besonders in Osteuro-
pa, eine neue Generation pfingstlerischer Gemeinden, die sich zunehmender
Attraktivitét erfreuen. Meines Erachtens werden sie in der Ersten Welt in dem
MafB wachsen, in dem auch in ihr mehr und mehr Menschen zu den Globalisie-
rungsverlierern zihlen.

Ich schliee mit meiner eklektizistischen Beschreibung und frage: Wie um-
gehen mit diesen widerspriichlichen Phdnomenen auf dem globalen spirituel-
len Markt? Wenn wir in der verriterischen 6konomischen Sprache bleiben
wollen: Wie konnen die etablierten Kirchen auf die schmerzliche Tatsache rea-
gieren, dass sie, obwohl sie doch wesentlich Niveauvolleres, Qualitativeres an-
zubieten haben und obwohl die Nachfrage dringender als je zuvor ist, stindig
an Marktanteilen verlieren? In einigen suchenden Hypothesen versuche ich,
nach einer angemessenen theologischen Zugangsweise zu fragen.



Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 165

1. ,Tradierungskrise“ oder , Innovationskrise “?>

So schmerzlich dieses Eingestindnis ist: Unsere traditionellen Orte spiritueller
Erfahrung, wie Pfarrgemeinden und Ordensgemeinschaften, leiden trotz oder
gerade wegen ihrer redlichen Bemiihung um Erneuerung an einem drastischen
Schwund an Anziehungskraft. Bei aller Bemiihung um ,,Modernititsvertrag-
lichkeit* klafft ein ,,garstig breiter Graben* zwischen dem grofkirchlichen Mi-
lieu und der Lebenswelt und spirituellen Suche heutiger Menschen auf — und
zwar gleichgiiltig, ob dieses Milieu mehr von den ,,progresistas‘ oder mehr von
den ,,conservadores‘‘ geprégt ist, wie Lateina9merikaner sagen wiirden. Das ei-
gentlich Beunruhigende daran ist, dass dies eben nicht nur ein Krisenphéno-
men einer senil gewordenen Kirche in der alten Welt ist, sondern dass dies
ebenso fiir die ,,jungen Kirchen* Lateinamerikas, Afrikas und Asiens gilt.

Was ich deshalb entschieden anzweifeln mochte, ist die Vorstellung: Eigent-
lich miissten wir nur die in unserer Tradition verborgenen spirituellen Schitze
heben und zum Leuchten bringen. Die Menschen wiirden das Wahre und Ech-
te erkennen und dann gleichsam von selbst von den exotischen, magischen
oder fundamentalistischen Produkten auf dem spirituellen Markt lassen. Eine
solche Vorstellung verkennt meines Erachtens die eigentliche Dramatik der Si-
tuation.

Worin besteht diese? Was sie wirklich kritisch, ,,apokalyptisch* macht —und
zwar entgegen aller Rede vom ,,Ende der Moderne* — ist eine gegenwirtig sich
absolut setzende Moderne, in der die Fihigkeit und die Moglichkeit, kritische
Riickfragen an einen scheinbar irreversibel gewordenen Prozess zu stellen, im-
mer mehr abhanden kommt. Genau dies treibt die ,,religionsproduktiven Ten-
denzen* der Gegenwart hervor. Weltweit konnten die Menschen in den 70-er
und 80-er Jahren noch an die Verdnderbarkeit und politische Gestaltbarkeit der
Welt glauben. Dieser Glaube ist jedoch im letzten Jahrzehnt schmerzlich zu-
grunde gegangen. Der ,.,homo politicus‘ scheint weltweit in Agonie zu liegen.
Ob in der Variante der Ersten oder in der Dritten Welt, ob unter dem brutalen
Druck einer an Leistung, Effizienz, Gewinn orientierten Arbeitswelt oder unter
den inhumanen und entwiirdigenden Lebens- oder vielmehr Todesbedingun-
gen in den toten Winkeln der globalen Okonomie: Menschen erleben sich in
brutaler Weise auf sich selbst zuriickgeworfen, tragen immer mehr unabgefe-
dert das Risiko ihrer eigenen Existenz, sind stets in Gefahr als iiberfliissig ent-
sorgt zu werden.

Ob uns dies passt oder nicht: Sowohl die vollstindig individualisierten For-
men der Spiritualitit, in denen die Intensitit des ,,Erlebnisses” zum einzigen
Wahrheitskriterium wird, wie auch jene Formen, in denen sich das Individuum
in seiner Not in die Klarheit und regressive Geborgenheit von Fundamentalis-

> Vgl. H.-J. Hohn, ebda.



Martha Zechmeister 166

men fliichtet, korrespondieren, wie auch immer, dieser radikalen Bedrohung,
der sich Menschen ausgeliefert erfahren. Eben dies scheint jedoch das Manko
herkommlicher kirchlicher Formen der Spiritualitét zu sein. Es ist deshalb na-
iv zu meinen, ein leicht modifiziertes ,,Re-vival® der in unserer Tradition ver-
borgenen ,,Schitze* konne Abhilfe schaffen. Denn dies wiirde eben doch nur
den ,religionsproduktiven Tendenzen* von gestern und vorgestern entspre-
chen. Um es mit Hans-Joachim Hohn zu sagen: Was von Noten ist, sind nicht
oberfldchliche Anpassungen, sondern eine grundlegende ,,Neuformatierung*.
Womit wir konfrontiert sind, ist nicht blof eine ,,Tradierungskrise, sondern
vielmehr eine ,,Innovationskrise.

Es tut gut zu erinnern: Epochenschwellen, Kulturbriiche waren im Lauf der
Kirchengeschichte genau jene Momente, in denen es zu spirituellen Neuauf-
briichen kam, in denen der Geist Gottes gleichsam die Chance hatte, Verkrus-
tungen und Festgefahrenes aufzubrechen. Auch in vormodernen Zeiten mach-
ten sich spirituelle Aufbriiche anarchieverdichtig. In ihnen artikulierte sich
quer durch die Geschichte der Protest gegen die kirchenamtliche Verwaltbar-
keit des Geistes. Es waren meist die héretischen Réinder, von denen her etwas
in Bewegung kam. Dort, wo solche Aufbriiche definitiv kirchlich domestiziert
wurden, hatten sie ihr Eignes oft lingst verraten.

Theologischer und zugleich ,,frommer* mochte ich deshalb meine erste
These so zusammenfassen: Wenn das Christentum zukunftsfihig sein mochte,
dann geht es nicht um eine Reproduktion des Uberkommenen, auch nicht um
die Wiederkehr von etwas, was schon dagewesen wire, sondern um wirkliche
Htra-ditio”, um ,,Ubergabe“ im Sinne des Sich-weg-Wagens an noch unbe-
kannte Welten und Erfahrungsraume. Es gilt darauf zu vertrauen, dass sich in
,.der Kraft des Geistes* jenseits des uns Bekannten und Verfiigbaren eine
schopferische und authentische Neuaneignung des Evangeliums Jesu Christi
vollziehen wird.

2. Entkoppelung von Wahrheit und Macht

Meine zweite These lautet, dass solche ,,Neuformatierung* christlicher Spiri-
tualitdt um so eher gelingen kann, je mehr Kirche und Theologie sich entschie-
den von jeder Art gesellschaftlichen oder kulturellen Dominanzanspruchs ver-
abschieden. Je mehr sie fihig werden, die plurale Situation ressentimentfrei zu
bejahen und auf die ,,Deutungshoheit™ in Sachen Religion zu verzichten, um so
mehr werden sie fiir spirituell Suchende an Autoritit gewinnen und sich zum
moglichen Gesprichspartner spirituell Suchender entwickeln. Der Verzicht auf
Dominanz bedeutet allerdings nicht den Verzicht auf Profil. Er schafft viel-
mehr im Gegenteil den Freiraum, um klar zur eigenen Identitit zu stehen und
um andere respektvoll anzuerkennen.



Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 167

Wie umgehen mit den ,,Religionskomponisten®, mit den ,,spirituellen Vaga-
bunden*“? Diese Frage bleibt schwierig. Denn ist es nicht grundsétzlich unver-
einbar mit genuinem christlichen Selbstverstindnis, christliche Spiritualitéit
nur im Voriibergehen und unter anderem ,,auszuprobieren®, bzw. sie als ein
Element unter anderen ins eigene, nach individuellen Vorlieben errichtete Le-
benshaus einzubauen? Es bleibt problematisch, wenn spirituelle und religiose
Elemente aus verschiedensten kulturellen Kontexten herausgebrochen werden
und zu ganz anderen Sinngefiigen zusammengefiigt, ,,dekonstruiert™ werden.
Problematisch vor allem auch deshalb, weil sie vielleicht doch nicht ohne den
Preis der Leidensgeschichten, aus denen sie schmerzlich geboren wurden,
fruchtbar werden konnen. Aber ist es nicht letztlich dennoch Theologenarro-
ganz, wenn wir moralisierend das Haupt iiber die schiitteln, die sich aus diesen
Elementen die je eigene Spiritualitét ,, komponieren*?

Abschied vom Dominanzanspruch bedeutet deshalb zugleich, den spitmo-
dernen Menschen mit seiner Not, sich sein Lebenskonzept kreieren zu miissen,
ohne Wenn und Aber wahr- und ernst zu nehmen. Einerseits ist er der ,,homo
optionis®, das aller institutionellen Vorgaben entledigte autonome Subjekt,
dem alle Moglichkeiten offen stehen. Genau dies ist aber auch das, was ihn so
schutzlos und verletzlich macht. Sein Leben wird zum Tanz {iber dem Ab-
grund, der jederzeit einbrechen kann.

Diese Uberforderung treibt viele in die Abhingigkeit von selbsternannten
Gurus oder in autoritire, fundamentalistische Strukturen. Es wire jedoch ein
fataler Trugschluss, wiirde die Kirche das Bediirfnis dieser ,,Freiheitsfliichter*
in kurzschliissiger Weise befriedigen wollen. Der Abschied von klerikaler
Macht ist unverzichtbar. Was dagegen gefragt ist, heifit geistliche Autoritit,
spirituelle Erfahrungskompetenz. Spiritualitét ist nicht linger autoritir vermit-
telbar. Sie wird nur dann von Menschen angenommen, wenn sie als das zutiefst
Eigene erkannt wird.

3. Rehabilitation ,,religiéser Bediirfnisse“ — oder wider die falsche Angst
vor der ,,Funktionalisierung

Wiirde ich meinen angeborenen und erworbenen Instinkten freien Lauf lassen,
so wire ich angesichts dessen, was ich in der Esoterikszene wahrnehme, ver-
sucht, als hermeneutischen Schliissel zum Verstehen dieser Phinomene auf
Adornos ,,Thesen gegen den Okkultismus* zuriickzugreifen. In den Minima
moralia, Nr. 151, schreibt er ,,Die Neigung zum Okkultismus ist ein Symptom
der Riickbildung des Bewusstseins. Es hat die Kraft verloren, das Unbedingte
zu denken und das Bedingte zu ertragen.” Und weiter: ,JJene kleinen Weisen,
die vor der Kristallkugel ihre Klienten terrorisieren, sind Spielzeugmodelle der
grofBen, die das Schicksal der Menschheit in Hinden halten.*



Martha Zechmeister 168

Solche Sitze tun gut, wenn der mythische oder parapsychologische Nebel zu
dicht wird. Dennoch frage ich mich, ob wir damit dem, wenn auch noch so ab-
sonderlichen, ,,spirituellen* Bediirfnis, das sich in der anhaltenden Konjunktur
esoterischer Angebote ausdriickt, gerecht werden? Und auch wenn mich die
Mischung aus regressiver Autoritdtshorigkeit und infantiler Emotionalitit, die
mir aus den Pfingstkirchen entgegenkommt, zuriickstoft, so gilt es dennoch zu
versuchen, das, was sich hier Ausdruck verschafft, wahrzunehmen und pro-
duktiv zu entziffern.

Die beiden benannten Gruppen, ,,Esoteriker und ,,Pfingstler, wenn ich das
so salopp formulieren darf, stellen sich bei oberfldchlicher Betrachtung gera-
dezu als sich ausschlieBende Gegensitze dar. Schaut man néher hin, so offen-
baren sie sich als zwei mogliche Losungsstrategien angesichts des spatmoder-
nen Dilemmas. Die eine scheint mehr fiir die geeignet, die zwar tiberfordert
sind, aber dennoch vom globalen 6konomischen System profitieren — die an-
dere fiir die, denen keine andere Hoffnung mehr bleibt, als die auf die Wunder,
die Gott tut. Im Selbstbewusstsein der einen scheinen die Individualisierungs-
und Ent-Institutionalisierungsprozesse der Moderne zu ihrer letzten Konse-
quenz gekommen zu sein. — Und die anderen fliichten, iiberfordert von den Zu-
mutungen der Spitmoderne, in vormoderne Konzepte zuriick. Uberfordert von
der Not, ihre eigene Existenz entwerfen und ihr Risiko tragen zu miissen, su-
chen sie Entlastung und Geborgenheit in klaren Vorgaben und autoritédren
Strukturen. Fiir die Gruppe der ,,Religionskomponisten scheint alles mit je-
dem kompatibel, jeder komponiert sich seine Melange aus den ihm entspre-
chenden Elementen. Die anderen suchen klare Vorgaben und Grenzen. Geret-
tet wird nur, wer ihr Bekenntnis teilt. Was aufSerhalb ist, wird damonisiert.

Der Schluss dringt sich auf, bei beiden Formen handele es sich letztlich um
blanke Kompensation, wenn nicht um Ausdruck von Ohnmachtserfahrungen
und Verzweiflung. Die neuen boomenden Formen der Spiritualitit scheinen
die Beschreibung der Religion durch Karl Marx aktueller denn je zu machen.
,,Die Religion ist der Seufzer der bedriangten Kreatur, das Gemiit einer herzlo-
sen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustinde ist.*

Gilt es deshalb neu, ,,die Blumen an der Kette zu zerpfliicken, um das, was
Menschen wirklich versklavt, nicht zu ,,behiibschen”, sondern offensichtlich
zu machen? Oder, so mochte ich zumindest vorsichtig umgekehrt fragen, ist
die Theologie nicht in Gefahr, zu gering vom Trost und vom Geist Jesu als Pa-
rakleten, als Troster und Beistand, zu denken? War und ist die Angst, dass un-
sere Botschaft religionskritisch als Vertrostung ,,entlarvt™ werden konnte, viel-
leicht das Hindernis, um unverkrampft zur tréstenden, heilenden Dimension
des Evangeliums zu stehen? Gerade weil dies in der Version ,,light, wie sie
sich in der Abteilung ,,Spiritualitidt der Buchldden darstellt, wohl doch zu
oberflichlich bleibt, wire diese Dimension m. E. theologisch mit aller reflexi-



Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 169

ven und kreativen Kraft zu entfalten. Es geht darum, das ,,propter nos homines
et propter nostram salutem‘ der christlichen Botschaft neu und entschieden
zum Tragen zu bringen.

In der Konsequenz verbietet uns dies die falsche Angst vor der ,,Funktiona-
lisierung®. Genau besehen, ist es eine recht eigenartige Angst, wir konnten des-
sen bezichtigt werden, das Evangelium wiirde Menschen gut tun. Es ist dage-
gen geradezu der Imperativ aufzustellen: Verkiindigung und Theologie haben
sich als relevant zu erweisen, indem sie Menschen in ihrer seelischen und kor-
perlichen Not, in ihrem Bediirfnis nach Trost und Heilung, wie auch in ihrem
Bediirfnis nach einer Erfahrung von Gemeinschaft, die Halt und Geborgenheit
vermittelt, unbedingt ernst nehmen. Ohne sich in {iberheblichen Zynismus zu
fliichten, hat die Theologie einen Sensus fiir die Not zu entwickeln, die sich
hinter befremdlichen Phidnomenen einer enthusiastischen, ekstatischen, irra-
tionalen Spiritualitiit verbirgt. Es erklért dies nicht alles: Aber fiir viele Men-
schen ist ihre Lebenswelt so platt und sind ihre sozialen und intimen Bezie-
hungen so trist geworden, dass sie sich gleichsam mit dem Mut der Verzweif-
lung in solche Formen der Spiritualitit stiirzen. ,,Ich fiihle, also bin ich*, ich
erlebe mich als lebendig, angesichts aller Leib- und Seelen-tétenden Krifte,
denen ich mich ausgeliefert erfahre.

Der erste Schritt besteht darin, die Note, die sich in den vielféltigen Formen
spiritueller Suche artikulieren, zu dechiffrieren, sie wahr- und ernst zu nehmen.
Der zweite ist dann allerdings, diese Suche so zu begleiten, dass dies nicht
letztlich in die Regression fiihrt, zum Sich-Baden in den Un-Tiefen der je eige-
nen Innenwelt oder in der Fiktion einer heilen Gegenwelt, die sich sektiererisch
vor der Aullenwelt verschlieft. Lateinamerikanische Theologen sprechen von
der ,,reconstrucion del sujeto* und von der ,,reconstrucion de la esperanza‘. Wo
diese im Sinne des Evangeliums gelingt, werden Menschen nicht in infantilen
Formen stecken bleiben, sondern sie werden zu einer Spiritualitiit finden, die
sie liebes- und solidarititsfihig werden ldsst.

Die Not der Unterscheidung der Geister — oder: Mut zur Gotzenkritik

Vor einigen Jahren gab ich in einem kirchlichen Bildungshaus Exerzitien fiir
junge Ordensménner. Wir teilten den Speisesaal mit einer therapeutischen
Ausbildungsgruppe, deren Leiter sich durch ein ziemlich guruhaftes Gehaben
auszeichnete. Notgedrungen mussten wir seinen Instruktionen folgen, die
er auch wihrend der Mahlzeiten erteilte. Er erklérte seinen Adepten, dass es
heilende Bewegungen gibt. Diese Bewegungen seien immer rund. Es gibe
jedoch eine todliche Bewegung — und diese sei das Zeichen des Kreuzes.



Martha Zechmeister 170

In diesem Gegenbild zeigt sich deutlich, was jesuanische, evangeliums-
gemile Spiritualitit gewiss nicht ist: Eine Spiritualitit, die Menschen die Illu-
sion einer heilen, runden Welt vermittelt, und die nicht die Augen fiir das Un-
heile, Zerrissene und Durchkreuzte 6ffnet, ist bestenfalls religioser Kitsch.
Echte Spiritualitdt ermutigt zur Kritik der Gotzen; sie ermutigt dazu, alle
Michte und Gewalten zu entlarven, die Menschen erniedrigen und vernichten.
Die Erfahrung des Geistes Jesu fiihrt Menschen im Glauben an die Auferste-
hung zum ,,Aufstand gegen den Tod* (Dorothee Sdlle), nicht gegen den Tod als
conditio humana, wohl aber gegen den unzeitgemifen und gewaltsamen Tod
als Feind des Menschen.®

Vielleicht tut es gut, zum Schluss sich zwei Grundprinzipien aus Karl
Rahners Theologie in Erinnerung zu rufen — und dies nicht nur als Reverenz zu
seinem 100. Geburtstag:

1.) Die Theologie ist immer nur ,,actus secundus*. Was sie im besten Fall
kann, ist reflektierend die Praxis glaubender, hoffender, liebender Menschen
nachzuvollziehen. Jedes Geschehen, in dem der Geist Gottes im Menschen, ist
deshalb ,,locus theologicus* im klassischen Sinn, ist ,,Quelle der Theologie“.
Wenn Theologie nicht aus diesen Quellen gespeist wird, wird sie in der Wiiste
abstrakter Prinzipien vertrocknen.

2.) Und dies ist eng verkoppelt mit der zweiten Grundoption Rahners, die ich
erinnern mochte: Der Geist Gottes ldsst sich nicht im kirchenamtlich definier-
te Gehege dingfest machen. Theologie als Mystagogie hat sensibel wahrzuneh-
men, wo der Geist weht — und das ist oft genug im Fremden und Befremdlichen.
Anthropologisch gewendet besagt dies das Zutrauen in die Gottfihigkeit jedes
Menschen, aller Menschen. Die Milliarden auf dieser Welt lebenden Men-
schen, denen durch ein inhumanes System das lebensnotwendige Minimum
vorenthalten wird, sind nicht eine iiberfliissige ,,massa damnata*“, sondern je-
ne Armen, in denen sich die Kraft des Geistes Gottes erweist.

¢ Vgl. D. Solle, Mystik des Todes. Stuttgart 2003.



