
Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt
Bemerkungen zur Spiritualität der gegenwärtigen Zeit

Martha Zechmeister, Passau

Anlässlich seines 100. Geburtstages darf GEIST UND LEBEN mit großer
Dankbarkeit an die insgesamt 100 Beiträge erinnern, die Karl Rahner in die-
ser Zeitschrift veröffentlicht hat. Besonders bekannt geworden ist u. a. der Auf-
satz „Frömmigkeit heute und morgen (1966, 326–342) mit dem so oft zitierten
Leitwort: „der Fromme von morgen wird ein ,Mystiker‘ sein, einer, der etwas
,erfahren‘ hat, oder er wird nicht mehr sein“ (335). Dürfen wir weiterhin hof-
fen, dass uns auch in Zukunft Autoren geschenkt werden, die – ähnlich wie Karl
Rahner im vergangenen Jahrhundert – überzeugend von dem zu schreiben ver-
stehen, was der christliche Glaube für unsere Zeit bedeutet? Die Redaktion

I am a: Woman, 
interested in: Serious Relationship
Education: Graduated
Religion: Spiritual but not religious.

So oder ähnlich lauten zurzeit Kontaktanzeigen in den USA. Kollegin Elisa-
beth Schüssler-Fiorenza hat mich vor kurzem darauf aufmerksam gemacht.
Und ich habe es mit Vergnügen via Internet überprüft. „Spiritual but not reli-
gious“ scheint zunehmend das aktuelle Lebensgefühl westlicher Zivilisation
zu artikulieren. Spiritualität boomt und theologische Fakultäten nehmen sich
des Megatrends „Spiritualität“ an.1 Ich möchte im Folgenden einige Beobach-
tungen aus meiner subjektiven Perspektive anbieten, um anschließend in drei
Thesen danach zu fragen, unter welchen Bedingungen denn heute Kirche über-
haupt noch zum glaubwürdigen Ansprechpartner für spirituell Suchende wer-
den kann. 

Meine theologische Arbeit bewegte sich in den letzten Jahren im Span-
nungsfeld zwischen Mitteleuropa und Zentralamerika. Beide Szenarien sind
durch Abgründe voneinander getrennt: in kultureller, politischer, religiöser
und ökonomischer Hinsicht. Gerade deshalb finde ich es frappierend und be-
unruhigend, wenn sich, meiner Beobachtung nach, die religiös-spirituelle Sze-
ne an beiden Orten in den letzten Jahren zunehmend anzugleichen scheint. So

1 So veranstaltete z.B. die Wiener Katholische Theologische Fakultät im WS 2003/04 ein Sym-
posium und eine Ringvorlesung zum Thema.

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 161



wie die Supermarktketten für die, die es sich leisten können, weltweit diesel-
ben standardisierten Waren anbieten, so scheint sich ein globalisierter spiritu-
eller Markt zu etablieren. Wobei die erfolgreichen „global players“ auf diesem
Markt längst nicht mehr nur die traditionellen Kirchen und Religionsgemein-
schaften sind.

Ich möchte diese Beobachtung an zwei boomenden Sektoren der spirituellen
Szene konkretisieren: 1. An einer sich aus esoterischen Wurzeln speisenden
Spiritualität und der sich aus ihr nährenden Psychoszene und 2. am rapiden
Wachstum der Pfingstkirchen, bzw. der evangelikalen Freikirchen. 

Weder in Europa noch in Lateinamerika sind diese beiden Phänomene neu,
ihre Geschichte reicht zurück bis an ins 19. Jhdt. Sie erlebten bereits in den 60-
er, 70-er Jahren einen deutlichen „konjunkturellen Aufschwung“. Seit der
zweiten Hälfte der Neunziger Jahre scheinen sie jedoch sprunghaft an Anzie-
hungskraft zu gewinnen. Ich versuche dies jetzt durch eher zufällige Beobach-
tungen zu veranschaulichen.

A. Eine Beobachtung zur esoterischen Szene: 

In Passau begegnen mir junge, intellektuelle Frauen, die von schamanistischen
Methoden fasziniert sind. Sie genießen das aus indigenen Wurzeln stammende
Ritual in Schwitzhütten, um dort Zugang zu ihrer Intuition, ihrem Tiefenbe-
wusstsein zu gewinnen und um sich gemeinsam den Energien des Kosmos zu
öffnen. 

Es ist für mich frappierend, wenn ich einem ganz ähnlichen Phänomen unter
Universitätsstudenten und -dozenten in El Salvador begegne. El Salvador ist
das Land Zentralamerikas, in dem die indigene Tradition in den dreißiger Jah-
ren des vergangenen Jahrhunderts brutal ausgelöscht wurde und dessen Ober-
schicht das indigene Element bis vor kurzem vollständig verleugnete. Indigene
Wurzeln hatten nur die Under-dogs. Doch jetzt, zurückgeschwemmt über den
„globalen spirituellen Markt“, feiert die „neo-indigene Spiritualität“ gerade in
der gehobenen Mittelklasse fröhliche Urständ. Vermittelt wird sie, so wie in
anderen Metropolen Lateinamerikas, über „Ganzheits-Zentren“, die wie Pilze
aus dem Boden schießen. Sie nutzen die indigenen Symbole und Rituale aller-
dings nur mehr metaphorisch. Methoden wie „Schamanistische Reisen“ schei-
nen geradezu prädestiniert, um als „Flug des Bewusstseins“ im Sinne esoteri-
scher Spiritualität interpretiert zu werden.2 Wir begegnen in diesen Zentren der
lateinamerikanischen Variante der „Religionskomponisten“ nach Paul Zuleh-

Martha Zechmeister 162

2 Vgl. dazu: Leila Amaral, New Age – eine unstete religiöse Kultur im zeitgenössischen Brasilien,
in: Concilium 38 (2002) 251ff.

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 162



ner oder „der religiösen Virtuosen“ nach Hans-Joachim Höhn.3 Die Elemente,
die in solchen Bewusstseinsreisen verschmelzen, reichen von Kosmologien
und Ritualen indigener Stämme über Geister- und Ahnenglauben aus dem vor-
buddhistischen Tibet, über Versatzstücke aus Autoren wie Carl Gustaf Jung bis
zu Formeln aus der Molekularbiologie und der Quantenphysik. 

Für die, die sich das exklusive Freizeitangebot der Ganzheitszentren nicht
leisten können, bieten zahlreiche Kaziken und brujas, mit echter oder vor-
getäuschter indigener Herkunft, für einen Dollar über die Tagespresse ihre
hellseherischen und therapeutischen Dienste an.

Das, was das Passauer und salvadorianische Szenarium verbindet, ist die
world-wide-web community. Über 500 000 Einträge zum Thema „Schamanis-
mus“ sind mit Hilfe von „google“ zugänglich.

B. Zum rapiden Wachstum der Pfingstkirchen: 

Der religiöse Sektor, der zurzeit weltweit das weitaus dynamischste Wachstum
verzeichnet, sind nicht islamische oder islamistische Gruppen, sondern die
Pfingstkirchen in Lateinamerika, Afrika und Asien. In Brasilien ist der Anteil
der „pentecostales“ und „neo-pentecostales“ inzwischen auf 16–18 % gestie-
gen. Wachsen sie im selben Tempo wie in den neunziger Jahren weiter, werden
sie in Lateinamerika, dem katholischsten aller Kontinente, bis 2030 die katho-
lische Kirche überrundet haben. Jeder vierte Christ ist heute schon pfingstle-
risch und die Tendenz ist steil steigend.

„Iglesia Universal del Reino de Dios“ („Universale Kirche des Gottesreichs“) und „Assem-
blea de Dios“ („Versammlung Gottes“) heißen zwei der größten brasilianischen, auch im zen-
tralamerikanischen Raum präsenten Pfingstkirchen.4 Das Erscheinungsbild dieser Neo-pente-
costales ist schillernd und ambivalent. Klar distanzieren sie sich von den traditionellen Kirchen,
der katholischen wie den protestantischen. In großen repräsentativen Hallen, die tausenden Men-
schen Platz bieten, zelebrieren sie ihre Gottesdienste, geleitet von Pastoren und Pastorinnen, die
mehr die Qualitäten von Bluessängern als von Theologen aufweisen. Zugleich gibt es aber kein
noch so elendes Viertel an den Stadträndern oder kein noch so verlorenes Dorf auf dem Land, in
dem sich nicht ein „templo“ der „evangelicos“, wie sie volkstümlich heißen, finden würde. Dort
wie da sind die Gottesdienste von spontanem Klatschen, Glossolalie und ekstatischem Lobpreis
bestimmt. Die stärkste Waffe der Pfingstler jedoch ist ihre Präsenz in der medialen Welt. Hugo
Assmann schrieb schon 1986 von den „Iglesias Electronicas“. In den 90-er Jahren kam es zu ei-
ner beträchtlichen Ausweitung religiöser Programme im Fernsehen, jede größere Pfingstkirche
hat inzwischen neben mehreren Radiosendern ihre eigenen Fernsehkanäle und ist selbstver-
ständlich auch interaktiv im Internet präsent. Das Programm ist für europäische Mägen nur
schwer verträglich. Entweder laufen religiöse Shows im Stil von „Jesus-Aerobic“, oder vor lau-

Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 163

3 Vgl. dazu P. M. Zulehner, Wiederkehr der Religion, in: H. Denz (Hrsg.), Die Europäische See-
le. Leben und Glauben in Europa. Wien 2002 und H.-J. Höhn, Unverbindliche Bindungen. Zur
Dekonstruktion religiöser Traditionen, in: J. Piepke (Hrsg.). Nettetal 2001, 93–120.
4 Vgl. zu folgenden: B. Carranza, Die Feuer der Pfingstbewegung im heutigen Brasilien, in: Con-
cilium 38 (2002) 326 ff.

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 163



fender Kamera werden unter Tränen und Seufzen Bekenntnisse abgelegt: über das Erlebnis der
Geisttaufe, von der Überwindung von Drogenabhängigkeit und Kriminalität, von der Heilung
von Krankheiten und der Befreiung aus wirtschaftlicher Misere. Alles, was Menschen quält, hat
einen klaren Namen: Satan. Und ihn gilt es in der Kraft des Geistes auszutreiben.

Die gängige Vorstellung, die sich aus der Befreiungstheologie motivieren-
den kirchlichen Basisgemeinden wären politisch, die pfingstlerisch-charisma-
tischen Gruppen dagegen a-politisch, spirituell, erweist sich als unhaltbar. Bei
politischen Wahlen positionieren die pentecostales offensiv ihre Kandidaten,
die meist eine reaktionäre, moralisierende Linie vertreten. Im brasilianischen
Parlament sitzt bereits eine beachtliche Anzahl pfingstlerischer Abgeordneter.

Immer wieder machten sich Pfingstkirchen durch ihre rabiaten Methoden,
von ihren Mitgliedern den Zehnten einzufordern, skandalverdächtig. Religiö-
ses Marketing mit CDs, Videos, Jesus-T-Shirts und jeder Menge anderer De-
votionalien erweist sich als höchst gewinnträchtig. Und dennoch kann dies al-
les nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Pfingstkirchen wirklich eine Kirche
der Armen und Marginalisierten sind. „Die Befreiungstheologie hat die Option
für die Armen erfunden, aber die Armen haben die Pfingstler gewählt“, so spot-
ten lateinamerikanische Soziologen.

Zurück nach Niederbayern: Seit 1999 gibt es im Bayrischen Wald das freikirchliche „Wort-
und-Geist-Zentrum“. Inzwischen nehmen um die 600 Menschen regelmäßig an den Gottesdiens-
ten teil, besonders überlaufen sind die monatlichen Heilungsgottesdienste. Auf der Website im
Internet wird der Pastor als einer gepriesen, der „das klare Wort Gottes so, wie es sich für jeder-
mann im Alltag praktisch anwenden lässt“, verkündet und dessen Dienst „von erstaunlichen Hei-
lungen, Zeichen und Wundern begleitet“ wird. Übers Internet abrufbar sind die Predigten, zum
Teil im breitesten Bayerisch, mit ihren höchst simplen Botschaften: „Jesus liebt dich, er hat dich
erlöst, Halleluja!“ Direkt nach der Predigt kann man ins virtuelle Bekehrungszimmer eintreten.

Soweit ich dies wahrnehme, entsteht auch in Europa, besonders in Osteuro-
pa, eine neue Generation pfingstlerischer Gemeinden, die sich zunehmender
Attraktivität erfreuen. Meines Erachtens werden sie in der Ersten Welt in dem
Maß wachsen, in dem auch in ihr mehr und mehr Menschen zu den Globalisie-
rungsverlierern zählen. 

Ich schließe mit meiner eklektizistischen Beschreibung und frage: Wie um-
gehen mit diesen widersprüchlichen Phänomenen auf dem globalen spirituel-
len Markt? Wenn wir in der verräterischen ökonomischen Sprache bleiben
wollen: Wie können die etablierten Kirchen auf die schmerzliche Tatsache rea-
gieren, dass sie, obwohl sie doch wesentlich Niveauvolleres, Qualitativeres an-
zubieten haben und obwohl die Nachfrage drängender als je zuvor ist, ständig
an Marktanteilen verlieren? In einigen suchenden Hypothesen versuche ich,
nach einer angemessenen theologischen Zugangsweise zu fragen.

Martha Zechmeister 164

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 164



1. „Tradierungskrise“ oder „Innovationskrise“?5

So schmerzlich dieses Eingeständnis ist: Unsere traditionellen Orte spiritueller
Erfahrung, wie Pfarrgemeinden und Ordensgemeinschaften, leiden trotz oder
gerade wegen ihrer redlichen Bemühung um Erneuerung an einem drastischen
Schwund an Anziehungskraft. Bei aller Bemühung um „Modernitätsverträg-
lichkeit“ klafft ein „garstig breiter Graben“ zwischen dem großkirchlichen Mi-
lieu und der Lebenswelt und spirituellen Suche heutiger Menschen auf – und
zwar gleichgültig, ob dieses Milieu mehr von den „progresistas“ oder mehr von
den „conservadores“ geprägt ist, wie Lateina9merikaner sagen würden. Das ei-
gentlich Beunruhigende daran ist, dass dies eben nicht nur ein Krisenphäno-
men einer senil gewordenen Kirche in der alten Welt ist, sondern dass dies
ebenso für die „jungen Kirchen“ Lateinamerikas, Afrikas und Asiens gilt.

Was ich deshalb entschieden anzweifeln möchte, ist die Vorstellung: Eigent-
lich müssten wir nur die in unserer Tradition verborgenen spirituellen Schätze
heben und zum Leuchten bringen. Die Menschen würden das Wahre und Ech-
te erkennen und dann gleichsam von selbst von den exotischen, magischen
oder fundamentalistischen Produkten auf dem spirituellen Markt lassen. Eine
solche Vorstellung verkennt meines Erachtens die eigentliche Dramatik der Si-
tuation. 

Worin besteht diese? Was sie wirklich kritisch, „apokalyptisch“ macht – und
zwar entgegen aller Rede vom „Ende der Moderne“ – ist eine gegenwärtig sich
absolut setzende Moderne, in der die Fähigkeit und die Möglichkeit, kritische
Rückfragen an einen scheinbar irreversibel gewordenen Prozess zu stellen, im-
mer mehr abhanden kommt. Genau dies treibt die „religionsproduktiven Ten-
denzen“ der Gegenwart hervor. Weltweit konnten die Menschen in den 70-er
und 80-er Jahren noch an die Veränderbarkeit und politische Gestaltbarkeit der
Welt glauben. Dieser Glaube ist jedoch im letzten Jahrzehnt schmerzlich zu-
grunde gegangen. Der „homo politicus“ scheint weltweit in Agonie zu liegen.
Ob in der Variante der Ersten oder in der Dritten Welt, ob unter dem brutalen
Druck einer an Leistung, Effizienz, Gewinn orientierten Arbeitswelt oder unter
den inhumanen und entwürdigenden Lebens- oder vielmehr Todesbedingun-
gen in den toten Winkeln der globalen Ökonomie: Menschen erleben sich in
brutaler Weise auf sich selbst zurückgeworfen, tragen immer mehr unabgefe-
dert das Risiko ihrer eigenen Existenz, sind stets in Gefahr als überflüssig ent-
sorgt zu werden.

Ob uns dies passt  oder nicht: Sowohl die vollständig individualisierten For-
men der Spiritualität, in denen die Intensität des „Erlebnisses“ zum einzigen
Wahrheitskriterium wird, wie auch jene Formen, in denen sich das Individuum
in seiner Not in die Klarheit und regressive Geborgenheit von Fundamentalis-

Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 165

5 Vgl. H.-J. Höhn, ebda.

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 165



men flüchtet, korrespondieren, wie auch immer, dieser radikalen Bedrohung,
der sich Menschen ausgeliefert erfahren. Eben dies scheint jedoch das Manko
herkömmlicher kirchlicher Formen der Spiritualität zu sein. Es ist deshalb na-
iv zu meinen, ein leicht modifiziertes „Re-vival“ der in unserer Tradition ver-
borgenen „Schätze“ könne Abhilfe schaffen. Denn dies würde eben doch nur
den „religionsproduktiven Tendenzen“ von gestern und vorgestern entspre-
chen. Um es mit Hans-Joachim Höhn zu sagen: Was von Nöten ist, sind nicht
oberflächliche Anpassungen, sondern eine grundlegende „Neuformatierung“.
Womit wir konfrontiert sind, ist nicht bloß eine „Tradierungskrise“, sondern
vielmehr eine „Innovationskrise.“ 

Es tut gut zu erinnern: Epochenschwellen, Kulturbrüche waren im Lauf der
Kirchengeschichte genau jene Momente, in denen es zu spirituellen Neuauf-
brüchen kam, in denen der Geist Gottes gleichsam die Chance hatte, Verkrus-
tungen und Festgefahrenes aufzubrechen. Auch in vormodernen Zeiten mach-
ten sich spirituelle Aufbrüche anarchieverdächtig. In ihnen artikulierte sich
quer durch die Geschichte der Protest gegen die kirchenamtliche Verwaltbar-
keit des Geistes. Es waren meist die häretischen Ränder, von denen her etwas
in Bewegung kam. Dort, wo solche Aufbrüche definitiv kirchlich domestiziert
wurden, hatten sie ihr Eignes oft längst verraten. 

Theologischer und zugleich „frömmer“ möchte ich deshalb meine erste
These so zusammenfassen: Wenn das Christentum zukunftsfähig sein möchte,
dann geht es nicht um eine Reproduktion des Überkommenen, auch nicht um
die Wiederkehr von etwas, was schon dagewesen wäre, sondern um wirkliche
„tra-ditio“, um „Übergabe“ im Sinne des Sich-weg-Wagens an noch unbe-
kannte Welten und Erfahrungsräume. Es gilt darauf zu vertrauen, dass sich in
„der Kraft des Geistes“ jenseits des uns Bekannten und Verfügbaren eine
schöpferische und authentische Neuaneignung des Evangeliums Jesu Christi
vollziehen wird.

2. Entkoppelung von Wahrheit und Macht

Meine zweite These lautet, dass solche „Neuformatierung“ christlicher Spiri-
tualität um so eher gelingen kann, je mehr Kirche und Theologie sich entschie-
den von jeder Art gesellschaftlichen oder kulturellen Dominanzanspruchs ver-
abschieden. Je mehr sie fähig werden, die plurale Situation ressentimentfrei zu
bejahen und auf die „Deutungshoheit“ in Sachen Religion zu verzichten, um so
mehr werden sie für spirituell Suchende an Autorität gewinnen und sich zum
möglichen Gesprächspartner spirituell Suchender entwickeln. Der Verzicht auf
Dominanz bedeutet allerdings nicht den Verzicht auf Profil. Er schafft viel-
mehr im Gegenteil den Freiraum, um klar zur eigenen Identität zu stehen und
um andere respektvoll anzuerkennen.

Martha Zechmeister 166

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 166



Wie umgehen mit den „Religionskomponisten“, mit den „spirituellen Vaga-
bunden“? Diese Frage bleibt schwierig. Denn ist es nicht grundsätzlich unver-
einbar mit genuinem christlichen Selbstverständnis, christliche Spiritualität
nur im Vorübergehen und unter anderem „auszuprobieren“, bzw. sie als ein
Element unter anderen ins eigene, nach individuellen Vorlieben errichtete Le-
benshaus einzubauen? Es bleibt problematisch, wenn spirituelle und religiöse
Elemente aus verschiedensten kulturellen Kontexten herausgebrochen werden
und zu ganz anderen Sinngefügen zusammengefügt, „dekonstruiert“ werden.
Problematisch vor allem auch deshalb, weil sie vielleicht doch nicht ohne den
Preis der Leidensgeschichten, aus denen sie schmerzlich geboren wurden,
fruchtbar werden können. Aber ist es nicht letztlich dennoch Theologenarro-
ganz, wenn wir moralisierend das Haupt über die schütteln, die sich aus diesen
Elementen die je eigene Spiritualität „komponieren“? 

Abschied vom Dominanzanspruch bedeutet deshalb zugleich, den spätmo-
dernen Menschen mit seiner Not, sich sein Lebenskonzept kreieren zu müssen,
ohne Wenn und Aber wahr- und ernst zu nehmen. Einerseits ist er der „homo
optionis“, das aller institutionellen Vorgaben entledigte autonome Subjekt,
dem alle Möglichkeiten offen stehen. Genau dies ist aber auch das, was ihn so
schutzlos und verletzlich macht. Sein Leben wird zum Tanz über dem Ab-
grund, der jederzeit einbrechen kann. 

Diese Überforderung treibt viele in die Abhängigkeit von selbsternannten
Gurus oder in autoritäre, fundamentalistische Strukturen. Es wäre jedoch ein
fataler Trugschluss, würde die Kirche das Bedürfnis dieser „Freiheitsflüchter“
in kurzschlüssiger Weise befriedigen wollen. Der Abschied von klerikaler
Macht ist unverzichtbar. Was dagegen gefragt ist, heißt geistliche Autorität,
spirituelle Erfahrungskompetenz. Spiritualität ist nicht länger autoritär vermit-
telbar. Sie wird nur dann von Menschen angenommen, wenn sie als das zutiefst
Eigene erkannt wird.

3. Rehabilitation „religiöser Bedürfnisse“ – oder wider die falsche Angst
vor der „Funktionalisierung“ 

Würde ich meinen angeborenen und erworbenen Instinkten freien Lauf lassen,
so wäre ich angesichts dessen, was ich in der Esoterikszene wahrnehme, ver-
sucht, als hermeneutischen Schlüssel zum Verstehen dieser Phänomene auf
Adornos „Thesen gegen den Okkultismus“ zurückzugreifen. In den Minima
moralia, Nr. 151, schreibt er „Die Neigung zum Okkultismus ist ein Symptom
der Rückbildung des Bewusstseins. Es hat die Kraft verloren, das Unbedingte
zu denken und das Bedingte zu ertragen.“ Und weiter: „Jene kleinen Weisen,
die vor der Kristallkugel ihre Klienten terrorisieren, sind Spielzeugmodelle der
großen, die das Schicksal der Menschheit in Händen halten.“ 

Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 167

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 167



Solche Sätze tun gut, wenn der mythische oder parapsychologische Nebel zu
dicht wird. Dennoch frage ich mich, ob wir damit dem, wenn auch noch so ab-
sonderlichen, „spirituellen“ Bedürfnis, das sich in der anhaltenden Konjunktur
esoterischer Angebote ausdrückt, gerecht werden? Und auch wenn mich die
Mischung aus regressiver Autoritätshörigkeit und infantiler Emotionalität, die
mir aus den Pfingstkirchen entgegenkommt, zurückstößt, so gilt es dennoch zu
versuchen, das, was sich hier Ausdruck verschafft, wahrzunehmen und pro-
duktiv zu entziffern.

Die beiden benannten Gruppen, „Esoteriker“ und „Pfingstler“, wenn ich das
so salopp formulieren darf, stellen sich bei oberflächlicher Betrachtung gera-
dezu als sich ausschließende Gegensätze dar. Schaut man näher hin, so offen-
baren sie sich als zwei mögliche Lösungsstrategien angesichts des spätmoder-
nen Dilemmas. Die eine scheint mehr für die geeignet, die zwar überfordert
sind, aber dennoch vom globalen ökonomischen System profitieren – die an-
dere für die, denen keine andere Hoffnung mehr bleibt, als die auf die Wunder,
die Gott tut. Im Selbstbewusstsein der einen scheinen die Individualisierungs-
und Ent-Institutionalisierungsprozesse der Moderne zu ihrer letzten Konse-
quenz gekommen zu sein. – Und die anderen flüchten, überfordert von den Zu-
mutungen der Spätmoderne, in vormoderne Konzepte zurück. Überfordert von
der Not, ihre eigene Existenz entwerfen und ihr Risiko tragen zu müssen, su-
chen sie Entlastung und Geborgenheit in klaren Vorgaben und autoritären
Strukturen. Für die Gruppe der „Religionskomponisten“ scheint alles mit je-
dem kompatibel, jeder komponiert sich seine Melange aus den ihm entspre-
chenden Elementen. Die anderen suchen klare Vorgaben und Grenzen. Geret-
tet wird nur, wer ihr Bekenntnis teilt. Was außerhalb ist, wird dämonisiert. 

Der Schluss drängt sich auf, bei beiden Formen handele es sich letztlich um
blanke Kompensation, wenn nicht um Ausdruck von Ohnmachtserfahrungen
und Verzweiflung. Die neuen boomenden Formen der Spiritualität scheinen
die Beschreibung der Religion durch Karl Marx aktueller denn je zu machen.
„Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlo-
sen Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist.“

Gilt es deshalb neu, „die Blumen an der Kette zu zerpflücken“, um das, was
Menschen wirklich versklavt, nicht zu „behübschen”, sondern offensichtlich
zu machen? Oder, so möchte ich zumindest vorsichtig umgekehrt  fragen, ist
die Theologie nicht in Gefahr, zu gering vom Trost und vom Geist Jesu als Pa-
rakleten, als Tröster und Beistand, zu denken? War und ist die Angst, dass un-
sere Botschaft religionskritisch als Vertröstung „entlarvt“ werden könnte, viel-
leicht das Hindernis, um unverkrampft zur tröstenden, heilenden Dimension
des Evangeliums zu stehen? Gerade weil dies in der Version „light“, wie sie
sich in der Abteilung „Spiritualität“ der Buchläden darstellt, wohl doch zu
oberflächlich bleibt, wäre diese Dimension m. E. theologisch mit aller reflexi-

Martha Zechmeister 168

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 168



ven und kreativen Kraft zu entfalten. Es geht darum, das „propter nos homines
et propter nostram salutem“ der christlichen Botschaft neu und entschieden
zum Tragen zu bringen. 

In der Konsequenz verbietet uns dies die falsche Angst vor der „Funktiona-
lisierung“. Genau besehen, ist es eine recht eigenartige Angst, wir könnten des-
sen bezichtigt werden, das Evangelium würde Menschen gut tun. Es ist dage-
gen geradezu der Imperativ aufzustellen: Verkündigung und Theologie haben
sich als relevant zu erweisen, indem sie Menschen in ihrer seelischen und kör-
perlichen Not, in ihrem Bedürfnis nach Trost und Heilung, wie auch in ihrem
Bedürfnis nach einer Erfahrung von Gemeinschaft, die Halt und Geborgenheit
vermittelt, unbedingt ernst nehmen. Ohne sich in überheblichen Zynismus zu
flüchten, hat die Theologie einen Sensus für die Not zu entwickeln, die sich
hinter befremdlichen Phänomenen einer enthusiastischen, ekstatischen, irra-
tionalen Spiritualität verbirgt. Es erklärt dies nicht alles: Aber für viele Men-
schen ist ihre Lebenswelt so platt und sind ihre sozialen und intimen Bezie-
hungen so trist geworden, dass sie sich gleichsam mit dem Mut der Verzweif-
lung in solche Formen der Spiritualität stürzen. „Ich fühle, also bin ich“, ich
erlebe mich als lebendig, angesichts aller Leib- und Seelen-tötenden Kräfte,
denen ich mich ausgeliefert erfahre.

Der erste Schritt besteht darin, die Nöte, die sich in den vielfältigen Formen
spiritueller Suche artikulieren, zu dechiffrieren, sie wahr- und ernst zu nehmen.
Der zweite ist dann allerdings, diese Suche so zu begleiten, dass dies nicht
letztlich in die Regression führt, zum Sich-Baden in den Un-Tiefen der je eige-
nen Innenwelt oder in der Fiktion einer heilen Gegenwelt, die sich sektiererisch
vor der Außenwelt verschließt. Lateinamerikanische Theologen sprechen von
der „reconstrución del sujeto“ und von der „reconstrución de la esperanza“. Wo
diese im Sinne des Evangeliums gelingt, werden Menschen nicht in infantilen
Formen stecken bleiben, sondern sie werden zu einer Spiritualität finden, die
sie liebes- und solidaritätsfähig werden lässt.

Die Not der Unterscheidung der Geister – oder: Mut zur Götzenkritik

Vor einigen Jahren gab ich in einem kirchlichen Bildungshaus Exerzitien für
junge Ordensmänner. Wir teilten den Speisesaal mit einer therapeutischen
Ausbildungsgruppe, deren Leiter sich durch ein ziemlich guruhaftes Gehaben
auszeichnete. Notgedrungen mussten wir seinen Instruktionen folgen, die
er auch während der Mahlzeiten erteilte. Er erklärte seinen Adepten, dass es
heilende Bewegungen gibt. Diese Bewegungen seien immer rund. Es gäbe
jedoch eine tödliche Bewegung – und diese sei das Zeichen des Kreuzes.

Spuren des Geistes in einer globalisierten Welt 169

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 169



In diesem Gegenbild zeigt sich deutlich, was jesuanische, evangeliums-
gemäße Spiritualität gewiss nicht ist: Eine Spiritualität, die Menschen die Illu-
sion einer heilen, runden Welt vermittelt, und die nicht die Augen für das Un-
heile, Zerrissene und Durchkreuzte öffnet, ist bestenfalls religiöser Kitsch.
Echte Spiritualität ermutigt zur Kritik der Götzen; sie ermutigt dazu, alle
Mächte und Gewalten zu entlarven, die Menschen erniedrigen und vernichten.
Die Erfahrung des Geistes Jesu führt Menschen im Glauben an die Auferste-
hung zum „Aufstand gegen den Tod“ (Dorothee Sölle), nicht gegen den Tod als
conditio humana, wohl aber gegen den unzeitgemäßen und gewaltsamen Tod
als Feind des Menschen.6

Vielleicht tut es gut, zum Schluss  sich zwei Grundprinzipien aus Karl
Rahners Theologie in Erinnerung zu rufen – und dies nicht nur als Reverenz zu
seinem 100. Geburtstag:

1.) Die Theologie ist immer nur „actus secundus“. Was sie im besten Fall
kann, ist reflektierend die Praxis glaubender, hoffender, liebender Menschen
nachzuvollziehen. Jedes Geschehen, in dem der Geist Gottes im Menschen, ist
deshalb „locus theologicus“ im klassischen Sinn, ist „Quelle der Theologie“.
Wenn Theologie nicht aus diesen Quellen gespeist wird, wird sie in der Wüste
abstrakter Prinzipien vertrocknen.

2.) Und dies ist eng verkoppelt mit der zweiten Grundoption Rahners, die ich
erinnern möchte: Der Geist Gottes lässt sich nicht im kirchenamtlich definier-
te Gehege dingfest machen. Theologie als Mystagogie hat sensibel wahrzuneh-
men, wo der Geist weht – und das ist oft genug im Fremden und Befremdlichen.
Anthropologisch gewendet besagt dies das Zutrauen in die Gottfähigkeit jedes
Menschen, aller Menschen. Die Milliarden auf dieser Welt lebenden Men-
schen, denen durch ein inhumanes System das lebensnotwendige Minimum
vorenthalten wird, sind nicht eine überflüssige „massa damnata“, sondern je-
ne Armen, in denen sich die Kraft des Geistes Gottes erweist.

Martha Zechmeister 170

6 Vgl. D. Sölle, Mystik des Todes. Stuttgart 2003.

161-170  14.04.2004  16:31 Uhr  Seite 170


