
Karl Rahners Theologie der Liebe
Johannes Herzgsell, München

In weiten Bereichen ist die Philosophie und Theologie von Karl Rahner
mittlerweile gut oder sogar sehr gut erforscht. Das runde Doppeljubiläum
zum 100. Geburtstag und zum 20. Todestag des großen Theologen bietet Ge-
legenheit, die Aufmerksamkeit auf ein wenig beachtetes Thema zu lenken,
das sich — nur scheinbar nebensächlich - durch sein Werk zieht: sein Ver-
ständnis von der Liebe im Sinne der theologischen Tugend der „Caritas".

1. Die Liebe als Bejahung der einmaligen Person

Schon im philosophischen Frühwerk „Geist in Welt" (1936) bestimmt
Rahner den Menschen als das Wesen, das bei sich ist (nämlich als Geist), in-
dem es beim anderen ist (nämlich der Welt). Auch später ist für ihn der
Mensch derjenige, der wesentlich auf den Anderen bezogen ist, der aus sich
herausgehen muss, um sich zu finden, der sich vergessen muss, um wahrhaft
bei sich selber zu sein. Mit dem Anderen meint er später allerdings nicht
mehr allgemein die Welt, sondern in erster Linie die andere menschliche
Person. Nach Rahner ist der Mensch also metaphysisch, aus seiner geistigen
Natur heraus, zur Liebe veranlagt. Die sittlich frei vollzogene Liebe zum
Anderen entspricht seiner Existenz, seinem Sein.

In seinem grundlegenden religionsphilosophischen Werk „Hörer des
Wortes" (1937) liefert Rahner erstmals eine Art Definition der Liebe:

(L) „... Liebe ist der gelichtete Wille zur Person in ihrer unableitba-
ren Einmaligkeit"1.

Gemeint ist die göttliche Liebe, wie sie in der Erschaffung und Erhaltung
des Menschen durch Gott zum Ausdruck kommt. Gott liebt den Menschen
aus freiem Willen und „gelichtet", d.h. in vollem (Selbst-)Bewusstsein. Die-
se Definition der schöpferischen göttlichen Liebe lässt sich in gewissem
Sinn auch auf die menschliche Liebe übertragen:

(L*) (Menschliche) Liebe ist die freie und bewusste Bejahung einer
Person in ihrer Einmaligkeit.

K. Rahner, Sämtliche Werke, Bd. 4, 150.



Johannes Herzgsell 172

Die Liebe bejaht die Person so, wie sie ist, nicht so, wie sie sich die Person
wünscht oder idealer Weise vorstellt, und sie bejaht die Person, sie nimmt
sie an, lässt sie sein und lässt sie frei, versucht nicht, von ihr Besitz zu er-
greifen.

Mit seiner Definition hebt Rahner besonders auf die Einmaligkeit der ge-
liebten Person ab. Die Individualität der menschlichen Person gründet theo-
logisch gesehen in der Einmaligkeit, mit der Gott den Einzelnen in Schöp-
fung und Gnade liebt, aber auch in der Einmaligkeit, mit der der Einzelne al-
le anderen Menschen liebt: Die wahre jeweilige Einmaligkeit des Daseins
ist „die einmalige Einzigkeit, mit der einer alle liebt."2 Die Liebe, die der
Mensch empfängt und weiter gibt, ist für Rahner somit das „Individua-
tionsprinzip" des Menschen - das, was den Menschen letztlich zum einma-
ligen unwiederholbaren Individuum macht.

2. Die Unbeschränktheit der Liebe

Mit der menschlichen Liebe verbindet Rahner drei eher formale, aber doch
wesentliche Eigenheiten, die bei ihm den Inhalt eines ersten Kernsatzes zur
Liebe bilden können:

(L.l) Die Liebe ist ihrem inneren Charakter und ihrer eigenen Ten-
denz nach total, „maßlos" und universal, d.h. sie ist unbeschränkt.3

Die Liebe ist total, sie geht aufs Ganze. Einerseits fordert die Liebe den Lie-
benden total. Sie ist das totale Engagement seiner selbst, bei dem sich der
liebende Mensch aus der Mitte seiner Freiheit und aus dem Kern seiner Per-
son heraus ganz einsetzen und sich ganz für die geliebte Person entscheiden
muss. Andererseits erstreckt sich die Liebe aber auch ganz auf das geliebte
„Objekt", sei dies das eigene Selbst, der Mitmensch oder Gott. In der wah-
ren Liebe zu sich selbst akzeptiert der Mensch sein ganzes allgemeines und
individuelles Wesen. Auch am Mitmenschen wird der bzw. die Liebende im-
mer wieder neue Dimensionen der personalen Wirklichkeit entdecken, die
es ganz zu lieben gilt. Schließlich will die Liebe Gott als ganzen umfangen.
In der Liebe geht es also ums Ganze. Das Ganze, das die Liebe heißt, meint
die Fülle Gottes und des Menschen.

Die „Maßlosigkeit" der Liebe ergibt sich aus ihrer Totalität und deckt sich
teilweise mit ihr. Weil die Liebe aufs Ganze geht, kann sie nirgendwo Halt
machen, nirgends eine Grenze ziehen. Die Liebe ist als grenzenlose und vor-

2 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. VIII 528.
3 K. Rahner, Schriften zur Theologie, Bd. V 494-517; VIII 519-540.



Karl Rahners Theologie der Liebe 173

behaltlose und daher als „maßlose" jedem abverlangt. Zunächst einmal ist
für den Einzelnen die Liebe unvorhersehbar. Denn in der Liebe wagt er sich
selbst, bevor er sich selber ganz kennt, und er geht das Wagnis ein, ob und
inwieweit der Andere seine Liebe überhaupt zulässt oder erwidert. Hat er
sich auf das Abenteuer der Liebe eingelassen, wird von ihm eine maßlose
Liebe zum Anderen gefordert. Er soll maßlos lieben. Seine Liebe muss Lie-
be aus allen Kräften, aus ganzem Herzen und ganzem Gemüt sein oder wer-
den. Umgekehrt soll aber auch jeder bereit sein, die maßlose Liebe des An-
deren zu ihm anzunehmen. Jeder muss oder darf sich maßlos lieben lassen.

Die Maßlosigkeit der menschlichen Liebe beruht auf der maßlosen Liebe
Gottes zum Menschen. Weil Gott den Menschen unbedingt und unbegrenzt
liebt, soll und kann der Mensch grenzenlos lieben. Da der Mensch in diesem
Leben nie zur vollkommenen Liebe aus allen Kräften, aus ganzem Herzen
und aus ganzem Gemüt gelangt, bedeutet das praktisch in Bezug auf die
maßlose Liebe, dass sie nie gegeben, sondern immer unterwegs zu sich
selbst ist. Der maßlosen Liebe wohnt wesensmäßig die Dynamik inne, im-
mer mehr zu wachsen, die Grenzen immer weiter hinauszuschieben. Der
Mensch ist stets zu einer größeren Liebe verpflichtet, als er sie tatsächlich
schon besitzt. Wo deshalb die Liebe sich der Maßlosigkeit als ihrer eigenen
Tendenz zu weiterem Wachstum grundsätzlich verweigert, hört sie für
Rahner auf, Liebe zu sein.

Mit der Totalität und der „Maßlosigkeit" hängt auch das dritte innere Mo-
ment der Liebe eng zusammen: ihre Universalität. Rahner erläutert sie am
Beispiel der ehelichen Liebe. Ihr erkennt man zu Recht den Charakter einer
besonderen Intimität und Exklusivität gegenüber anderen als den Ehepart-
nern zu. Dennoch liegt darin nicht das letzte Wesen dieser personalen Liebe.
Die eheliche Liebe kann nicht so intim und exklusiv sein, dass sie aufhört,
Liebe zu sein. Sie darf sich nicht als eine - im Grunde egoistische - Zwei-
samkeit miss verstehen, nicht in einem „Egoismus zu zweit" stecken bleiben
oder in einen solchen umschlagen. Die Ehe ist vielmehr der Akt, der ein
„Wir" stiftet, das sich liebend allen öffnet. Auch eheliche Liebe ist nur dann
Liebe, „wenn sie nicht ausschließt, sondern eröffnet und einschließt, wenn
sie sich wirklich an den unerforschten und undurchschauten Fremden im-
mer neu wagt"4. In der ehelichen Liebe als bestimmter Liebe zu einem
bestimmten Menschen soll und kann nach Rahner eingeübt und erfahren
werden, was „Liebe" überhaupt ist und damit auch die Liebe, die offen ist
für alle, die Liebe zu allen, die Liebe zur ganzen Menschheit.

'VIII 527.



Johannes Herzgsell \1A

Die Liebe ist total und „maßlos", und sie ist universal. Sie bezieht sich ih-
rer eigenen inneren Tendenz nach auf alle Menschen und schließt nieman-
den aus. Sie kennt im Prinzip keine Einschränkung.

3. Die Selbstlosigkeit der Liebe

Als zwei weitere Grundsätze der Liebe führt Rahner das Prinzip der Unum-
kehrbarkeit und der Selbstlosigkeit ein.5 Die Unumkehrbarkeit betrifft die
Liebe zum Anderen, sowohl zum Nächsten als auch zu Gott, und besagt,
dass man den Anderen wirklich als Anderen und um seiner selbst willen
liebt. Die zwischenmenschliche Liebe, soll sie echt sein, muss „wirklich den
Anderen meinen, wirklich ihn an sich und in sich selbst, nicht aber seine Be-
deutung für den Liebenden selbst, nicht die Beglückung, die er dem Lieben-
den schenkt, nicht die Geborgenheit, die er gewährt, sondern ihn wirklich
selbst, so wie er in seiner Einmaligkeit und Uneinnehmbarkeit und Unver-
nutzbarkeit für sich selbst sinnvoll, gut und schön ist."6

Auch die echte Gottesliebe sucht ganz Gott als solchen und um seiner
selbst willen. Das wahre Wunder der Liebe zu Gott geschieht nur, wenn die
Bewegung auf Gott hin nicht noch einmal auf den Menschen zurück
schnappt und nicht noch einmal im Menschen selbst ihren Endpunkt hat,
wenn der Mensch aus sich herausgeht, sich über Gott vergisst, sich wirklich
selber in dem unsagbaren Geheimnis verliert, dem er sich willig ergibt.

In der wahren Liebe bewegt sich der Liebende von sich selbst weg auf den
Anderen hin und macht diese Bewegung nicht mehr rückgängig, kehrt nicht
mehr zu sich zurück. Wahre Liebe bleibt radikal selbstlos. An der Selbstlo-
sigkeit und Unumkehrbarkeit der Bewegung der Liebe ändert sich Rahner
zufolge auch nichts durch das Paradox, „dass der Mensch ... sein eigenes
wahres Wesen nur findet, indem er liebt, nur dann in der Wahrheit bei sich
selber ist, wenn er sich liebend vergisst, nur in sein wirkliches Wesen ein-
kehrt, indem ihm das Wunder einer Auskehr gelingt, die keine Rückkehr
mehr kennt."7 Die Selbstlosigkeit ist der einzige Weg zur Selbstwerdung.
Die selbstlose Liebe verbietet es, den anderen zum Mittel des eigenen
Glückes oder Nutzens, der eigenen Selbstverwirklichung, Erfüllung oder
Vollendung zu verzwecken. Nach Rahner liegt die unheimlichste Versu-
chung des Menschen darin, dass er die selbstlose Liebe insgeheim zum Mit-
tel seines eigenen Seins allein zu machen sucht. Das Prinzip der Selbstlo-

5 XIV 405-421.
6 XIV 408.
7 XIV 408.



Karl Rahners Theologie der Liebe 175

sigkeit lässt sich daher in dem folgenden zweiten Kernsatz der Liebe wie-
dergeben:

(L.2) In der wahren Nächsten- und Gottesliebe missbraucht die oder
der Liebende die andere Person nicht egoistisch, sondern liebt sie
als solche und um ihrer selbst willen. Gerade und allein in dieser
selbstlosen, unumkehrbaren Liebe zum Anderen findet sich parado-
xerweise der Mensch wahrhaft selbst.

4. Die Liebe als Selbstannahme und als Selbstvollzug

Von den drei Grundgestalten der menschlichen Liebe - der Liebe zu sich
selbst, zum Nächsten und zu Gott - behandelt Rahner eingehend als erstes
die wahre Selbstliebe.8 Für ihn gibt es im Leben des Menschen eine sittliche
Entwicklung zur Liebe hin, ein vorauslaufendes Anheben der Liebe. In die-
ser Phase findet sich der Mensch mehr und mehr als Person, dringt allmäh-
lich zum Kern seiner Person und seiner vollen Freiheit vor und kann positi-
ve sittliche Akte vollziehen, ohne dass diese sich bereits auf echte Liebe im
existentiellen Sinn belaufen würden. Solche vorauslaufenden sittlichen Er-
fahrungen bilden die notwendige Voraussetzung für die wirkliche Selbstver-
fügung in der Liebe. Verhältnismäßig früh in seinem Leben kann und wird
der Mensch für gewöhnlich zu jener existentiellen Tiefe und sittlichen Rei-
fe kommen, in der er ganz über sich selbst verfügt und so zur Liebe als dem
totalen Engagement seiner selbst gelangt. Damit hört aber die sittliche Ge-
schichte des Einzelnen nicht auf: „Das zeitliche Wesen des Menschen be-
dingt nicht nur einen phasenhaften zeitlichen Anlauf auf die Liebe hin, son-
dern auch eine solche phasenhafte Geschichtlichkeit der Liebe selbst."9

Denn die Liebe engagiert den Menschen zwar ganz, integriert aber nicht
schon gänzlich alles. Die Integration aller Dimensionen und Fähigkeiten des
Menschen durch die Liebe in die eigene Person steht als unvollendete Auf-
gabe noch aus und macht einen weiteren geschichtlichen Reifungsprozess
der Liebe vonnöten.

Die sittliche und existentielle Reifung zur Liebe hin schildert Rahner als
„Entdeckungsfahrt der eigenen Wirklichkeit" und der eigenen pluralen Wer-
te, als das vertrauensvolle Sicheinlassen auf die eigene dynamische Wirk-
lichkeit in allen ihren geeinten pluralen Dimensionen, als die totale Annah-
me und freie personale Übernahme des eigenen vorgegebenen Wesens. Die
eher rezeptive Selbstannahme kann und wird aber mehr und mehr überge-

* V 494-517.
' V 499.



Johannes Herzgsell 176

hen in einen aktiven Selbst- oder Wesensvollzug. Schon in den sittlichen Ak-
ten und Tugenden vor der Liebe vollzieht sich der Mensch selbst und kommt
zu sich selbst als Person. Aber erst durch die Liebe wird der Vollzug zum
ganzen Wesens- und Selbstvollzug. Liebe ist für Rahner der eine und ganze
Selbstvollzug der einen Person als einer, ist der totale Akt des Selbstvoll-
zugs und Engagements.

Bei Rahner umfasst also die Selbstliebe im weiteren Sinn sowohl die re-
zeptive Selbstannahme als auch den aktiven Selbstvollzug, die aktive
Selbstverwirklichung. Letzteres kann aber nur in der selbstvergessenen
Nächsten- und Gottesliebe wirklich gelingen. Denn wenn und insofern der
Mensch sich konsequent auf sein eigenes Wesen einlässt und versucht, sein
Selbst ganz anzunehmen, stößt er unweigerlich auf seine eigene grundle-
gende Verwiesenheit auf den Anderen, die sein eigenes Wesen ausmacht,
auf seine Offenheit für den Nächsten und für Gott. Er stößt in sich selbst auf
das Geheimnis der Liebe zum anderen.

Dementsprechend lässt sich ein dritter Kernsatz zur Liebe, ein Kernsatz
zur Selbstliebe, im Sinne Rahners formulieren:

(L.3) Echte Selbstliebe besteht darin, aus der Mitte der eigenen Per-
son heraus in Freiheit sein eigenes, konkretes und einmaliges, wirk-
liches und mögliches Wesen ganz - und nach und nach gänzlich -
anzunehmen. Weil und insofern aber zum Wesen und zum Selbst
des Menschen die Ausrichtung auf den Nächsten und auf Gott
gehört, schließt die Liebe zu sich selbst konsequenterweise die Lie-
be zum Nächsten und zu Gott schon in sich ein. Die wahre Selbst-
liebe führt ihrem eigenen Wesen und ihrer eigenen Dynamik nach
über sich selbst hinaus zur Nächsten- und Gottesliebe.

5. Wachstum und Ausreifung der Liebe

Den gesamten sittlichen Reifungsprozess des menschlichen Lebens be-
schreibt Rahner nicht nur als existentielle und personale Selbstfindung -
vom Mündigwerden über das Finden bzw. die Grundentscheidung der Liebe
bis zur Integration -, sondern auch als Bekehrung - von der Sünde über die
Grundentscheidung der Bekehrung hin zur Integration.10 Die Grundent-
scheidung der Liebe als totalen Engagements seiner selbst und die Grund-
entscheidung(en) der Bekehrung müssen im Leben des Einzelnen nicht zu-

10 Genauere Literaturangaben zu diesem Abschnitt wie zu den anderen Abschnitten in: J.
Herzgsell, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen Transzendenzbegriff
von Karl Rahner, 301-339, hier besonders 315-321.



Karl Rahners Theologie der Liebe 111

sammenfallen und werden es häufig nicht, und auch die Integrationsprozes-
se nach der jeweiligen Grundentscheidung gestalten sich nicht einfach
gleich. Aber in jedem Fall folgt der Grundentscheidung, in der der Mensch
zur Liebe gelangt oder sich bekehrt, ein langer, bis zum Ende des Lebens
währender Ausreifungs- und Integrationsprozess der Liebe.

Mit Blick auf die personale Selbstfindung bedeutet der Prozess der Aus-
reifung bzw. der Integration, dass der Mensch die vielfältigen, einander wi-
derstrebenden Kräfte seines Daseins in Liebe und durch Liebe in sich integ-
riert. Indem die Liebe alle Dimensionen des Menschen in sich auf- und hin-
einnimmt, vervollkommnet sie sich selbst. Die Liebe will ja zur Liebe aus
ganzem Herzen und aus allen Kräften werden. In der vollkommenen Liebe
sind alle Kräfte, alle pluralen Wirklichkeiten des vielschichtigen Menschen
rein auf Gott ausgerichtet. Die vollkommene Integration bzw. die vollkom-
mene Liebe kann der Mensch in diesem Leben nicht erreichen, er kann sie
nur asymptotisch anzielen. Und er kann sie vor allem nicht aus sich erlan-
gen, da er in sich selber keinen Einheitspunkt zu finden vermag, von dem
aus er die auseinander strebende Vielschichtigkeit seines Wesens einen
könnte. Die Einigung, innere Einheit und wahre Identität kann ihm nur von
Gott, dem absoluten „Einheitspunkt", gewährt werden und zukommen. Die
Liebe zu Gott ist die einzige totale Integration des menschlichen Daseins.
Sie vermag alles zu umfassen, und nur sie allein.

Mit Blick auf Sünde und Bekehrung bedeutet der Ausreifungs- und Integ-
rationsprozess das Ausleiden aller Sündenfolgen. Nach Rahner „miss-
braucht, vergewaltigt und schädigt" der Mensch durch schuldhafte Fehlent-
scheidungen aus der Mitte seiner Freiheit heraus seine eigene (übrige) Wirk-
lichkeit und verbildet sein eigenes Wesen.11 Die Schuld „objektiviert" sich
in den äußeren personalen Schichten, sie lagert sich darin gewissermaßen
ab. Und es gilt, diese „Erstarrungen", „Krusten" und „Rückstände" im
Äußeren der Person als „konnaturale", d.h. in die Wirklichkeit des Men-
schen eingegangene Folgen der Sünde auszuhalten und auszuleiden. Denn
auch wenn sich der Mensch bekehrt, bleiben diese konnaturalen Folgen „an
sich bestehen und können unter Umständen nur langsam umgewandelt und
aufgearbeitet werden in einem zeitlichen Prozess, der viel länger dauern
kann als die freie Umkehr im Zentrum der Person."12 Dieser zeitliche Pro-
zess der Reifung, Verwandlung und Integration nach der Bekehrung voll-
zieht sich Rahner zufolge als Weg der Aufarbeitung der Vergangenheit in
deren leidenmachenden „Überbleibseln", als Anverwandlung des ganzen,
durch die Schuld geschädigten Seins an die Grundentscheidung der Bekeh-

11 VIII475.
12II 206.



Johannes Herzgsell 178

rung, als gänzliche Reinigung und totale Durchreifung des Menschen aus
der Mitte seiner Begnadigung heraus. Vielfach ist dieser Prozess von Gott
her schon durch das Leben selbst vermittelt. „Gott baut durch das Leben
langsam falsche Haltungen ab, die wir schuldhaft aufgebaut haben."13 Und
dieser Prozess kann und wird häufig nicht nur sehr langsam, sondern auch
sehr leidvoll vonstatten gehen: „Welche Qual, welche unabsehbare seelische
Entwicklung, welche tödlichen Schmerzen eines seelischen Verwandlungs-
prozesses sind da noch zu bestehen, bis das alles anders ist."14

Die Liebe kann aber nicht nur im Ausleiden der konnaturalen Sündenfol-
gen reifen, sie kann auch in der Annahme der Gnade wachsen. Rahner un-
terscheidet daher zwischen dem Wachsen und dem Reifen der Liebe. Dem
Wachstum der Liebe entspricht bei ihm die ontische (seinsmäßige) Heilig-
keit und Heiligung, dem Ausreifen der Liebe die moralische Heiligkeit und
Reinigung. Freilich lassen sich im konkreten Leben die Gnade Gottes als
übernatürliche Vergöttlichung und Heiligung und die Gnade Gottes als Ver-
gebung der Schuld nicht völlig eindeutig voneinander scheiden.

Ein vierter Kernsatz zur Liebe könnte demnach bei Rahner heißen:

(L.4) Die Liebe kann nach der Grundentscheidung noch in einem
längeren asymptotischen Prozess durch die Annahme der vergöttli-
chenden Gnade wachsen und durch Integration aller vielfältigen
und einander widerstrebenden Kräfte sowie durch Ausleiden der
konnaturalen Sündenfolgen reifen und sich so von einer „ganzen"
Liebe in Richtung einer „gänzlichen" Liebe aus allen Kräften ent-
wickeln.

6. Die Nächstenliebe als der sittliche Grundakt des Menschen

Rahner vertritt eine strenge Identitätsthese (I) bezüglich der beiden Gestal-
ten der Liebe zum anderen.15

(I) Nächsten- und Gottesliebe sind streng (radikal) identisch.

Bei der Nächsten- und der Gottesliebe handelt es sich seiner Auffassung
nach nicht um zwei verschiedene Teilvollzüge der menschlich-christlichen
Existenz, sondern um eine solche Einheit, dass das Eine ohne das Andere
gar nicht ist, nicht begriffen und vollzogen werden kann.

13 VIII 47S.
14 VIII474.
15 VI 277-298.



Karl Rahners Theologie der Liebe 179

Da eine gegenseitige strenge Identität Einheit in beiden Richtungen be-
sagt, muss Rahner ein Doppeltes nachweisen:

(1.1) Nächstenliebe ist immer schon Gottesliebe; d.h. jeder Akt der
Nächstenliebe ist auch ein Akt der Gottesliebe.

(1.2) Gottesliebe ist immer schon Nächstenliebe; d.h. jeder Akt der
Gottesliebe ist (formell) auch ein Akt der Nächstenliebe.

Bezüglich (1.1) unterscheidet Rahner zum einen bei jedem menschlich-geis-
tigen Akt zwischen dem kategorialen (gegenständlichen) Objekt, das ange-
zielt wird, und dem transzendentalen (übergegenständlichen) Horizont, in-
nerhalb dessen das Objekt dem Subjekt begegnet. Zum anderen erinnert er
an seine theologische Überzeugung, dass jeder radikale positive sittliche
Akt in der gegenwärtigen, tatsächlichen Heilsordnung ein übernatürlicher
Heilsakt ist. Indem der Mensch nämlich im positiven sittlichen Akt den je-
weiligen sittlichen „Gegenstand" ganz annimmt, bejaht er notwendigerwei-
se auch den ihn umgebenden unendlichen Horizont als Bedingung der Mög-
lichkeit des sittlichen Aktes. Der Horizont ist aber nichts anderes als Gott
selbst. Der Mensch bejaht also mit dem sittlichen Gegenstand auch Gott. Je-
der radikale positive Akt des Menschen ist daher ein übernatürlicher Akt des
Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, ein Akt der übernatürlichen Liebe
(„Caritas") zu Gott, ein Heilsakt, der den Menschen rechtfertigt. Das gilt ein-
schlussweise und insbesondere von jedem ausdrücklichen Akt der Nächs-
tenliebe. Jede „Caritas" zum Nächsten ist immer schon übernatürliche „Cari-
tas" zu Gott.

Zur Begründung der These (1.2) setzt Rahner ganz allgemein bei der Sitt-
lichkeit des Menschen an und versucht, die Nächstenliebe als Grund und In-
begriff des Sittlichen überhaupt auszuweisen. Das Subjekt findet in Er-
kenntnis und Freiheit sittlich und existentiell zu sich selbst nur durch das er-
kannte personale Du, durch die liebende Kommunikation mit dem mensch-
lichen Du als solchem. Der Akt personaler Liebe zum menschlichen Du ist
daher für Rahner „der umfassende, allem anderen Sinn, Richtung und Maß
gebende Grundakt des Menschen", der eine sittliche Grundakt, „in dem der
Mensch zu sich kommt und über sich verfügt", in dem er die gegenständlich
gegebene „ganze Wirklichkeit erreicht, sich ihr gegenüber selbst total rich-
tig vollzieht".16 Alles Sittliche neben oder außer der zwischenmenschlichen
Liebe ist nur Moment, Voraussetzung, Anlauf oder Folgerung von ihr.

Mit der These (1.2) will Rahner den sittlichen Primat, nicht aber die sittli-
che Ausschließlichkeit der Nächstenliebe behaupten. Es gibt selbstverständ-

' VI 288, 294.



Johannes Herzgsell 180

lieh neben den Akten der Nächstenliebe andere sittlich positive Akte, wie et-
wa die ausdrücklich religiösen Akte, in denen man sich ausdrücklich be-
tend, vertrauend und liebend auf Gott bezieht, und die gemessen am „Ob-
jekt" eine höhere Würde haben. Dennoch ist und bleibt gemäß Rahner auch
der thematisch religiöse Akt als solcher der ausdrücklichen Nächstenliebe
gegenüber sekundär. Denn auch „die explizite Gottesliebe ist noch getragen
von jener vertrauend-liebenden Öffnung zur Ganzheit der Wirklichkeit hin,
die in der Nächstenliebe geschieht."17 Weil und insofern die konkrete
Nächstenliebe das sittlich Primäre ist und die gesamte Sittlichkeit des Men-
schen in der Welt ihren eigentlichen Sinn in der Nächstenliebe hat, ist für
Rahner jeder sittliche positive Akt und damit auch jeder ausdrückliche Akt
der Gottesliebe/orwe//, wenn auch nicht aktuell, ein Akt der Nächstenliebe.
Der Mensch kann Gott, den er nicht sieht, nur lieben, indem er liebend den
sichtbaren Mitmenschen liebt. Die konkrete Nächstenliebe ist daher für
Rahner der einzige sittliche Akt, in dem der Mensch sich selbst, die Welt
und Gott ganz erreicht.

Obwohl es Rahner gelingt, den sittlichen und existentiellen Vorrang der
Nächstenliebe herauszuarbeiten und zu begründen, bleibt seine Wendung
von der „formellen" Identität aller sittlichen Akte (einschließlich der Got-
tesliebe) mit der Nächstenliebe zunächst vage und bedarf einer weiteren
Präzisierung. Seine Auffassung von der Nächstenliebe lässt sich in einem
fünften Kernsatz zur Liebe zusammenfassen:

(L.5) Nächstenliebe ist als die konkrete Liebe zum Nächsten um
seiner selbst willen auch gegenüber der ausdrücklichen, „gegen-
ständlichen" Gottesliebe der primäre sittliche Grundakt des Men-
schen, in dem der Mensch sich selbst, die Welt und Gott ganz er-
reicht. Die ausdrückliche, konkrete Nächstenliebe ist der primäre
Akt der Gottesliebe.

7. Die spezifische Gottesliebe

Rahner ergänzt später den Grundsatz von der Identität der Nächsten- und
Gottesliebe durch den Grundsatz von der spezifischen Gottesliebe:

(G) „Und darum gibt es Gottesliebe, die nicht einfach mit Men-
schenliebe identisch ist."18

17 VI 295.
18 XIV 405-421, hier 414.



Karl Rahners Theologie der Liebe 181

Dabei beruft sich Rahner ausdrücklich auf das erste Gebot der Liebe als ers-
ter und letzter Maxime kirchlicher Verkündigung: „Höre, Israel, der Herr,
unser Gott, ist ein einziger Herr, und du sollst den Herrn, deinen Gott, aus
deinem ganzen Herzen und aus deiner ganzen Seele und aus deinem ganzen
Gemüt und aus deiner ganzen Kraft lieben (Mk 12,29)." Und er erinnert in
diesem Zusammenhang an den biblischen Aufruf: Sucht zuerst das Reich
Gottes! Eigentliche Gottesliebe kann sich unter anderem in der Treue zum
eigenen Gewissen oder in einer im Letzten still und unbedingt hoffenden
Gelassenheit ereignen, „in der einer im Sterben sich eben doch von einer un-
begreiflichen Verfügung nehmen lässt und diese als bergend annimmt."19

Auch in etlichen anderen Wendungen, die sich nicht, auch nicht indirekt, auf
die konkrete Nächstenliebe anwenden lassen, beschreibt Rahner eine spezi-
fische Gottesliebe, die nicht durch Nächstenliebe vermittelt ist. Die Liebe zu
Gott reißt den Menschen von sich weg und stürzt ihn „in die Unbegreiflich-
keit Gottes wie in einen unermesslichen finsteren Abgrund" hinein. Sie trägt
den Menschen in das bergende Geheimnis Gottes weg und befreit ihn von
sich selbst, um ihn frei zu machen. In der eigentlichen Liebe zu Gott ist der
Mensch „durchgebrochen durch die unabsehbare Vielfalt und Bewegtheit
der Mächte", die sein Leben tragen, bestimmen und bedrohen, ist sich der
Mensch selber genommen und „geborgen in dem unendlichen Gott ewiger
Fülle und Sicherheit, in der Unendlichkeit ohne Namen". In dieser Liebe hat
der Mensch Gott gefunden, indem er sich in ihn verloren hat. Das Spezifi-
sche dieser Gottesliebe liegt darin, keine bestimmte, besondere Leistung
und kein Teilvollzug des Menschen zu sein, sondern das Eine und Ganze des
menschlichen Existenzvollzugs.

Die „transzendente" oder „transzendentale", d.h. ungegenständliche, in-
tensive Gottesliebe hat nach Rahner auch spezifische Folgen, immer unter
der Voraussetzung, Gott werde wirklich um seiner selbst willen und nicht
um dieser „nützlichen" Folgen willen geliebt: Freiheit und Trost bzw. Frie-
de, und unter anderem ein verantwortungsvolleres, segensreicheres inner-
weltliches Handeln und eine befreiende „entgötzende Relativierung" alles
Innerweltlichen. Die entscheidende Frage ist nicht, ob die Liebe zu Gott die-
se befreiende Wirkung hat und wirklich von allem, auch von einem angst-
haften Selbstbesitz befreit, sondern ob der Mensch es tatsächlich fertig
bringt, Gott selbstlos zu lieben. Aber diese Sorge der Liebe um sich selbst
muss und darf der Mensch noch einmal überholen und relativieren durch die
Liebe zu Gott selbst: „Und weil in der innersten Mitte unserer Existenz im
Heiligen Geist und in dem Wort der Offenbarung in Jesus Christus Gott uns
geoffenbart hat, dass er immer bereit ist, selber diese Liebe zu ihm durch

1 XIV 41 lf, sowie im Folgenden XIV 41 Off.



Johannes Herzgsell 182

seinen eigenen Geist zu bewirken, lassen wir uns getrost auf die glaubende
Hoffnung ein, dass wir Gott lieben, auch wenn die Erbärmlichkeit unseres
Herzens selbst kaum etwas davon weiß und das Wunder solcher Liebe ewig
unbegreiflich ist, glaubwürdig nur dem ist, der, wenn diese furchtbare Frage
aufsteht, versucht, zur Liebe Gottes selbst zu fliehen, und den Mut hat, die-
se Frage letztlich unbeantwortet stehen zu lassen."20

Mithin lässt sich ein sechster Kernsatz - zur Gottesliebe - aufstellen:

(L.6) Gottesliebe ist in ihrer eigentlichen und ursprünglichen Ge-
stalt „transzendentale"', d.h. ungegenständliche, innerliche Liebe zu
Gott. Für gewöhnlich ist sie als solche gegenständlich vermittelt,
insbesondere durch die konkrete Liebe zum Nächsten. Da sie aber
wegen ihrer bleibenden oder wachsenden Innerlichkeit und Überge-
genständlichkeit nicht einfachhin in der Nächstenliebe aufgeht,
kommt ihr gegenüber der Nächstenliebe eine eigenständige Bedeu-
tung zu.

8. Die Einheit von Gottes-, Nächsten- und Selbstliebe

Lässt sich Rahners Identitätsthese (1.2), der zufolge jede Gottesliebe (for-
mell) identisch ist mit der Nächstenliebe, mit seiner These (G) von der spe-
zifischen Gottesliebe vereinbaren? Oder anders gefragt: Lässt sich seine
strenge Identitätsthese (I) angesichts des Kernsatzes (L.6) von der Gottes-
liebe aufrechterhalten?

Gottes- und Nächstenliebe sind nicht einfachhin identisch. Das schon al-
lein deshalb, weil die beiden „Gegenstände" absolut verschiedener Art sind
und wir sie dementsprechend nur auf radikal verschiedene Weise lieben
können. Den unendlichen absoluten überweltlichen Gott, der der Grund und
der Horizont und das letzte Geheimnis von allem ist, können wir angemes-
sen nur un- oder übergegenständlich lieben, den endlichen, vielfach be-
grenzten Mitmenschen können wir konkret nur „gegenständlich", als relati-
ven „Gegenstand" innerhalb der Welt lieben. Es gilt aber nach Rahner, die
innerste Verschränkung zwischen Gottes- und Menschenliebe immer deutli-
cher und unerbittlicher herauszuarbeiten, immer radikaler zu zeigen, dass
das Eine jeweils schon im Anderen steckt. Gottesliebe und Nächstenliebe
bedingen sich gegenseitig. Nur wer Gott liebt, kann es fertig bringen, sich
bedingungslos auf den Anderen einzulassen. Und nur wer den Nächsten
liebt, kann wissen, wer eigentlich Gott ist; denn Gott ist die innerste Inner-

»XIV416f.



Karl Rahners Theologie der Liebe 183

lichkeit des Menschen. Gott lässt sich in der Welt nur im Nächsten dank des-
sen „Ek-sistenz" in Gott hinein, dank des Hineinragens der menschlichen
Existenz in das Leben Gottes, ganz finden. Die Einheit der Gottes- und
Menschenliebe gipfelt in der Liebe zu Jesus Christus, in der die beiden For-
men der Liebe auch in Bezug auf den „Gegenstand" zusammenfallen.

Unproblematisch an der Einheit von Gottes- und Nächstenliebe sind die
Akte der konkreten Nächstenliebe, in denen der Nächste spezifisch und zu-
gleich Gott spezifisch (nämlich ,,transzendental"-übergegenständlich) ge-
liebt wird. Problematisch sind die ausdrücklichen „privaten" religiösen Akte
der Gottesliebe, denen Rahner nur eine formelle, aber keine materiale Iden-
tität mit der Nächstenliebe zuschreibt. Die Identität lässt sich aber auch bei
diesen Akten wahren. Jeder echte, selbstlose Akt ausdrücklicher (gegen-
ständlich vermittelter) Gottesliebe, in dem wir Gott um seiner selbst willen
lieben, stellt einen Akt der „transzendentalen", d.h. innerlichen, habituellen
Nächstenliebe dar, insofern sich durch den Akt unsere Einstellung zum
Nächsten real ändert (nämlich bessert), und wir dem Nächsten in Zukunft ak-
tuell anders (nämlich liebender) begegnen können. In jedem ausdrücklich-re-
ligiösen Akt der Gottesliebe wird der Nächste habituell („transzendental"-
innerlich) geliebt. Er wird, wenn auch nicht aktuell, so doch real mitgeliebt.

In die Einheit von Gottes- und Nächstenliebe lässt sich auch die echte
Selbstliebe einbeziehen. In jedem Akt echter liebender Selbstannahme bes-
sert sich auch unsere Einstellung zu Gott und zum Nächsten und werden die-
se habituell geliebt. Von daher lässt sich ein weiterer Kernsatz zur Liebe im
Sinne Rahners formulieren, ein Kernsatz zur Einheit der Liebe:

(L.7) Nächsten-, Gottes- und Selbstliebe sind zwar real verschieden
und müssen dementsprechend auseinander gehalten werden. Sie be-
dingen aber einander auch wirklich und bilden eine echte Einheit.
Auch wenn das „Objekt" der Liebe zwischen Mitmensch, Gott und
Selbst wechseln kann und im konkreten Vollzug tatsächlich wech-
selt - im Inneren vollzieht der Liebende immer die eine Liebe, in
der er die eine Wirklichkeit Gottes und des Menschen existentiell
ganz bejaht. Die Liebe des Menschen ist eine.

Die selbstlose Liebe zu Gott, zum Nächsten und zu uns selbst überfordert
uns21. Nur die Liebe Gottes zu uns vermag auch das Wunder unserer Liebe
zu vollbringen. Darum ist unsere Liebe als Antwort auf die Selbsthingabe
Gottes an uns letztlich reine Gnade Gottes, die Gott jeder und jedem von uns
zu schenken bereit ist.

21 XIV 411.


