
Was für ein Glück?
Ein christlicher Blick auf ein aktuelles Thema

Ludger Aegidius Schulte, Münster

I. Das schillernde Glück

Des einen Eulen sind des anderen Nachtigallen. Das gilt auch für das Glück,
denn es gibt viele Arten: das selbstvergessene Glück des Spiels und des
Festes, das Glück der Ekstase und die Freude der kleinen Ereignisse, das
„Abenteuer gleich um die Ecke“1; das Glück im Beisammensein mit ande-
ren und in der Erfahrung der eigenen Individualität, das Glück der ruhevol-
len Entspannung – im Spüren des Atems, der kommt und geht; das Glück im
Gefühl der eigenen Stärke und der Fähigkeit, etwas zu tun, wahrzunehmen,
schenken, denken, träumen, fragen zu können; das Glück von Sinnlichkeit
und Sinnerfahrung; das Glück des Ernstes und des Humors. 

All diese Glücksperlen gibt es, jedoch der Mensch fragt auch: Wie kann
es wieder glücken? Wie kann das Leben als Ganzes glücken? Ohne die Fra-
ge nach dem glückenden Leben wäre der Mensch kein Mensch. „Alle Men-
schen streben nach Glück.“ Diesen Satz kann man bis aufs Wort gleich bei
Aristoteles, Augustinus, Thomas v. Aquin, Blaise Pascal, bei Immanuel
Kant oder bei Siegmund Freud lesen, und er erfährt gerade in der gegenwär-
tigen Philosophie eine große Renaissance.2

Der Mensch versucht, die vielen Teile seines Lebens zum Ganzen eines
gelingenden Lebens zusammenzufügen. Menschen „führen“ ihr Leben, und
sie müssen auch das noch lernen. So müssen sie auch bis zu einem gewissen
Grad das Glück erlernen. Unmittelbare „Glückseligkeit“ gibt es nicht als
stabile Vorgabe. Hier ist die Lebenskunst gefragt. Aber wer lehrt sie schon?
Und welche? Zum Glück, das macht die ganze Angelegenheit nicht leichter,
gehört nicht nur das eigene Glück. Zerbrechlich ist das Zusammenspiel zwi-
schen eigenem gelingenden Leben und den Interessen der Anderen. Auch
hier gibt es keine vorgegebene Harmonie, sondern immer neues Bemühen

1 P. Bruckner/A. Finkielkraut, Das Abenteuer gleich um die Ecke. Kleines Handbuch der All-
tagslebenskunst. München/Wien 1981.
2 Hier nur eine kleine Auswahl: R. Spaemann, Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik.
Stuttgart 1989; W. Janke, Das Glück der Sterblichen. Eudämonie und Ethos, Liebe und Tod.
Darmstadt 2002 (Lit.); A. Pieper, Glückssache. Die Kunst gut zu leben. Hamburg 2001; G.
Bien (Hrsg.) Die Frage nach dem Glück. Stuttgart 1978; Ders., Glück – was ist das? Frank-
furt a. M. 1999.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 184



Was für ein Glück? 185

und Versagen. Die Frage nach dem Glück ist eben auch eine Frage nach dem
glückenden Zusammenleben der vielen! Zahlreich sind also die Spiegelun-
gen des Glücks.

Das ausgesperrte Glück

So sehr wir auch nach dem Glück fragen, wollen wir eigentlich unser
Glück? Oder  sperren wir unsere Glückserfahrungen nicht vielmehr aus?
Glück ist immer eine Herausforderung an uns. Verschließen wir uns vor dem
Glück vielleicht aus Angst, vielleicht aus Sorge, im Bisherigen verwirrt zu
werden? „Alles, was die Seele durcheinander rüttelt, ist Glück“, sagt Arthur
Schnitzler.3

Ist es nicht wahr: „Der Unfähigkeit, über ungelebtes Leben zu trauern,
entspricht die Unfähigkeit, Erfahrung von Heil, verleiblicht in Erfahrungen
von Glück, wahrzunehmen.“4 Die Angst vor Glückserfahrungen hat vieler-
lei Gestalt: Angst vor Verletzung, vor Unkontrollierbarem, vor der Wahr-
heit, vor der Endlichkeit, vor der Transzendenz. Eine junge Frau sagt ent-
schieden: „Ich werde mich auf keine Beziehung mehr einlassen. Ich habe
schon jetzt panische Angst vor dem, was geschehen könnte, wenn eine sol-
che Beziehung wieder zerbricht. Das wäre für mich viel zu schmerzlich. Ich
wünschte, ich könnte auf einen Knopf drücken – und das Glück wäre da und
würde bleiben. Aber das gibt es nicht, und deshalb verzichte ich lieber.“ Die
Vermeidung von Glückserfahrungen aus Angst vor Enttäuschung und Ver-
letzung, aus Angst vor Erfahrungen, die wir nicht mehr voll in der Hand ha-
ben, und aus Furcht vor der Wahrheit ist weiter verbreitet als oft gedacht. Es
ist auch die Angst vor der Vergänglichkeit. Glück läßt sich nicht konservie-
ren, ist nicht wiederholbar, schon gar nicht machbar und immer endlich. 

Sich dem Thema Glück zu stellen, bedeutet immer auch, sich seiner ab-
schiedlichen, endlichen Existenz zu stellen. Ist das ohne umfassenden Sinn-
horizont möglich?5 Entschwindet uns das nahe Glück, weil wir uns im Letz-
ten nicht loslassen können und deshalb auch nicht empfänglich sind für den
Moment? Wenn uns Letztes, wenn uns Gott nicht hält, können wir die He-
rausforderung und das Geschenk des Jetzt kaum zulassen. Das Leben kann
nicht vorkommen, weil wir es schon immer im Griff halten müssen.

3 Zitiert nach: O. Betz, Das dialektische Glück, in: KatBl 102 (1977) 443–451, 446.
4 C. Müller, Glück als Thema der Theologie oder: Über die Bereitschaft zur Glückserfahrung,
in: ThZ 46  (1990) 266–281, 271.
5 Vgl. K. Lehmann, Sinnsuche und Offenbarung, in: P. Reifenberg (Hrsg.), Sehnsucht nach
Sinn. Hoffnung – Orientierung – Glauben. Frankfurt a. M. 2003, 53–68.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 185



Ludger Aegidius Schulte 186

Das Glück, so sehr wir es ersehnen, ist gar nicht so sehr erwünscht, wie
wir glauben. Im Leben muß ich nicht nur mit meiner Not irgendwohin, um
nicht zu verzagen, ich muß auch mit meinem Glück irgendwohin, um mich
von ihm von mir wegreißen zu lassen, denn es hat gerade in allem Be-
glückenden etwas unwägbar Provozierendes an sich. Es bricht mich auf. Es
ruft nach mehr. Wer will diesen Weg gehen? Wie? Und wohin?

Glücksversprechungen

Der Buchmarkt bietet zahlreiche Rezepturen feil. „Die Glücksformel oder
Wie die guten Gefühle entstehen“ von Stefan Klein6, aber auch „Der Weg
zum Glück“ des Dalai Lama7 stehen wochenlang an der Spitze der beliebtes-
ten Sachbücher. Kurse und Trainingsprogramme zum glücklichen Leben
florieren. Es gibt eine gegenwärtige Pflicht zum Glück in unserer Gesell-
schaft. „Was für ein Glück ist denn erstrebenswert?“, fragt sich der kritische
Beobachter. Je mehr das Glück als ultimative Forderung dargestellt wird,
von jedem freudiges Vergnügtsein und absolute Leistungsbereitschaft zum
Glück erwartet wird, desto mehr erzeugt sie Enttäuschung, Scham und
Depression. Als wären wir die Meister unseres Schicksals und unserer
Verzückung, fähig, sie nach Lust und Laune zu schaffen. Nach dem Instant-
Tütensuppen-Glück wird gefahndet, die Gebrauchsanweisung gleich mit
dabei. Welches auch immer die gewählte Methode der Glücksjagd sei, ob
biochemischer, somatischer, psychischer oder spiritueller Art, vorausge-
setzt wird meistens die Vorstellung, dass glückselige Zufriedenheit für jeden
erschwinglich ist, wenn man die Mittel dazu kennt. Die Machbarkeit steht
im Focus der Aufmerksamkeit.8

Es gibt die nicht ganz unbegründete Ansicht: Wer sein Unglück sucht,
sollte sich einfach intensiv mit dem Glück beschäftigen. Er sollte sich nicht
mit weniger zufrieden geben als mit einer bedingungslosen Klärung der Fra-
ge: Was ist das Glück an sich? Wer sich mit einer solchen Frage rüstet, streut
sich mit vollen Händen das Salz dieser Welt in seine Wunden.9 Schon bald,
zu keiner Lösung kommend, wird er sich unglücklich empfinden. Sollte es
anders gehen? Im ganz und gar christlichen Sinne lautet die These schlicht:
Zum Glück haben wir den Glauben. Das Glück ist ohne Glauben auf Dauer

6 Hamburg 7. Aufl. 2002.
7 Freiburg u. a. 7. Aufl. 2002.
8 P. Brückner, Verdammt zum Glück. Der Fluch der Moderne. Berlin 2002.
9 S. Gammel, Unglück für Anfänger, Fortgeschrittene und Profis. Eine Anleitung, in: Glück.
der blaue reiter, Journal für Philosophie Nr. 14. Stuttgart 2001, 6–10, 9. S. a. P. Watzlawik,
Anleitung zum Unglücklichsein. München 1983.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 186



Was für ein Glück? 187

nicht erträglich, weder in seiner mitreißenden Dynamik noch mit den nach-
hinkenden Enttäuschungen. Der produzierte partikuläre Sinn ist doch ein
Spiel im und am Unsinnigen, wenn der Horizont des Glaubens nicht das
Ewige erschließt. Was dies im Einzelnen bedeutet, soll im Folgenden frei-
gelegt werden.

Nehmen wir das Glück zunächst einmal wörtlich, also vom Sprachge-
brauch her, um ihm auf die Spur zu kommen.

Das Glück beim Wort genommen

Das deutsche Wort „Glück“ wird offensichtlich in zwei unterschiedlichen
Grundbedeutungen verwendet, die in anderen Sprachen begrifflich ausein-
ander gehalten werden. Lateinisch etwa als fortuna und beatitudo; im Grie-
chischen als eutychia und eudaimonia, im Französischen als la bonne chan-
ce und le bonheur, im Englischen als luck und happiness. Gemeint ist zum
einem der Glückszufall, die Glücksgabe, die wir nicht erzwingen können,
also das Glück, das man hat. Zum anderen das Glücklichsein, das Erfül-
lungsglück, eine Einheit aus Wohlergehen und Wohlbefinden, also das
Glück aus einem wohlgeratenen Leben. Der Lottogewinn ist ein Glücksfall.
Er bedeutet jedoch noch nicht, dass man glücklich ist. Die beiden Bedeu-
tungsvarianten sind in einer scheinbar paradoxen Sentenz von Artur Gorski
enthalten: „Derjenige pflegt tatsächlich glücklich zu sein, der sein Glück
nicht dem Glücke verdankt.“10 Glück ist also nach Gorskis Meinung nicht
ein von außen unverfügbares Zufallendes, sondern  eine seelische Zuständ-
lichkeit beziehungsweise auch eine seelische Haltung und geistig-sittliche
Einstellung zur Wirklichkeit. Aber ist das allein wahr? Bin ich meines
Glückes Schmied, wenn ich nur auf rechte Weise in den Wald rufe?

Das deutsche Wort „Glück“ läßt diese Einseitigkeit nicht zu, und viel-
leicht ist es darin besonders wahr, weil es beides zusammenhält: das Zufalls-
bzw. das Empfindungsglück und das Erfüllungsglück. Das Glück kann ers-
tens das des Augenblicks sein, das Hochgefühl und das Höhepunkterlebnis,
und es kann zweitens zugleich einer seelischen Haltung entspringen, einer
Seligkeitslehre, der inneren Ruhe und Zufriedenheit, der man sich durch ei-
ne Lebenskunst annähern kann. So ist Goethes Ausspruch wohl verständ-
lich: „Das Glück tut’s nicht allein, sondern der Sinn, der das Glück herbei-
ruft, um es zu regeln.“11 Das Ziel, das Glück, aber muss sich, trotz aller

10 Zitiert nach: G. Bien, Der Güter Schönstes. Schwierigkeiten mit dem Glück, in: Evangeli-
sche Kommentare 4/1989, 39–42.
11 Ebd.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 187



Ludger Aegidius Schulte 188

Annäherung immer erst noch einstellen. Der Geschenkcharakter ist dem
Glück zutiefst zu eigen, und eben das ist das Beglückende. Das Glück ist ei-
ne schimärische Angelegenheit; weil es immer ein schlechterdings unver-
fügbares Moment enthält, kann es so etwas wie eine Anleitung zum glückli-
chen Leben nicht geben, aber der Mensch kann es herbeirufen oder abweh-
ren durch seine Haltung. Das Entscheidende liegt jedoch nicht in seiner
Hand.

Hauptsache glücklich?

Nach welchem Glück suchen wir? Nach dem totalen und endgültigen Glück,
nach dem nicht mehr überbietbaren Gipfel, der über alles Dagewesene hin-
ausragt? Oder fragen wir nach dem Glück, dem ich mich durch eine
bestimmte Kunst des Lebens annähern kann? Dann erhebt sich sofort die
nächste Frage: Mit welcher Lebenskunst nähere ich mich welcher Glücks-
vorstellung? Die einen meinen, es in der Kontemplation (d. h. in der Emp-
fänglichkeit, der Stille) zu finden, andere in der entschlossenen Tat, wieder
andere in der Lustbefriedigung oder Libertinage (Ausschweifung), in der
einzigen Liebe, der Hingabe für andere und so weiter. 

Jeder hat seine eigene Vorstellung vom Weg zum Glück. Es kann in allen Bereichen des
Lebens gefunden werden – beim Liegen unter einem blühenden Kirschbaum, beim Wäsche-
Bügeln wie beim Reinigen der Wunde eines Obdachlosen – und mit einem weiten Spektrum
von Gefühlen verbunden sein, da es sich in keinem Einzelnen wirklich fassen läßt. Aber ist
Glück nur eine Frage der Empfindung, oder ist nicht auch die Frage nach dem wahren Glück
zu stellen, also nach dem angemessenen Gut, das mich mit Freude erfüllt? Ist die Glückselig-
keit des Nasenbohrers im gleichen Maße Glück wie die Freude über das neugeborene Kind?
Müssen wir nicht immer auch die Frage nach der „Glückswürdigkeit“ stellen? Dazu eine
Stichprobe anhand zweier gegenwärtig gängiger Glücksmodelle.

„Glücklich ist, wer alles hat, was er will!“12 Diese knappe Glücksformel
bezeichnet wohl am ehesten, was die meisten Menschen heute unter Glück
verstehen. Sie hat aber wahrlich ihre Kehrseite. Traumberuf, Haus und Kin-
der, Traummann, materielle Existenzsicherung, solche „Glücksgüter“ mö-
gen hilfreich sein auf dem Weg zum Glück, aber so machen z. B. Geld und
Besitz ab einer bestimmten Größenordnung nicht mehr nur glücklich. Im
Gegenteil, sie bereiten Sorgen, wie der Besitz erhalten, geschützt und ver-
mehrt werden kann. „Nicht in Besitz und Verfügung (auch von geistigen
Gütern, d. Vf.) liegt das Glück, sondern in dem, wozu solches uns verhilft.

12 Dieses Wort des Hl. Augustinus, der 288 Lehrmeinungen zum Thema „letztes Glück des
Menschen“ des antiken Enzyklopädisten Varro anführt, ist hier nach J. Pieper, Glück im
Schauen, in: Was ist Glück? München 1976, 39, zitiert. Vgl. auch K. Frielingsdorf, „Glück-
lich leben“, was heißt das?, in: GuL 66 (1993) 321–328.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 188



Was für ein Glück? 189

Es ist eine alte Einsicht, daß das, was für den Menschen das Wesentliche ist,
überhaupt nicht so sehr in den äußeren Dingen liegt, die wir anzuhäufen ver-
mögen. Für die Frage nach dem Glück bedeutet dies ganz konkret: Was im-
mer wir uns erarbeiten und beschaffen, um damit und daraus zu leben, ent-
scheidend bleibt, worin das so ermöglichte Leben selbst besteht.“13

Im Hinblick auf ein glückendes Leben geht es also letztlich nicht so sehr
darum, wie wenig oder wie viel wir zum Leben haben, sondern um die rich-
tige Ausrichtung und Einstellung unseres Lebens, d. h., was wir unter einem
glücklichen Leben verstehen.

Eine zweite, schon in der Antike gut bekannte, heute mehr und mehr gän-
gige Glücksformel heißt: Glück ist das Überwiegen von Lustgefühlen in ei-
ner Lebensspanne. Der Mensch, so heißt es in der dazu gehörigen philoso-
phischen Strömung des Utilitarismus, strebt nach solchen Lustgefühlen und
vermeidet Unlust. Darum dreht sich alles Begehren, das ist der zentrale An-
trieb. Solches Denken tendiert dazu, Situationen, Gegenstände und Hand-
lungen zu nivellieren unter dem einzigen Gesichtspunkt, ob sie Lust oder
Unlust bringen. Die Lust macht alles gleich: die Mozart-Arie, die Big-
Brother-Show, die Talkrunde mit Frau Christiansen und das „Historische
Wörterbuch der Philosophie“. Wenn es dir Spaß macht? Das Glück ist nicht
Objekt und nicht wertbezogen, sondern allein auf das subjektive Empfinden
ausgerichtet. Schon Platon musste sich mit solchen Ansichten herumschla-
gen. Er wählte drastischere Beispiele, um dieses Denkmuster zu unterlau-
fen. Da hat jemand einen quälenden Hautausschlag, die Krätze. Um sich
Linderung zu verschaffen, kratzt er sich. Im Vergleich zum Leiden zuvor
stellt sich dadurch gewiß Erleichterung oder sogar Lust ein. Ist diese „Lust“,
so läßt Platon Sokrates fragen, nun gleichrangig mit der Lust, beispielswei-
se ein schönes, gehaltvolles Gespräch zu führen? 

Machen wir ein Gedankenexperiment.14 Ein Mensch wird festgeschnallt und in einen Däm-
merzustand versetzt. Der Weltkontakt also wird abgebrochen. Dann injiziert man ein Mittel,
das ihn in einen irgendwie euphorischen, lustvollen Zustand versetzt. Ist dieser Mensch
glücklich zu nennen? Würde er es im Rückblick von sich selbst sagen, wenn er aufgewacht
ist? Doch wohl kaum. Obwohl dieses Verfahren gewissermaßen der kürzeste Weg zur Her-
stellung von Lustgefühlen darstellt, weigern wir uns, die injizierte Euphorie des Gefesselten
einen lustvollen und glücklichen Zustand zu nennen. Wohl gerade deshalb, weil er der direk-
te Weg ist. Kein Umweg durch die Welt, keine Begegnung, kein Tun, kein Rückbezug auf das
eigene Dasein. Aus diesem Gedankenexperiment – das nicht ganz unrealistisch ist, denken
wir an die Drogenkultur oder den Alkoholrausch – ziehe ich einen Schluss: Das Glück ist
nicht etwas, das wir auf direktem Weg erreichen, noch machen und herstellen können. Wir
lieben einen Menschen nicht, um glücklich zu sein, sondern wir lieben ihn und sind dann und

13 U. Hommes, Nachwort, in: Was ist Glück? München 1976, 242f.
14 Das Experiment stammt von Robert Spaemann. Hier zitiert nach R. Safranski, Jenseits des
Glücks. Lebenskunst im Anschluss an Nietzsche, in: Glück. der blaue reiter, Journal für Phi-
losophie, a.a.O., 30–35, 30.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 189



Ludger Aegidius Schulte 190

deshalb glücklich. Oder: Eine bestimmte Arbeit, ein bestimmtes Werk verrichten wir nicht,
um glücklich zu sein; sondern wir verrichten dieses Werk, diese Arbeit, und wenn es uns ge-
lingt, werden wir dabei glücklich sein. 

Wir müssen also unterscheiden zwischen dem Glück desjenigen, der beim
Nasebohren fündig wird, und dem Glück, das sich auf dem Handrücken der
Handlung, also nachfolgend einstellt, nachdem ich z. B. nach langem Zö-
gern für einen anderen Menschen eingestanden bin. Dies kann vordergrün-
dig sehr viel an Frust, ja an Leid hervorrufen, nachklingend aber einen inne-
ren Frieden glückenden Lebens. Manches vordergründige Glück muß über-
wunden werden, damit reifes Glück wachsen kann. Der Leiderprobte
Mensch ist nicht ein unglücklicher Mensch. Wohl aber ist Nietzsche an die-
ser Stelle Recht zu geben: Er ist des echten Glückes fähiger.15 Nicht jedes
Glück besitzt gleiche Glückswürdigkeit, und es gibt sich nicht auf direktem
Wege. Es läßt sich nicht erzwingen und erkaufen. Es ist die Paradoxie des
Glücks: „Es entzieht sich uns genau und gerade in dem Maße, in dem wir es
intendieren.“16 So sei jedem sein Wellnessglück gegönnt oder ein gut gela-
gerter Whiskey, wenn es klar ist, wo es in der eigenen Lebensführung seinen
berechtigten Ort findet. Hauptsache glücklich! Gilt nicht! 

Glück im Unglück?!

Muss, wer dem Glück auf die Spur kommen will, nicht auch nach dem Un-
glück fragen? „Denn für Menschen gibt es das nicht: das schattenlose
Glück. Daß alles Zuträgliche vorhanden ist und alles Abträgliche fehlt: das
ist nicht menschenmöglich. ... Menschliches Glück ist – ganz elementar –
stets nur Glück im Unglück.“17 Man hat auf diese Tatsache verschiedene
ausweichende Antworten zu geben versucht, um das Glück doch noch im
Unglück siegen zu lassen. Vor allem seitdem der letzte Horizont eines tra-
genden Glaubens gesellschaftlich in der Neuzeit verglüht ist, ist Gott für
viele kein lebendiger Ort letzter Glückseligkeit mehr. Es bleibt nur der eige-
ne Horizont. Es bleibt nur diese Welt und ich in ihr.

D. h., hinter der Glücksversessenheit unserer Zeit läuft ein dunkler Ab-
grund. Es ist das Ahnen, dass es hinter dem Unglück, das wir erfahren, kein
Glück gibt, das ein Ausgleich sein könnte. Das Unglück hat im „Glück im
Unglück“ stets das letzte Wort. So dass Siegmund Freud sagen konnte: „Daß

15 Vgl. R. Safranski, Jenseits des Glücks, a.a.O., 30.
16 V. E. Frankl, Der Wille zum Sinn. Stuttgart 1972, 16.
17 O. Marquard, Glück im Unglück. Zur Theorie des indirekten Glücks zwischen Theodizee
und Geschichtsphilosophie, in: ders., Glück im Unglück. Philosophische Überlegungen. Mün-
chen 21996, 11–38, 11.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 190



Was für ein Glück? 191

der Mensch ‚glücklich‘ sei, ist im Plan der ‚Schöpfung‘ nicht vorgesehen“;
„das Leben, wie es uns auferlegt ist, ist zu schwer für uns“, und er zitiert
dann Fontane: „Es geht nicht ohne Hilfskonstruktionen.“18 Ob es aber wirk-
lich mit Hilfskonstruktionen geht, das ist sehr fraglich.19 Der Mensch ist,
nicht nur bei Freud, in der Moderne ein Prothesengott, der sich mit Hilfs-
konstruktionen einen Ausweg aus dem Dilemma des Daseins verschaffen
will.

Die Neuzeit hat auf die unglückliche Frage nach dem Glück drei Prothe-
sen angeboten, die in zahlreichen Glücksratgebern wiederholt werden: Das
Kompensieren des Unglücks. Das Ignorieren des Unglücks. Die Resigna-
tion, d. h. die Schleifung der radikalen Glücksfrage bzw. die Zufriedenheit
mit dem kleinen Glück.

1. Das Kompensieren des Unglücks20

Natürlich gibt es das Unglück, aber es gibt eben das Glück im Unglück, d. h.
entweder als schwache Version: „Es gibt das Glück trotz des Unglücks“.
Oder die starke Version: „Es gibt das Glück durch das Unglück“. So heißt es
in einem geistesgeschichtlich wichtigen neuzeitlichen Text: „Übel gibt es in
der Welt, nicht um Verzweiflung hervorzubringen, sondern Tätigkeit.“21 Da-
her läßt sich z. B. sagen: Es gibt in der Geschichte gegensätzliche Kräfte,
aber – Glück im Unglück – sie beflügeln den Fortschritt. (Die Fortschrittsi-
dee ist die institutionelle Bewältigung des Unglücks und der Unzufrieden-
heit in der Moderne.). Der Mensch ist ein Stiefkind der Natur, zum Unglück,
so sagt Herder, aber – Glück im Unglück – nur deswegen hat er die Sprache
(die Musik... die Ästhetik); oder Hegel: Es gibt – zum Unglück – das Un-
vernünftige, aber – Glück im Unglück – gerade dadurch wird Vernünftiges
bewirkt: Das ist „die List der Vernunft.“ Es gibt Pathologisches und seine
Passionen im Menschen, so Schelling, Schopenhauer, Benn u. a., aber –
Glück im Unglück – gerade darin steckt die Chance zur Genialität und den
sublimen Freuden der Kunst. Die gleiche Hilfskonstruktion der Kompensa-
tion ließe sich sowohl für die Psychologie (Freud: Kultur durch Kompensa-
tion der Libido) und die Anthropologie (Plessner, Gehlen) deutlich machen. 
In der Literatur heißt der Gedanke dann bei Hölderlin so: „Wo aber Gefahr ist, wächst das
Rettende“; bei Wilhelm Busch: „Wer Sorgen hat, hat auch Likör.“ 

Ob sich mit diesem Deutungsmuster, trotz anzuerkennendem Wahrheitsmo-
ment, wirklich jedes Unglück auflösen läßt, scheint mir mehr als offen, ja ei-

18 S. Freud, Das Unbehagen in der Kultur (1930),  in: Gesammelte Werke XIV, 434 und 432.
19 Vgl. O. Marquard, Glück im Unglück, a.a.O., 37.
20 Die Aufzählung folgt der Darstellung Marquards, Glück im Unglück, a.a.O., 30ff.
21 Zitiert ebd.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 191



Ludger Aegidius Schulte 192

ne Selbsttäuschung der Neuzeit. Die Frage nach dem glückenden Leben als
Ganzem bleibt abgeblendet und ausgespart. 

2. Das Ignorieren des Unglücks

Für eine zweite Form des Umgangs mit dem Unglück, ohne den religiösen
Ausblick zu benötigen, gilt die Devise: „Sei ein Kanarienvogel, ignoriere
den Käfig“ (H. L. Davi).22 Um mit der Enttäuschung an der eigenen Glücks-
macherei fertig werden zu können, ignoriert man die Gitterstäbe, hinter de-
nen man immer noch steckt23, oder sucht einen Sündenbock: die Anderen,
die Gesellschaft, die Umstände. Der größte Teil des heutigen Umgangs mit
unseren Beziehungsbrüchen, physischen und psychologischen Einstürzen
und schließlich mit dem Tod ist Ignoranz, d. h. ein Ausblenden oder Narko-
tisieren der Wirklichkeiten. Aber: „Gebrochensein ist konstitutiv für alles
Menschliche, und dies nicht willensabhängig, sondern unvermeidlich. Wir
sterben nicht, weil wir zufällig etwas Widrigem zum Opfer fallen, sondern
weil wir sterblich sind.“24 Die Formel „Glück im Unglück“ löst sich so nur
in Richtung Unglück auf – ohne letzten Horizont.

3. Die Zufriedenheit mit dem kleinen Glück

Die dritte Hilfskonstruktion auf die Frage, wie es sich mit Glück und Un-
glück verhält, ist die Resignation vor der Glücksfrage. Vornehm gesprochen
ist es die Bescheidung auf das kleine Glück der Zufriedenheit mit sich selbst
und seiner Welt. Sie ist wahrscheinlich nur im Verbund mit den beiden an-
deren Hilfskonstruktionen, der Kompensation und der Ignoranz, möglich. 

Um dies richtig zu verstehen, muss einem Folgendes vor Augen stehen:
Angesichts des Glücks im Unglück gibt es höchstwahrscheinlich nur zwei

22 Vgl. dazu auch O. Marquard, Wie irrational kann Geschichtsphilosophie sein?, in: ders.,
Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Frankfurt a. M. 1973, 76ff.
23 Albert Camus hat an Hand des Sisyphos-Mythos diese These wesentlich ernsthafter und
existentieller durchdacht, sie ist im Kern aber nichts anderes als diese lebenspraktische An-
weisung: „Nachdem Sisyphos die Götter aus dem Universum gestrichen hat, verändert sich
sein Verhältnis zum Stein und zur Natur. War der Stein zuerst ein Hassobjekt, weil er sich im
Bewusstsein der Vergeblichkeit an ihm abarbeitete, so wird er nun zum Partner, mit dem er in
inniger Vereinigung einen beschwerlichen Weg zurücklegt, an dessen Ende der Felsbrocken
wieder seiner Eigengesetzlichkeit folgt. Sisyphos lässt ihn los, anstatt sich gegen sein Hin-
abrollen zu stemmen. Er geht ins Tal zurück, nicht mehr frustriert, sondern als Herr der Lage.
‚Darin besteht die verborgene Freude des Sisyphos. Sein Schicksal gehört ihm. Sein Fels ist
seine Sache.‘ (MS, 159).“ So die Darstellung der Gedanken Albert Camus’ von A. Pieper, Si-
syphos im Glück, in: Glück. der blaue reiter, a.a.O., 22–25, 25.
24 H.-B. Gerl-Falkovitz, Seufzen der Schöpfung nach Herrlichkeit, in: Una Sancta 4/2002, 274
–289, 277.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 192



Was für ein Glück? 193

Möglichkeiten: Die „Selbstbewahrung“, d. h. die Autarkie vor dem, was
mich in der Glückserfahrung über mich hinausreißt und damit ins mögliche
Unglück stürzt, wenn ich es wieder verliere. Oder aber die „Erfüllung“, d. h.
die Selbsthingabe an die Wirklichkeit, die mir im Glück begegnet und mich
ihr folgen heißt.25

Zwei Ängste sind es, die uns immer wieder vor dem Glück zurück-
schrecken lassen: die Angst vorm Verlieren und die Angst vorm Versäumen.
Im Bild gesprochen: Angesichts des Glücks im Unglück kann ich mich be-
stimmen als Zuschauer oder als Seefahrer. Dabei muss mir allerdings klar
sein: Zuschauer kann ich im Leben auf Dauer nicht bleiben, da wir uns im-
mer schon auf hoher See befinden. 

Das christliche Glücks- und Lebensverständnis hat sich immer für das
Seefahrertum, für die „Glückseligkeit“ entschieden, für eine Erfüllung, die
über uns hinausgeht und nur durch das Sich-ganz-Weggeben, durch das
Sterben zum Leben führt (vgl. Mt 10, 39). Das gemütlichere Bürgertum, die
Stoa und andere haben sich als Ersatz für die Glückseligkeit die Zufrieden-
heit zum Ziel gesetzt, das gestutzte Glück des Zuschauertums.

„Bleibe zufrieden und nähre dich redlich“, ein solches Motto kann im
Umgang mit übertriebenen Wünschen wesentlich zur Entkrampfung beitra-
gen. Wer wüsste dies nicht aus eigener Lebensweisheit? Aber dieses Motto
kann immunisieren gegenüber dem Impuls des Lebens. Es kann fixieren,
isolieren und sterilisieren. Das Streben nach Glück reißt das Leben aus sich
heraus, verstrickt es in Situationen, über die es nicht Herr ist. Die Zufrie-
denheit scheint den Vorteil zu haben, dass der Einzelne in ihr jederzeit bei
sich selbst bleibt. Die Lebenskunst des Zufriedenen besteht darin, an seiner
Zufriedenheit festzuhalten, so bleibt für ihn jedes Argument, er lasse sich
das Beste entgehen, äußerlich. Robert Spaemann schreibt treffend: „Vor al-
lem muss der Zufriedene sich sichern gegen den Einbruch der Wirklichkeit
des Anderen, gegen die Erschütterung durch Liebe und Mitleid, aber auch
gegen die Erschütterung der Kunst. Zufriedenheit als Ersatz von Glück lebt
davon, dass das Andere ihr nicht wirklich geworden ist. Wo dies nämlich ge-
schieht, kann man nicht zur Zufriedenheit zurück, man kann es nicht einmal
wollen. Glück als Erfüllung reißt das Subjekt auf einen unendlichen Weg,
der unter Bedingungen der Endlichkeit vom Schmerz des Ungenügens un-

25 Eine dritte Variante scheint mir im Buddhismus zu liegen. Die Erleuchtung gipfelt in der
Vermeidung des Leidens bzw. Lebens, denn Leben ist Leiden, kraft Erlöschen allen Lebens-
durstes. Nicht, indem der Durst durch heftiges Austrinken aller Genüsse gestillt wird, sondern
umgekehrt: indem der Durst selber stirbt – lange bevor das Leben selber stirbt. Ein nihilisti-
sches Nirvana-Verständnis wird dem buddhistischen Heilspfad allerdings nicht gerecht. Vgl.
H. Dumoulin, Spiritualität des Buddhismus. Einheit und lebendige Vielfalt. Mainz 1995, bes.
19–35.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 193



Ludger Aegidius Schulte 194

trennbar ist.“26 Zufriedenheit und Seligkeit, d. h. letzte Erfüllung lassen sich
unter endlichen Bedingungen nicht zusammenbringen.

Zwischenbilanz

Das Glück ist für den, der tiefer hinschaut, kein glückliches Thema. Es ist
zerbrechlich, und es drängt uns über uns hinaus. Es konfrontiert uns mit un-
serer Endlichkeit, deshalb haben wir nicht selten Angst vor dem Glück, da
wir nicht wissen, ob wir es wieder verlieren und wozu es führt. „Das Begeh-
ren nach dem letzten Ziel (die Glückseligkeit, d. Vf.) ist nicht unter den Din-
gen, deren wir Herr sind.“27 Wir stehen vor einer Entscheidung: Entweder ist
das menschliche Glücksverlangen, das vollendete Glück  nur eine Illusion,
und der glücksuchende Mensch ist eine „Verunglückung“, d.h. grundsätz-
lich ein „unglückliches Wesen“,  oder das Glücksziel ist nur als geschenktes
Glück, das in seiner Vollgestalt die Bedingungen von Welt und Geschichte
sprengt, als Heil von Gott her zu erlangen. Hier geht es um eine Grundopti-
on des Menschen, die nicht mehr argumentativ entscheidbar ist. Es ist kein
beliebiger „Sprung“, keine grundlose Wette, das eigene Leben so oder so zu
sehen, sondern die Option für den Glauben an einen letzten tragenden
Grund, an den Gott Jesu Christi. Diese Entscheidung hat sich daran zu be-
währen, wie das Setzen auf das „Heil von Gott her“ jetzt schon im Raum der
Geschichte Glück ermöglicht. Der Glaube an einen glückseligen Himmel
für die ganze Menschheit und Schöpfung meint nicht nur, den Sinn für eine
„andere“ Welt zu haben, sondern einen anderen Sinn für diese Welt hier zu
bekommen.28 Christen sagen: Zum Glück haben wir den Glauben. Glaube
setzt Glück frei! Wie und welches?

II. Der Christ im Glück

Zum Christsein gehört, sich daran erinnern zu lassen, wer ich bin. Daran,
wie Gott, der Schöpfer, mich und diese ganze Welt gemeint hat. Und daran,
worauf es hinaus will mit mir und dieser Schöpfung. Alles, was Jesus getan
und gesagt hat, wie er war, hat nur eines zur Mitte: dass wir erahnen, ja wie-

26 R. Spaemann, Glück und Wohlwollen. A.a.O., 91f.
27 Th. v. Aquin, STh I, 94, 1, zitiert nach G. Greshake, Gottes Heil – Glück des Menschen.
Freiburg 1983, 196.
28 Vgl. J. Ratzinger, Die Zukunft des Heils, in: U. Hommes / J. Ratzinger, Das Heil des Men-
schen. Innerweltlich – Christlich. München 1975, 31–63.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 194



Was für ein Glück? 195

der begreifen, was es um uns ist, uns vergängliche, zerbrechliche Wesen, de-
ren Sehnen und Hoffen dennoch ins Unendliche greift. 

Woran erinnert uns der Glaube auf dem Weg zum erfüllten Glück?29 Die
Welt und wir sind geschaffen, d. h., der Christ ist überzeugt, dass unsere
Welt nicht durch Zufall entstanden ist. Der Mensch ist nicht das Nachträg-
lich-Zufällige, sondern das Vorgängig-Schöpferische. Deshalb hat die
Wirklichkeit an sich Sinn. Der Mensch kann sich im Spiel des Lebens dar-
auf verlassen, dass Gott mit im Spielfeld steht, und darauf setzen, dass er die
letzte Runde gewinnt. Das gibt Mut zum Wagnis. Er kann die Zuschauer-
rolle aufgeben. Er weiß, für wen er lebt, wohin er geht und wem alles Le-
ben sein Leben verdankt. Die in der Auferstehungsbotschaft (1 Kor
15,14–19.32–34) eingeschlossene Erwartung eines neuen Himmels und ei-
ner neuen Erde, die positive Gewißheit, dass Kosmos und Geschichte nicht
auf einem Müllhaufen enden, läßt die zerbrechlichen Augenblicke des
Glücks aufgehen in einen letzten tragenden Grund.

Christen glauben, dass Gott allein die letzte Glückseligkeit ist. D. h., der
Christ muss diese Welt nicht überfordern. Sie muss ihm nicht zum Gottes-
ersatz werden. Das bringt eine Gelöstheit von Gott her, die ihn von vielen
Zwängen und falschen Göttern erlöst. Mit dem Psalmbeter spricht er: „Mein
Glück ruht in dir ganz allein“ (Ps 16, 2). Kein Haus, kein Auto, kein
Mensch, kein Kind und kein Partner ist meine Glückseligkeit. Mein Glück
vielleicht, aber nicht meine Glückseligkeit. D. h. aber auch, ich gebe das
Haus, das Auto, den Menschen, das Kind und den Partner an sich selber frei.
Etwas aber an sich freigeben können, heißt lieben, und das heißt, im Glück
sein. Es kann sein, was es ist. Die Rose ist eine Rose, ist eine Rose, ist eine
Rose, und das ist mein Glück. Er/Sie kann sein, wer er/sie ist. Mein Freund
ist dieser Freund, dieser Freund, dieser Freund, und das ist mein Glück. Wel-
che Freiheit! Welches Glück! Dazu aber muss man sich ganz auf den verlas-
sen, der alles zum Guten führt bei denen, die ihn lieben (vgl. Röm 8,28).
Dieses Verlassen aber kommt dem selbstzentrierten Ich vor wie ein Sterben
und ist ihm überaus bitter. Der Weg zum christlichen Glück geht immer den
gleichen Pfad: „Wer sein Leben gewinnen will, der wird es verlieren. Wer es
um meinetwillen verliert, der wird es gewinnen“ (vgl. Mt 10,39). Das
kommt dem Ich wie ein Unglück vor und ist doch sein größtes Glück. Die-
ses Unglück ist sein Glück. 

29 Einen knappen, aber sehr treffenden Überblick über die Theologie des Glücks gibt: H. J.
Münk, Glück und Erfolg – christliche Lebensinhalte?, in: ThG 37 (1994) 82–96, bes. 88–90. 

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 195



Ludger Aegidius Schulte 196

Die Glücksbotschaft Jesu

Diesen Weg hat uns Jesus gewiesen in seiner Botschaft vom Reich Gottes,
auf seinem Weg nach Jerusalem, durch seinen Tod am Kreuz und in seiner
Errettung von Gott dem Vater her. In seiner Botschaft vom Reich Gottes hat
er uns schlicht gesagt: „Müht euch zuerst um Gottes Reich, alles andere
wird euch dazu gegeben werden“ (vgl. Mt 6,33) – so auch das Glück.

Wir stocken berechtigterweise, wenn wir fragen: War Jesus glücklich? Ist
es sein Bestreben gewesen, seine Jünger glücklich zu machen? Ist seine Bot-
schaft eine Glückslehre? Nun, Glück ist wohl nicht ganz die richtige Voka-
bel für das, was Jesus gelebt, gelehrt und verheißen hat; wenn Glück bedeu-
tet: Wohlergehen, geruhsame Zufriedenheit, das Gelingen des persönlichen
Lebensbogens, Wohlstand und langes Leben, dann war Jesus nicht glücklich
und hatte auch kein besonderes Interesse, dieses Glück bei anderen zu för-
dern. Der reiche Kornbauer wird ein Narr genannt, weil er glaubte, sich ein
gesichertes Glück selbst erwirtschaftet zu haben. Nicht die vordergründigen
Glücksgüter stehen im Blick der Botschaft Jesu. Sie kann es durchaus ge-
ben, aber immer unter Vorbehalt (vgl. Mk 10, 28–30). Ihm ging es nicht um
Güter, sondern um die Güte. Diese Güte hat für ihn ein Gesicht: den einen
Guten, den Vater. Und genau darin ist Jesus im Glück. Aber nicht im Sinne
eines sehnsuchts- und leidfreien Glücks, nicht im Sinne einer gelassenen
Selbstversöhntheit ohne Vermissen und Erwarten. Ein solches rundes Glück
läßt sich an Jesus nicht festmachen. Jesu Glück ist Glück inklusive Schmerz,
und bei aller Missverständlichkeit der Aussage finden beide, Glück und
Schmerz, sogar in ihm zusammen.30 In seinem Schmerz, dem Nein der Men-
schen, hält er uns in das Glück, das „trotzdem Ja“ des Vaters. Das ist sein
Glück. 

Diese Grundbewegung findet sich immer wieder im Zeugnis der Hl. Schrift. Jesus „jubelt
im Heiligen Geist“ (Lk 10,21) über die Kleinen, denen der Vater sich eröffnet. Er freut sich
darüber, dass er teilgeben darf an seiner Verbundenheit mit dem Vater. Jesu Glücksjubel ist
die überwältigende Freude, dass nicht alles bleiben wird, wie es ist, sondern dass sich ein
grundlegender Wandel anbahnt, eine Veränderung von Grund auf. Es ist die Freude darüber,
dass Menschen, die im Abseits sitzen, ein Licht sehen, Kraft finden und Hoffnung schöpfen.
Das Glück Jesu ist, Hoffnung zu eröffnen, indem er uns den Vater zeigt, der seine Sonne über
Gute und Böse aufgehen läßt (vgl. Mt 5,45). 

Jesus heilt. Er ruft „Effata“ – tu dich auf – öffne dich! (Mk 7,34). Krumme gehen gerade,
Aussätzige werden rein, Stumme und Sprachlose reden. Hier geschieht Glück, hier entsteht
neue Gemeinschaft aus einer neu eröffneten Gemeinschaft mit Gott. Das ist das Wunder in
den Wundern. Das Kreuzesereignis ist die Vollendung dieser Bewegung. Jesus am Kreuz ist
die Offenheit des Vaters – unser und sein Glück in seinem Schmerz. Jesu Glück ist, anderen
den Vater mitzuteilen. Darin ebenso mitzuwirken, das ist auch unser tiefstes Glück.

30 Vgl. dazu D. Sölle / J. B. Metz, Welches Christentum hat Zukunft? Dorothee Sölle und Jo-
hannes Baptist Metz im Gespräch. Stuttgart 1990, 51f.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 196



Was für ein Glück? 197

Jesu Glück ist, den freien Zugang zum Vater zu schenken und damit eine
Hoffnung zu stiften, die Kräfte entfaltet und Mut macht zum eigenen Tun, so
dass er zu uns in unserem Unglück spricht: „Nimm deine Bahre und geh!“
(vgl. Joh 5,9). Jedoch macht der christliche Glaube Menschen unglücklich,
die meinen oder erwarten, daß er sie schmerzlos glücklich machen müsste.
Eine entscheidendere „Tröstung“ als seinen Hl. Geist (vgl. Lk 11, 1–13, bes.
V. 13) hat er genau genommen nicht in Aussicht gestellt.31 Dieses Trostver-
sprechen rundet das Leben nicht einfach ab, sondern reißt es auf. Der Hl.
Geist ist drängende Tröstung. Er ist Trost im An- und Wegruf zum Vater hin.

Die Glücksrede Jesu

Jesus hat eine große Rede über das Glück hinterlassen: die Bergpredigt.32

Sie zeigt die Glückswürdigkeit der Botschaft Jesu.

„Makaroi“, glückselig die im Geist Armen; 
denn ihnen gehört das Himmelreich.

Glückselig die Trauernden;
denn sie werden getröstet werden.

Glückselig die Sanftmütigen;
denn sie werden das Land erben ...

Glückselig seid ihr, wenn ihr um meinetwillen beschimpft und ver-
folgt und auf alle mögliche Weise verleumdet werdet.

Freut euch und jubelt: 
Euer Lohn im Himmel wird groß sein“ (Mt 5, 3–12).

„Mákares“ ist das Glück der Götter im Griechischen. Ihnen allein vorbehal-
ten. Auf den Menschen angewandt, bedeutet es die Teilhabe der Menschen
am leidlosen Glück der Götter. Die Verwendung im Neuen Testament meint
so ein Äußerstes an Glück, das sonst im Alltäglichen nicht angetroffen
wird.33

Wie diese „Seligpreisungen“ deutlich zeigen, kann man wohl nicht im
Sinne Jesu nach dem „Glück“ fragen, wenn man das Glück für das Wichtigs-

31 Vgl. dazu auch J. B. Metz, Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute. Freiburg u. a. 1991,
33f.
32 Eine Auslegung unter unserem Blickwinkel bietet: J.-M. Lustiger, Ermutigung zum Glück-
lichsein. Die Lebenskunst der Bergpredigt. Zürich u. a. 1999.
33 Vgl. J. Pieper, Glück und Kontemplation. München 1957, 11f.

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 197



Ludger Aegidius Schulte 198

te hält.  Wichtiger als das eigene Dasein sind ihm wie auch dem, der ihm
nachfolgt, das Dasein der Anderen und das Schicksal der Welt. Aber genau
darin, paradoxerweise es nicht intendierend, wird er glücklich. Jesu ge-
schenktes Glück ist das Glück der Hoffnung. Er sagt: Ihr seid glücklich!
Jetzt. Hier. Aber ihr seid glücklich, weil ihr an der Zukunft des Gottesrei-
ches teilhabt. Ihr seid nicht für den Augenblick glücklich, sondern auf Dau-
er. Das ist die Grundbotschaft der Bergpredigt.

Zum Glück haben wir den Glauben

Resümee

Die vom Geist geweckte und in Jesus begründete Hoffnung macht mich
ganz offen im Vertrauen auf den, der uns nötiger ist als alles Nötigste, auf
Gott, den Vater. Die Offenheit für den Vater ist Jesu und unser Glück. Der
christliche Weg zum Glück verweist auf Gott als den letzten Ort der Glück-
seligkeit. Darin wird die Welt und der Mensch zu sich selber frei. Wer weiß,
wo die letzte Glückseligkeit ist, kann das je gegebene Glück empfangen und
gehen lassen. Das Christentum weiß: Zu unserem Leben gehören glückliche
und leidvolle Stunden, das ändert sich auch nicht durch die Frohbotschaft
Jesu, auch nicht durch unseren Glauben. Nein, die Erwartung wird sogar ins
unermeßlich Ausgespannte gesteigert bis zum schmerzhaften Vermissen
und Klagen. Aber das Leben büßt den Charakter des Verlorenseins ein. Da-
rin aber findet der Glaubende den Frieden. Man mag dies Glück nennen. Es
ist die Farbe der Hoffnung. 

Die Hoffnung ist uns für diese Erde gegeben, so auch für das kleine Glück
des warmen Bades, des guten Weines und der gelungenen Begegnung. Der
Geschmack des drängenden Trösters eignet sich jedoch nicht für das sich
selbstverschließende kleine Glück. Er spricht uns das Recht ab, uns als end-
gültig und absolut aufzuspielen und dies gerade auch in unseren Glücksvor-
stellungen vom Leben. Die Hoffnung geht vom Tod zum Leben. Sie über-
windet die Stagnation der Selbstzufriedenheit ebenso wie die Resignation
der Mutlosen.

„Hoffnung ist der Glaube an Gottes Vollendungsmacht.“34 Was für ein
Glück ist die Hoffnung!

34 R. Guardini, Der Rosenkranz unserer Lieben Frau. Würzburg 21949, 51. 

184-198  14.04.2004  16:37 Uhr  Seite 198


