
Hans Multscher - Heilige Dreifaltigkeit (um 1435)

Rudi Ott, Mainz

Die Grundkoordinate des christlichen Glaubens bildet das Bekenntnis zum
einen Gott in drei Personen. Es spricht eine Wahrheit aus, die jedem ratio-
nalen Begreifen entzogen ist und die menschliche Imaginationskraft über-
steigt. Ein so abgrundtiefes Geheimnis kann wohl nie ein Mensch mit ge-
eigneten Worten erklären. Dieses Bekenntnis hat aber nicht nur für das Got-
tesbild größte Bedeutung, sondern auch für das Verstehen von Wirklichkeit
überhaupt. Seinem Sinn nachzugehen und uns von der Wirklichkeit des
Dreifaltigen im Einen inspirieren zu lassen, bleibt darum die beständige
Aufgabe der Kirche. Vielleicht erhält das Bemühen der Theologie1 zur Deu-
tung des Geheimnisses gerade in der Bildlichkeit der Kunst „die dem Gehalt
der Wahrheit entsprechendste und wesentlichste Art der Exposition"2. Aber
auch die Kunst vermag nur Hinweiszeichen zu geben, keine bildhafte Wie-
dergabe.

1. Der Gnadenstuhl

Es gibt verschiedene Typen von Darstellungen der Dreifaltigkeit. Darunter
zählt der Gnadenstuhl zu den herausragenden Bildschöpfungen der westli-
chen Kirche3. Seine typischen Merkmale sind drei unterschiedliche Gestal-
ten: Gottvater in herrscherlicher Gestalt, der leidende Christus und, meist
zwischen ihnen, der Heilige Geist in Gestalt der Taube. Der Gnadenstuhl
erinnert daran, dass die Rettung der Menschheit in Tod und Auferstehung
Christi das Werk des dreifaltigen Gottes ist4. Ein herausragendes Beispiel
dieses Typus ist das Trinitätsrelief von Hans Multscher (1400-1467), das im
Lieblghaus in Frankfurt am Main ausgestellt ist5. Es stammt ursprünglich [_ /(

1 Vgl. G. Greshake, Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie. Freiburg 1997.
2 G. W. F. Hegel, Vorlesungen über die Ästhetik I, in: Werke in zwanzig Bänden. Frankfurt am
Main 1970, Bd. 13, 140.
3 Die Bezeichnung „Gnadenstuhl" geht auf Martin Luther zurück. Die erste Darstellung fin-
det sich in einem Missale aus Cambrai (um 1120). Vgl. W. Braunfels, Dreifaltigkeit, in:
LTHK2 III, 561 f.
4 In anderen Darstellungen wird die Gleichheit und Einheit der drei Personen herausgestellt,
ohne dass im Unterschied zum Typus „Gnadenstuhl" auf das göttliche Heilswirken besonders
Wert gelegt wird.
5 Zu den kunstgeschichtlichen Aspekten vgl. H. Beck/M. Bückling, Hans Multscher: Das
Frankfurter Trinitätsrelief. Ein Zeugnis spekulativer Künstlerindividualität. Frankfurt am
Main 1988.



Rudi Ott 200

aus dem Schloss Sandizell bei Ingolstadt (um 1430). Das Relief greift künst-
lerische Formen seiner Zeit auf, z.B. Christus als Schmerzensmann. Den-
noch ist es in dieser Komposition ohne Vorbild. Die folgenden Überlegun-
gen gehen von der Betrachtung und Beschreibung des kleinen Kunstwerks6

aus, um die darin formulierte Wahrheit zu erschließen.

2. Die innere Komposition des Bildwerks

Bereits das Werkmaterial und seine Bearbeitung liefern erste Hinweise auf
die innere Komposition des Bildwerks. Bei der Kunst ist darauf immer zu-
erst zu achten. Denn in der Gestaltgebung zeigt sich seine Bedeutungs-
dimension. Die sanfte Farbigkeit des Reliefs trägt in sich Kontraste, ihre
Oberflächenwirkung signalisiert Gliederung und Zusammenhang zugleich.
Das Relief ist aus Alabaster gefertigt. Dieses Material bietet besondere Vor-
züge: Alabaster nimmt das Licht auf und lässt es leuchten, als käme es von
innen. Das transparente Lichtweiß des Steins leuchtet an der Geisttaube und
an den Gewändern von Gottvater, Engel und Christus auf. Ihre Goldverbrä-
mung unterstreicht die Quelle des Lichtes. Hinzu kommt das Gold der Flü-
gel und der Haare des Engels, es zitiert in sparsamer Weise den Goldhinter-
grund mittelalterlicher Buchillustrationen. Denn das Gold steht für die welt-
umspannende Verheißung Gottes. Die Figuren heben sich von einem dunk-
len Himmelsblau des Hintergrundes ab. In deutlichem Kontrast zum weißen
Alabaster steht die fleischfarbene Tönung des Steins in der Gestalt Christi
und in den unverdeckten Körperpartien von Gottvater und Engel. Davon
sind nochmals farblich abgesetzt: die Rötungen an markanten Stellen (rote
Lippen und Wangen, Wundmale Christi, Schnabel der Geisttaube), die feine
blaue Äderung an der Christusgestalt und das Haupthaar von Vater und
Sohn. Die Kontraste signalisieren Unterschiedenheit und innere Verbunden-
heit zugleich. Der grüne Erdsockel bezeichnet den Ort des dargestellten
Heilsgeschehens. Hier gibt sich die Beziehung der Personen zueinander zu
erkennen.

3. Die Beziehung der göttlichen Personen

Gottvater schaut in aufrechter, überragender Haltung mit erhobener Segens-
hand auf den sterbenden Sohn. Das Stirnrunzeln drückt seine Besorgnis und
Anteilnahme an dem Geschehen in der Welt aus. Gott selbst ist von all den

6 Maße: Höhe 28,5 cm, Breite 16,3 cm.





Hans Multscher - Heilige Dreifaltigkeit (um 1435) 201

Vorgängen betroffen, die im Tod Christi ihre fatale Auswirkung hatten. Bart,
graues langes Haar, altes Gesicht unterstreichen die herrscherliche Gestalt
des ewigen Gottes. Neben Gottvater steht ein Engel, aber er ist nicht als ei-
gene Person zu verstehen, sondern er entwächst dem Körper von Gottvater
und ist mit ihm verwachsen. Mit dieser Komposition bezeichnet der Bild-
hauer einen anderen Zug an Gottvater: seine Trauer und Sehnsucht nach
neuem Leben, sie lassen Gott (durch den Engel) mit beiden Armen den Leib
Christi emporheben. Der Engel trägt ein Diakonengewand, das optisch in
das Gewand Gottvaters übergeht. Darin unterstreicht er nochmals einen
Aspekt an Gott: sein helfend-heilendes Handeln am sterbenden Christus.

Von diesem Grund hebt sich der geschundene Körper Christi ab. Seine
natürliche Farbe unterstreicht die Unterschiedenheit zu Vater und Geist; der
anatomisch genau dargestellte Körper verstärkt den Charakter des Weltli-
chen. Völlig kraftlos, mit herabhängenden Armen, nur auf dem gestreckten
rechten Bein abgestützt, wird Christus durch den Engel aufgerichtet. Die
Beziehung zwischen Engel und Christus steht für die tragend-liebende Kraft
Gottes im Leid. Im Sterben ist er gehalten von Gott. Die gemeinsame Farbe
des Antlitzes von Gottvater, Engel und der ganzen Gestalt Christi verstärkt
nochmals die Einheit der Personen. Das Bildwerk zeigt keinen toten Chris-
tus, in ihm ist noch Leben, wenn auch die Entkräftung und der Tod bereits
ihre Spuren gesetzt haben (brechende Augen, starres Bein, Wundmale).

Wie in allen Darstellungen des „Gnadenstuhls" repräsentiert der Heilige
Geist die vermittelnde Beziehung zwischen Gottvater und Gottes Sohn. Er
geht aus dem Kehlkopf von Gottvater hervor. So ist er das Wort, das aus dem
Herzen des Vaters kommend, sich im Sohn ausspricht, er steht für die Liebe
Gottes, die uns geschenkt ist (vgl. Rom 5,5).

4. Theologische Deutung

Nach diesem ikonographischen Durchgang durch die Struktur des Reliefs
möchte ich eine theologische Deutung versuchen, um das Beziehungsge-
flecht der drei Personen zu erkunden. Das Bildwerk stellt die Erlösung der
Welt als Werk des dreifaltigen Gottes dar. Schon durch den Alabasterblock,
erst recht durch die Komposition und zarte Farbgebung lässt der Künstler
die Personen bei aller äußeren und inneren Unterschiedenheit ineinander
verschmelzen. Zugleich wird die Einheit von Himmel und Erde als dynami-
scher Vorgang präsentiert; sie stellt ja die Grundlage der Erlösung dar. Der
sterbende Christus, dessen Geschick das absurde Ergebnis weltlicher Le-
bensformen ist, ist zwar von dem himmlischen Hintergrund abgesetzt, zu-
gleich ist er aber durch zahlreiche innere Bildbezüge in Gott integriert. Ob-



Rudi Ott 202

wohl er Mensch ist, bleibt er in die göttliche Einheit einbezogen. Umge-
kehrt: Christus repräsentiert das Menschsein. Die göttliche Einheit inte-
griert demnach die Geschichte der Menschen bis in die äußerste Erfahrung
hinein, um sie zu erlösen. Das Leiden Christi repräsentiert das Leid der
Welt. Der leidende Christus und damit das Leiden jedes Menschen sind in
der Liebe der drei göttlichen Personen geborgen, aufgehoben. Die Liebe
zeigt sich in der dominierenden Gestalt des Vaters und des Engels: sie re-
präsentieren die tragende Kraft Gottes. Der Heilige Geist ist Gott in seiner
lebensschaffenden Hingabe an die Welt.

Aus der Perspektive des leidenden Christus nochmals anders ausge-
drückt: In Christus leidet Gott als Mensch7. Aber Christi Tod ist getragen
von der ewigen Herrlichkeit des dreifaltigen Gottes; deren Präsentation in
der Helligkeit des Alabasters trägt das gesamte Geschehen. Christi Leiden
und Sterben schafft dadurch Erlösung, dass es in die Welt Gottes integriert
ist. So öffnet es den Menschen den Weg zum ewigen Leben. Die Taube des
Heiligen Geistes verkörpert die Liebeshingabe Gottes gegenüber seiner
Schöpfung. Der Geist sinnt in seiner Kreativität darauf, dass die Welt neu
gestaltet werde. Der Anfang ist in Christus gemacht, wie das Herabkommen
des Geistes in der Taufe Jesu besagt. Ihm haucht der Geist in seiner Liebe bis
zur Identifikation (roter Schnabel) das Leben Gottes ein. Der Geist reprä-
sentiert die tiefgründende Anteilnahme Gottes an der Welt und seinen Wil-
len, in Christus die Welt so zu erneuern, dass sie alles, was die Liebe hindert,
überwindet.

Gott will, dass die Welt neu werde: Die Methoden von Hass und Unge-
rechtigkeit haben sich im Tod Jesu in ihren wirklichen Zielen geoffenbart
und sich „tot-gelaufen"; das Ergebnis war ihr eigenes Ende. Dadurch wurde
die Welt frei für das unendliche Leben, das immer schon in der Schöpfung
Gottes Wirklichkeit ist. Der Geist erfüllt nun alles mit der Kreativität der
Liebe und mit der ungebrochenen Kraft der Hoffnung, die aus dem unendli-
chen Leben Gottes kommt.

5. Gottes unendliche Möglichkeiten

Woraufhin spricht uns das Bildwerk Hans Multschers an? Es erinnert seine
Betrachter an die Freiheit, die im Glauben an die unendlichen Möglichkei-
ten Gottes auch dem Menschen erwachsen kann: Die künstlerische Konkre-
tisierung der göttlichen Beziehungswelt, die nichts ausspart, verweist da-
rauf, dass jeder Mensch in der Welt Gottes geborgen und aufgehoben ist,
7 Theologisch müsste man sagen: Durch die hypostatische Union, nach der Christus Gott und
Mensch zugleich ist, ist das Leiden Christi ein Geschehen, an dem Gott selbst teilhat.



Hans Multscher - Heilige Dreifaltigkeit (um 1435) 203

vornehmlich dort, wo er am wenigsten die Geborgenheit zu erfahren meint.
Gott ist die Wirklichkeit unendlicher Liebesbeziehung; sie wird durch kei-
nen Bruch zerstört. Kein Geschehen in der Welt - sei es noch so absurd -
kann sie auch nur ankratzen, geschweige denn zerbrechen. Sie ist der tiefste
Grund der Welt, der auch dann noch trägt, wenn sonst nichts mehr trägt. Zur
Versenkung in dieses Geheimnis sind wir eingeladen und befähigt durch den
Heiligen Geist. Diese tragende Beziehungswirklichkeit der ganzen Welt
früher, heute und morgen ist der Grund unserer Hoffnung und Quelle der
Kraft. Sie befähigt uns, dass wir aus diesem Geist in den alltäglichen Le-
benssituationen die Welt umzugestalten vermögen. Nichts ist sinnlos, was
auf diesem Weg versucht wird.

In diesem Sinnhorizont steht auch das eingravierte Gebet auf der Rück-
seite des Reliefs: „Herrgott las mich nit". Die Liebesbeziehung, wie sie in
der Unterschiedenheit und Einheit der drei göttlichen Personen als höchste
Wirklichkeit besteht, ist der alleinige Weg, der der Welt Sinn gibt. Nicht aus
eigener Mächtigkeit, jedoch in der Hingabe an Gott vermag jeder ein Stück
dieser Welt zu verwandeln in die Herrlichkeit, die Gott ihr mitgegeben hat.
Die Beziehungswelt der göttlichen Personen ist Anfang und Ziel der Welt-
geschichte. Darin ist die Existenz jedes einzelnen Menschen eingetragen. In
uns wirkt die Kraft des Geistes, aber sie kann sich nur auswirken, wenn wir
uns auf dieses Beziehungsgefüge Gottes einlassen.

Die Kraft Gottes halte mich,
das Leben Christi leite mich

die Liebe des Heiligen Geistes erfülle mich,
damit die Welt ein Stück verwandelt wird.




