
1 Ausführlichere Angaben finden sich in der Dissertation des Verfassers. Diese erscheint dem-
nächst in den „Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte“ unter dem Titel: Katho-
lizismus in der DDR-Gesellschaft (1960–1990). Kirchliche Leitbilder, theologische Deutungen
und lebensweltliche Praxis im Wandel.
2 B. Dittrich, Der Klerus im Gebiet der DDR von 1949 bis 1990, in: E. Gatz (Hrsg.), Der Diöze-
sanklerus, Bd. IV. Geschichte des kirchlichen Lebens in den deutschsprachigen Ländern seit dem
Ende des 18. Jahrhunderts. Freiburg/Br. 1995, 208–217, hier 212.
3 C. Herold, „Priesterkirche“ in der DDR-Diaspora. Historische und theologische Beobachtun-
gen und pastorale Erfahrungen der mitteldeutschen Katholiken, in: P. Hoffmann (Hrsg.), Pries-
terkirche. Düsseldorf 1987, 279–292.

AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Vom Diasporapriester zum Mystagogen
Facetten des Priesterbildes im DDR-Katholizismus1

Die ekklesiologisch vorgegebene besondere Stellung des Priesters im kirchlichen Le-
ben trat im DDR-Katholizismus verstärkt in den Blick. Zu einer Konzentration des
kirchlichen Lebens auf den Pfarrer und seine Mitarbeiter trug unter anderem bei, dass
eine kirchliche Vereinsstruktur unter den politischen Bedingungen in der DDR fast
völlig fehlte. Zum anderen besaßen Kleriker in der DDR sonst kaum verfügbare Frei-
heiten, da sie dem direkten staatlichen Einfluss entzogen waren. Dass dies durchaus
ambivalent zu betrachten ist, zeigt sich etwa an der Tatsache, dass die wohltuend er-
fahrene Staatsferne in Distanz zu den Menschen und in mangelnde Kenntnis ihrer kon-
kreten Verhältnisse umschlagen konnte. Im innerkirchlichen Leben waren die Priester
für die Bischöfe die wichtigsten Dialogpartner. Für Seelsorge und kirchliches Leben
bildete der Klerus den Kern.

Zur Kennzeichnung dieser Situation dient oftmals das Schlagwort von der „Klerus-
zentriertheit“. Der ehemalige Erfurter Regens Bernhard Dittrich (geb. 1948) führte
1995 retrospektiv aus:

„Die Seelsorge in den meisten Pfarreien der DDR war kleruszentriert. Ohne den Pfarrer gab es
fast keine Aktivitäten. Zwar bestanden seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil Räte in den Ge-
meinden, Dekanaten und Bistümern, aber diese konnten nur schwer ein eigenes Profil ent-
wickeln. Ohne das vielfältige und z. T. selbstlose Engagement der Laien schmälern zu wollen,
muß doch gesagt werden, daß die meisten Initiativen und Aktivitäten von Priestern angeregt oder
entscheidend mitgetragen wurden.“2

Bereits 1987 hatte der Hallenser Pfarrer Claus Herold (1929 – 2003), aktiv in dem kir-
chenkritischen „Aktionskreis Halle“, in einem Beitrag für einen westdeutschen Sam-
melband von der „Priesterkirche“ in der DDR gesprochen.3 Die Konzentration auf die
Priester bestimmte Alltag und Erfahrung in den Gemeinden. Die explizite oder impli-
zite Kritik an diesen Umständen verweist darauf, dass sie von Katholiken auch als un-
genügend empfunden wurden. Dazu dürfte in gewisser Weise auch die besondere Nähe

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 210



Aus dem Leben der Kirche 211

und Verbindung zum westdeutschen Katholizismus und seinen Wandlungen in den
Priesterbildern4 beigetragen haben.

1. Die Anfänge nach 1945: „Rucksackpriester“ und Notkapellen

Das rasante Anwachsen der Katholikenzahl nach dem Zweiten Weltkrieg durch
Flüchtlinge und Heimatvertriebene aus den Ost- und Südostgebieten des Deutschen
Reiches führte zur Errichtung einer Vielzahl neuer Pfarreien und Gottesdienststatio-
nen. Die Strukturen des katholischen Lebens in der SBZ und späteren DDR verdichte-
ten sich gegenüber dem Vorkriegsstand enorm. Dies stellte für eine flächendeckende
Pastoral eine immense Belastung dar. Insbesondere die seelsorgliche Erfassung und
Betreuung der verstreut lebenden Katholiken auf dem flachen Land war für den Klerus
oft nur unter großen Anstrengungen möglich. Im Priesterjahrheft des Bonifatiusvereins
1954 ist eine Fotoserie untertitelt: „Diaspora – das ist die Not der Priester“. Ein Bild
zeigt einen Priester in einem Raum, der ihm als Kapelle, Pfarrbüro, Wohnraum, Küche
und Schlafzimmer zugleich diente. Ein junger Priester ist auf einem anderen Bild zu se-
hen, der nach einer längeren Radfahrt zum Notgottesdienstraum gekommen ist. Die
Bildunterschrift bezeichnet ihn als „Rucksackpriester“.5 Einen Einblick in diese Belas-
tungen gibt ein Text von Erich Puzik (1901–1993), damals Spiritual im Neuzeller Prie-
sterseminar. Puzik hatte zwischen 1955 und 1960 für die Beilage zum Kirchlichen
Amtsblatt kleinere Beiträge zur Spiritualität und Lebensweise der Priester verfasst.
1964 erschienen sie in Buchform. Dort heißt es: 

„Fast jeder Diasporapriester muss an allen Sonntagen dreimal das heilige Messopfer feiern und
noch öfters predigen; er hat anstrengende Wege zurückzulegen und in hastender Eile zwischen
den Gottesdiensten Beicht zu hören und Taufen zu spenden. Dabei jagt den Übermüdeten die
Angst, daß er zu der Gemeindegruppe, die ihn erwartet, zu spät kommen könnte. Trotz allem soll
er froh und frisch ... (und) offen sein für all die ... Anliegen, die seine Pfarrkinder ... an ihn heran-
bringen; denn wegen der weiten Wege ist er für die meisten nur an diesem Tag erreichbar.“6

Ein weiteres Problem bestand darin, dass für viele vertriebene Priester die Frage der ju-
risdiktionellen Zugehörigkeit unklar blieb. Ihre Integration in vorhandene Presbyterien
gelang nicht immer spannungsfrei.

Eine ausgesprochene (Auf-)Opferungssemantik bestimmt die hier zum Tragen kom-
menden Vorstellungen. Diese untermauerte die herausgehobene Stellung des Priesters
in den Diasporagemeinden. Bis zu Beginn der 60er Jahre war die unangefochtene Au-
torität des Priesters im Katholizismus noch allgemein verankert. Ein offenes Austragen
der seitdem auftretenden innerkirchlichen Konflikte war in der DDR jedoch aufgrund
des ideologischen Außendrucks nicht möglich. Die Priester besaßen in den Gemeinden

4 Vgl. zu diesem Begriff H. Brosseder, Art. Priesterbild, in: LThK;, Bd. 8. Freiburg/Br. u.a. 1999,
572f.
5 Vgl. Kirche als Diaspora. Wesen und Aufgabe. Priesterjahrheft im Bonifatiusjubiläumsjahr
1954, Bildteil up. Vgl. zum Begriff des „Rucksackpriesters“: J. M. Cramer, Das Lied der Ruck-
sackpriester, in: Echo des Glaubens. Gedichte von Johannes Maria Cramer. Attendorn 1988.
6 E. Puzik, Erwägungen zur priesterlichen Aszese. Leipzig 1964, 142f.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 211



Aus dem Leben der Kirche 212

einen lange Zeit nicht hinterfragten Führungsanspruch und hohes Ansehen. Nicht zu-
letzt boten sie sich als Figuren eindeutiger Abgrenzung zum sozialistischen Staat für
Kreise aktiver Katholiken zur Identifikation an. Sie wiesen für katholische Christen
geistliche Auswege aus dem ideologisch überformten System der DDR auf und
schenkten geistige Weite.

Daneben zeigte sich auch in der religiösen Unterweisung eine hohe Wertschätzung
des Priesters. Im Werkbuch für die kirchliche Jugendarbeit von Heinrich Theissing
(1917–1988) und Karl Schollmeier (1914–1992), zwischen 1953 und 1958 in sieben
Bänden erschienen, ist zu lesen:

„Der Priester ist der sichtbare Stellvertreter Christi, von ihm erwählt, herausgehoben aus den
Menschen zum göttlichen Dienst. Mag auch die Person des Priesters mit menschlichen
Schwächen und Fehlern behaftet sein, vor der Würde des Priesteramtes aber müssen wir Ehr-
furcht haben.“7

Dieses hehre Bild kann aber nicht von verschiedenen Problemen ablenken, mit de-
nen Priester in den frühen Jahren der DDR zu kämpfen hatten. Durch die heimatver-
triebenen Priester war der Klerus in sich heterogen. Es existierten unterschiedliche
landsmannschaftliche, theologische und kirchliche Prägungen, und verschiedenste
Frömmigkeitsformen und Mentalitäten stießen aufeinander.8 Es dauerte einige Zeit, bis
diese Trennlinien verblassten. Ideologischer Druck und die Schwierigkeiten der Dias-
poraseelsorge trugen zu einer Beschleunigung dieses Prozesses bei. In den Gemeinden
stand das Priesterbild zunächst nicht zur Debatte. Dies sollte sich erst Ende der 50er
Jahre ändern.

2. Autoritätskrise im monolithischen Block? – Die frühen 60er Jahre

Zunehmend empfanden katholische Akademiker und besonders jüngere Priester eine
Diskrepanz zwischen amtlichen Anspruch und Lebensführung des einzelnen Pries-
ters.9 Seismographisch sensibel ließen sich diese Entwicklungen wahrnehmen. Der
damalige Regens des Neuzeller Priesterseminars, Paul Ramatschi (1898–1975), mach-
te beispielsweise in „pastoralen Lageberichten die Autoritätskrise als Verständnis-
schlüssel für diese krisenhaft erfahrenen Veränderungen im kirchlichen Leben aus“.10

Indiz dafür, dass zu Beginn der 60er Jahre diese Fragen auch in den Priesterkonventen
in der DDR zu Diskussionen Anlass gab, ist ein an verschiedenen Stellen abgedruckter
Text von Johannes Lubsczyk (geb. 1911), der seinerzeit in Erfurt Altes Testament lehr-
te. Darin sah er die als unabdingbar angesehene Einheit im Klerus als gefährdet an. Ge-
genwärtige Debatten erschienen ihm als unzulässige Fragmentierungen zwischen ver-

7 H. Theissing/K. Schollmeier (Hrsg.), Glaubensstunden, Bd. II. Leipzig 1953, 230.
8 Siehe A. Wilke, Priester und Bischöfe, in: K. Gabriel/J. Pilvousek u.a. (Hrsg.), Religion und
Kirchen in Ost(Mittel)Europa: Deutschland-Ost. Ostfildern 2003, 121–152, hier 124f.
9 Für Westdeutschland beschreibt dies A. Fischer, Pastoral in Deutschland nach 1945, Bd. I. Die
missionarische Bewegung 1945–1962. Würzburg 1985, 116–119.
10 ROO A I 9: Protokolle AG Seelsorgeämter/Pastoralkonferenz. Protokoll vom 12./13. Dezem-
ber 1961. P. Ramatschi, Wir Priester.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 212



Aus dem Leben der Kirche 213

schiedenen Gruppen im Klerus. Lubsczyk verwarf insbesondere die Kritik an bischöf-
lichen Leitungsstilen:

„Jede Form von Autoritätskomplex ist im tiefsten Grunde eines Priesters unwürdig. Sachliche
Meinungsverschiedenheiten werden in dem aus Demut erwachsenen Freimut dargelegt werden
können und müssen, aber jeder Affekt der kirchlichen Autorität gegenüber widerspricht dem We-
sen der Kirche, auch dann, wenn an den Trägern der Autorität sich menschliche Grenzen und
Mängel zeigen.“11

Neben der grundsätzlich-theologischen Begründung führte Lubsczyk ferner die prekä-
re Lage der Kirche in der DDR angesichts der staatlichen Religionspolitik als Begrün-
dung für seine Position an. Gerade deshalb sei Einheit das oberste Gebot.

Dennoch hat der Außendruck letztlich nicht verhindern können, dass die zeitgenös-
sische Autoritätskritik auch in die katholischen Gemeinden in der DDR eindrang. Als
„Importträger“ spielten dabei die Priester eine nicht zu unterschätzende Rolle, wenn sie
etwa aufgrund landsmannschaftlicher Verbindungen, durch Kontakte aus der Studien-
zeit oder durch die gezielte Unterstützung durch kirchliche Hilfswerke in die Lage ver-
setzt waren, mit westlicher Literatur auch die neuen Geistesströmungen und kritischen
Anfragen zur Kenntnis zu nehmen. Diese Kanäle waren u. a. von Bedeutung bei der
Formierung des „Aktionskreises Halle“ (1968/69), der aus Priestern und Laien bestand
und kirchenkritisch, aber nicht kirchenfeindlich eine „Demokratisierung“ und „Huma-
nisierung“ der Kirche einforderte.

Dennoch konnte in keiner Weise die Rede davon sein, dass der Klerus in den Ge-
meinden nicht mehr die zentrale und zentrierende Position eingenommen hätte. Le-
diglich schienen immer wieder Indizien dafür auf, dass das traditionelle Verständnis
vom Priester und seiner Autorität Ende der 50er und Anfang der 60er Jahre an
Leuchtkraft verlor. Solche Anzeichen sprechen für die Erkenntnis, dass der oftmals
dem Konzil zugesprochene Abbruch kirchlichen Partizipationsverhaltens in seinen
Wurzeln deutlich früher anzusetzen ist. Hugo Aufderbeck (1909–1981), 1948–62
Leiter des Magdeburger Seelsorgeamtes, diagnostizierte diese Entwicklung bezüg-
lich der priesterlichen Autorität 1961 in folgender Weise: „In früheren Zeiten war der
Abstand zwischen dem ,Herrn Pfarrer‘ und seinen Schäflein ungebührlich groß. Der
Pfarrer war Respektsperson. Heute ist das anders.“12 Diese und ähnliche Verschie-
bungen, die im westeuropäischen Katholizismus offenkundig waren, sind – wenn
auch oft verdeckt und in weit geringerem Ausmaß – auch für den DDR-Katholizis-
mus nachzuweisen.

11 J. Lubsczyk, Donum unitatis, in: Pastorale Handreichungen. Kirchliches Amtsblatt für die
Bistümer und erzbischöflichen bzw. bischöflichen Kommissariate im Gebiet der DDR. 9/1961,
H 64f., hier H65.
12 H. Aufderbeck, Ich bin Josef, euer Bruder, in: Pastorale Handreichungen. 11/1961,
H 81–84, hier H83.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 213



Aus dem Leben der Kirche 214

3. Probleme der Nachkonzilszeit – Auseinandersetzungen um das Priesterbild 
in den 60er und 70er Jahren

Ein wichtiger Indikator für das Ansehen und die innere Verfassung des Klerus ist die
Nachwuchsfrage. Parallel zu den oben angedeuteten Entwicklungen nahmen Anfang
und Mitte der 60er Jahre Klagen über den Rückgang des Priester- und Ordensnach-
wuchses auch in Publikationen der Katholischen Kirche in der DDR zu.13 In der Kir-
chenpresse finden sich ergreifende Appelle zum Gebet um Priesternachwuchs. Die
durch „Priestergräber“ gerissenen Lücken sollten gefüllt werden. Aufrüttelnd heißt es
in ähnlicher Tonlage immer wieder im „Tag des Herrn“: „Keine Nummer unserer Kir-
chenzeitung, in der nicht der Tod eines oder gar mehrerer Priester zu melden ist. Das
Gebet des katholischen Volkes um würdige Priester muss ein unaufhörliches sein.“14

Die Verantwortlichen in der Priesterausbildung nahmen diese Probleme frühzeitig auf.
In ihren Analysen hoben sie Phänomene hervor, die Ost und West überspannten, dabei
aber ihren Ausgangspunkt eher in der westlichen Welt hatten. DDR-Spezifisches ist
kaum zu finden. Kritik an Formen westlicher „Zivilisation“ ließ selbst die als rigide er-
fahrenen politischen Rahmenbedingungen in der DDR für die Weitergabe traditionel-
ler kirchlicher Lebensformen „förderlich“ erscheinen.15

Auf der Suche nach Gründen für das Absinken der Zahl der geistlichen Berufe nann-
ten verschiedene Autoren eine sich zunehmend etablierende Konsumhaltung, ein um
sich greifendes Wohlstandsdenken sowie ein manifestes Autoritätsproblem, das teil-
weise sogar noch vor der Zölibatsfrage rangiere. Auch unter Katholiken nehme das Be-
wusstsein für den Eigenwert des Priesterberufes ab. Oftmals fand sich auch der Topos,
dass es dem durchschnittlichen Zeitgenossen unverständlich sei, wie ein Mann „durch
ein Tagewerk befriedigt werden kann, bei dem es um Gebet, Predigt, feierlich-alter-
tümliche Gottesdienste geht; er scheint ihnen aus einer fernen, mythisch denkenden
Zeit ... in die Zeit der Technik hereinzuragen“16. Hilfen für die Werbung um Priester-
nachwuchs erhoffte man von einer intensiveren religiösen Gestaltung des Familienle-
bens. Traditionell galten „gut katholische Familien“ als beste „Pflanzstätten“ für geist-
liche Berufe.

Zölibatsfrage

Als es unmittelbar nach dem Konzil, verstärkt noch durch die aufgeladene Stimmung
Ende der sechziger Jahre zu einer bisher nicht gekannten Erschütterung des Katholi-

13 Diese greifen der tatsächlichen Entwicklung vor. Die Zahl der Neuaufnahmen für das Erfurter
Priesterseminar hält sich in den 60er Jahren lange Zeit konstant, sie tendiert freilich nach unten.
1968 nimmt die BOK die Unterbelegung der Vorbereitungsanstalten zum Anlass, diesen Frage-
komplex zu erörtern.
14 Tag des Herrn 13 (1963), 154.
15 Vgl. z. B. die einschlägigen Beiträge in Band II der „Pastoralen Aufsätze“: H. Aufderbeck
(Hrsg.), Congregare. Leipzig 1965.
16 E. Puzik, Zur Spiritualität und Lebensform des Priesters in unserer Zeit, in: F. Hoffmann/L.
Scheffczyk u.a (Hrsg.), Sapienter ordinare. FS E. Kleineidam. Leipzig 1969 (EthS, Bd. 24),
406–427, hier 416.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 214



Aus dem Leben der Kirche 215

zismus in Westeuropa kam, erreichten Ausläufer dieser Verwerfungen auch die Ka-
tholiken in der DDR und ihre Priester. Die neuen Unsicherheiten im Priesterbild lassen
sich mit den Schlagworten von der „Rollenkrise“ und der Zölibatsfrage beschreiben.
Die Identität des Priesters schien unscharf zu werden. Immer wieder gaben nun Priester
ihr Amt auf und heirateten. Der „Aktionskreis Halle“ richtete 1970 ein Solidaritäts-
konto für „Priester ohne Amt“ ein. Bis 1973 hatten nach inoffiziellen Schätzungen et-
wa 70 von ca. 1450 in der DDR lebenden Priestern ihr Amt aufgegeben.17 Dieses seit
Ende der 60er Jahre verstärkt auftretende Phänomen löste Irritationen in den Gemein-
den und bei den Kirchenleitungen aus. Die Berliner Ordinarienkonferenz (BOK) fasste
zwischen 1969 und 1973 insgesamt sieben Beschlüsse in dieser Angelegenheit. In die-
sen setzten die Ordinarien die gemeinrechtliche Forderung um, dass ein aus dem Amt
geschiedener Priester nur ausnahmsweise und mit Erlaubnis des zuständigen Ordina-
rius in einer kirchlichen Einrichtung Arbeit finden sollte. 1970 und 1971 erfolgte die
Einschränkung, dass eine Einstellung in kirchlichen Häusern nur zum Zweck der be-
ruflichen Qualifizierung erfolgen dürfe mit dem Ziel, dass der Betreffende eine Arbeit
im nichtkirchlichen Raum aufnehme.

1969 hatte der Meißner Generalvikar Johann Hötzel (1901–1991) in einem Vortrag
vor den Erzpriestern (Dechanten) seiner Diözese seine Einschätzung der „Zölibatskri-
se bei uns“ vorgestellt.18 Hötzel, der die betroffenen Priester als „abwegige Konfratres“
bezeichnete, stieß vor allem bei Mitgliedern des Leipziger Oratoriums auf Wider-
spruch. Unter dem Datum des 10. Januar 1970 versandten die Oratorianer Theo Gun-
kel (1898–1972) und Clemens Rosner (geb. 1930) sowie der Geraer Kaplan Bernhard
Sahler (geb. 1927) an alle Meißner Diözesanpriester „Einige Gedanken zur Art und
Weise, wie die Zölibatsverpflichtung bei uns durchgesetzt wird.“19 In ihrem Schreiben
griffen sie Hötzels Position scharf an, die ja in gleicher Weise für die Haltung der BOK
stehe. Die Verfasser forderten eine Revision des Umgangs mit den betroffenen Pries-
tern. Diesen solle es freigestellt werden, in einer kirchlichen Einrichtung, ja selbst in
seelsorglichen Bereichen, arbeiten zu dürfen. Als dieses Schreiben auch in westdeut-
schen Medien zur Sprache kam, reagierte der Vorsitzende der BOK, der Berliner Bi-
schof Alfred Kardinal Bengsch (1921–1979) harsch.

Dem Meißner Bischof Otto Spülbeck (1904–1970) gelang es vor seinem plötzlichen
Tod am 21. Juni 1970 nur mühsam, Schlimmeres von den Briefeschreibern abzuwen-
den. Bischof Spülbeck musste an einer Beilegung dieser Kontroverse gelegen sein,
warf sie doch gerade in den Augen Berliner Beobachter ein weiteres negatives Licht
auf die ohnehin beargwöhnte Meißner Diözesansynode (1969–1971). Auf dieser dis-
kutierten die Synodalen Fragen wie die Zulassung von „viri probati“ zum Priesteramt
und die Möglichkeit für laisierte Priester, weiterhin kirchliche Dienste wahrzunehmen.
Der brüchige Konsens, den die Synodalen fanden, erklärte schließlich, dass die Synode

17 Vgl. A. Wilke, Priester (Anm. 8), 143f.
18 ROO III, 1: Allgemeines. Zölibatsbrief Rosner: J. Hötzel, Einige Gedanken zur Zölibatskrise
bei uns.
19 ROO III, 1: Allgemeines. Zölibatsbrief Rosner: C. Rosner/Th. Gunkel/B. Sahler, Einige Ge-
danken zur Art und Weise, wie die Zölibatsverpflichtung bei uns durchgesetzt wird (Anfang
1970).

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 215



Aus dem Leben der Kirche 216

in diesen Punkten für eine Beschlussfassung nicht kompetent sei. Weitere freie Mei-
nungsäußerungen wollte man aber nicht einschränken und den ganzen Themenkom-
plex an die Gemeinsame Pastoralsynode der Jurisdiktionsbezirke auf dem Gebiet der
DDR (1973–1975) verweisen. Auf der Meißner Synode waren noch weitere Fragen ei-
ner zeitgemäßen Form des Priesteramtes diskutiert worden. Am weitesten ging dabei
sicher die Forderung, die beratende Funktion der neu etablierten Räte hin zu einer
„partnerschaftlichen Mitverantwortung“ in der Gemeinde- und Bistumsleitung zu ent-
wickeln. Abgelehnt wurden überkommene „Titel, Kleidung der kirchlichen Amtsträ-
ger, Abzeichen, Formen des Auftretens und der Anrede.“20 Das vorzeitige Ende der Sy-
node und der Widerstand Kardinal Bengschs haben eine Rezeption dieser Impulse
weitgehend verhindert.

Die Zölibatsfrage wurde jedoch weiter thematisiert. 1971 erschien im „Tag des
Herrn“ ein Beitrag, in dem Neuzeller Priesteramtskandidaten, die unmittelbar vor der
Priesterweihe standen, befragt wurden, ob sie die „Zölibatsverpflichtung für eine Zu-
mutung“ hielten.21 Die meisten Seminaristen verneinten diese Frage. Bereits 1970 war
im „Theologischen Jahrbuch“ ein einschlägiger Beitrag des Neuzeller Spirituals Armin
Bernhard (geb. 1932) erschienen.22 Bernhard stellte darin fest: „Das Gespräch über den
Priester hat heute einen neuen Höhepunkt erreicht.“23 Aufgrund gesellschaftlicher
Wandlungsprozesse sei der Priester in seiner Rolle weniger geschützt, die Ehe erfreue
sich höherer Wertschätzung als die zölibatäre Lebensform, und gerade in den westli-
chen Massenmedien fände man ein negatives Priesterbild gezeichnet. Bernhard hielt an
der Affinität von Amt und Zölibat grundsätzlich fest, wollte diese jedoch nicht „ge-
setzlich“ verstanden wissen. Er könne sich vorstellen, dass nach der Einführung des
ständigen Diakonats in absehbarer Zeit verheiratete Männer auch zu Priestern geweiht
werden könnten. Selbst Priester, die aus dem Amt geschieden seien, sollten nach ent-
sprechender Prüfung ihr Priesteramt wieder ausüben dürfen. Die Aufnahme dieses
Textes in das ansonsten, nicht zuletzt wegen der staatlichen Zensur, positionell behut-
same „Theologische Jahrbuch“ deutet das Ausmaß der Unsicherheiten in der Priester-
frage um 1970 an. Dennoch sollten sich diese Debatten bald als Sturm im Wasserglas
entpuppen. Zum einen versandeten die Impulse radikaler Reformgruppen im westeu-
ropäischen Katholizismus in den 70er Jahren wieder, zum anderen behaupteten die
Kirchenleitungen ihre Position. Dies galt uneingeschränkt für die katholische Kirche in
der DDR.

Neben der Zölibatsthematik standen um 1970 weitere Fragen in der Diskussion, so
etwa eine „Demokratisierung“ des kirchlichen Amtes, die Öffnung des Amtes für ver-
heiratete Männer, die Ausübung des Priesterberufes im Nebenamt und teilweise auch
schon die Zulassung von Frauen zur kirchlichen Weiheordnung. In nicht wenigen
Priesterkonventen entzündeten sich an solchen Punkten heftige Debatten. In ihrer

20 Dokumente zur Synode des Bistums Meißen 1966–1971. Hrsg. im Auftrag des Bischofs von
Meißen. Dresden o. J., 24.
21 Vgl. Tag des Herrn 21 (1971), 68f.
22 A. Bernhard, Der Zölibat des Weltpriesters, in: Theologisches Jahrbuch (1970). Leipzig 1970,
355–382.
23 AaO., 355.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 216



Aus dem Leben der Kirche 217

Form irritierten sie gerade Vertreter der älteren Priestergeneration. Jüngere Priester sa-
hen dagegen die Kommunikation mit den Bischöfen und Ordinariaten als nicht mehr
zeitgemäß an und kritisierten „obrigkeitliches“ Gehabe. Einige jüngere Priester be-
trachteten die sogenannten Solidaritätsgruppen (SOG) als geeignete Formen einer
angemessenen Gesprächsform. Auch die BOK beschäftigte sich 1970 mit diesen Ten-
denzen. Ihre Mitglieder lehnten aber, wenn auch im Detail gelegentlich unterschiedli-
cher Meinung, die Duldung nonkonformistischer Gruppen im Klerus einmütig ab. Po-
sitionelle Unterschiede zwischen den Priestern sollten keine institutionelle Gestalt
gewinnen, da dies die Geschlossenheit gegenüber dem Staat gefährden würde. Enga-
gement und kritischer Geist fanden jedoch im Laufe der 70er Jahre neue Handlungs-
räume, als es im Geiste des Zweiten Vatikanischen Konzils zu einer Ausweitung der
Strukturen von pastoralen Gremien und Kommissionen kam. In ihnen konnten auf viel-
fache Weise auch innerkirchliche Probleme erörtert werden. Aufgrund ihrer Einbin-
dung in die offizielle Struktur konnten die Bischöfe auf diese Weise aber ihrer lehr-
amtlichen Verantwortung besser gerecht werden. 

Theologische Deutungen

Auch die katholisch-theologische Wissenschaft in der DDR sah sich herausgefordert,
auf die neuen Unsicherheiten im Priesterbild zu reagieren. Dabei traten durchaus auch
unterschiedliche Auffassungen zu Tage. Erich Puzik insistierte etwa in einem Beitrag
von 1969 auf einer betont ontologischen Auffassung der Priesterweihe. Scharf wandte
er sich gegen soziologisierende und psychologisierende Deutungen des Priestertums.
Auch eine Zulassung verheirateter Männer zur Priesterweihe lehnte er ab, sah sich aber
gleichwohl nicht in der Lage, sich dem Diskussionsdruck gänzlich zu entziehen. Des-
halb prognostizierte er: „Sollte es in Zukunft einmal verheiratete Priester geben, dann
werden diese sehr ernsthaft um die ihnen angemessene hohe Form des geistlichen Le-
bens in Amt und Ehe ringen müssen.“24 1970 ging Otfried Müller (1907–1986), damals
in Erfurt Professor für Dogmatik, im „Theologischen Jahrbuch“ der „Krise im heutigen
Selbstverständnis des katholischen Priesters“25 nach. Müller diagnostiziert einen ein-
schneidenden Rollenverlust des Priesters in der Gegenwart. An die Stelle der Autorität
sei ein ausgeprägtes Leistungsdenken getreten. Innerkirchlich habe die Einführung des
ständigen Diakonates und die Aufwertung der Position der Laien die Rollenkrise von
Priestern verstärkt. Als einen möglichen Ansatz, dieser Situation produktiv zu begeg-
nen, entwarf Müller ein vorsichtig experimentelles Bild des priesterlichen Amtes. Da
das „klassische Priesterbild“ nicht absolut zu setzen sei,

„brauchen (wir) kurz gesagt die Dekumulation, die Dezentralisierung des klassischen Priester-
bildes. Darauf geht im Grunde bereits das Anliegen eines Dauerdiakonates und eines wahren Lai-
enapostolates in der Kirche zurück. Theologisch gesehen ist das nicht nur möglich, ohne das Amt
in der Kirche irgendwie anzutasten, sondern es ist einfach notwendig und würde nur ein zeitge-

24 E. Puzik, Zur Spiritualität und Lebensform (Anm. 16), 426.
25 O. Müller, Zur Krise im heutigen Selbstverständnis des katholischen Priesters, in: Theologi-
sches Jahrbuch (1970) (Anm. 22), 309–335.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 217



Aus dem Leben der Kirche 218

bundenes und geschichtlich gewordenes Priesterbild durch eine dem Neuen Testament näher ste-
hende Auffassung vom kirchlichen Amt ersetzen.“26

Unter bischöflicher Aufsicht sei dabei auch ein Erproben neuer Formen priesterli-
chen Lebens möglich. Diese könnten durchaus bisher gebräuchliche Vorstellungen ad
acta legen. Offenkundig war das Anliegen Müllers, verunsicherte Priester zu ermuti-
gen, sich mit den neuen Herausforderungen konstruktiv auseinanderzusetzen.

Weitere Überlegungen zur Identität des Priesters steuerte Lothar Ullrich (geb. 1932),
Dozent und später Professor für Dogmatik in Erfurt, 1971 in zwei Veröffentlichungen
bei.27 Ullrich hob darin die Bedeutung des Presbyteriums hervor. Besonders die Deka-
natskonvente müssten Orte der intensiven Begegnung und des Austauschs sein. Kritik
sei frei zu äußern, dürfe aber nicht rein destruktiv sein und nicht nur im „Meckern“ be-
stehen. Ullrich sah den Priester zwischen „zwei Fronten“, nämlich in der Mitte zwi-
schen Bischof und Gemeinde. Diese Konstellation könne gerade aufgrund der Auto-
ritätskrise besondere Brisanz aufweisen. Um so mehr komme es darauf an, dass der
Priester durch seine persönliche Lebensführung Überzeugungskraft besitze: „Der
Priester darf ruhig zeigen, wie auch sein Glauben angefochten ist; aber er sollte auch
zeigen, wie er mit dieser Angefochtenheit leben kann ... Die Wirksamkeit der Autorität,
die er auf Christus hin durchsichtig machen muss, wird sehr stark von dem Vertrauen
abhängen, das er in der Gemeinde hat, und von der Sachgerechtigkeit seiner Argumen-
tation und seines ganzen Verhaltens.“28 Ullrichs Ansatz bestand darin, dass er traditio-
nelle Formen personal gefüllt und die Tendenzen zur Gruppenbildung im Klerus auf-
gefangen wissen wollte.

Allen genannten Beiträgen gemeinsam war die Sensibilität für die Verschiebungen
und Veränderungen des Priesterbildes. Ihre Verfasser erörterten die dabei anhängigen
Probleme jedoch mehr oder minder losgelöst von der konkreten Situation in der DDR.
Letztlich kam es unter den Priestern in der DDR zu keiner erfolgreichen und dauerhaf-
ten Etablierung dissidenter Gruppen. Die verschiedenen Bewegungen um 1970 können
auch als Reflex der Veränderungen im westdeutschen und westeuropäischen Katholi-
zismus und seiner Priesterschaft angesehen werden. Dissidente Gruppen wären in der
DDR zwischen Staat und Kirchenleitung zerrieben worden, es fehlten die notwendigen
Freiräume. Dennoch kam es zu positionellen Ausfächerungen in weiteren Kreisen des
Klerus; auch nonkonformistisches Verhalten trat verstärkt auf. Dominant blieb diesbe-
züglich aber das Gefühl der Zusammengehörigkeit gegenüber dem als feindlich emp-
fundenen Staat. Stark war auch das Gefühl von Heimat und Refugium in der Kirche.
Priester und Laien besaßen in ihr Freiräume, die eine große Attraktivität angesichts
ideologischer Überformung in Staat und Gesellschaft ausstrahlten.

26 AaO., 334.
27 L. Ullrich, Fünfzehn Thesen zum Selbstverständnis des Presbyterates heute, in: ders., Gesam-
melte Aufsätze zur Theologie des Presbyterates. Leipzig 1971, 13–58 sowie ders., Spannungsfel-
der priesterlicher Existenz. Leipzig 1971.
28 Ders., Fünfzehn Thesen (Anm. 27), 33.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 218



Aus dem Leben der Kirche 219

5. Zwischen Resignation und Aufbruch: die späten 70er und die 80er Jahre

Auf der gemeinsamen Pastoralsynode der Jurisdiktionsbezirke in der DDR kam es
zwar zu Kontroversen um das Priesterbild, von ihnen gingen aber keine nachhaltigen
Erschütterungen aus. Ein intendiertes „Wort an die Priester“ kam auf der Synode nicht
zustande. Die zuständige Fachkommission erklärte, dass sie sich nicht in der Lage se-
he, „eine Erarbeitung zu aktuellen Fragen der priesterlichen Existenz zu erstellen.“29

Die Konturen des synodalen Priesterbildes fanden sich im Synodalbeschluss „Dienste
und Ordnungen in der Gemeinde“.30 Als wichtigste Aufgabe des Priesters sahen die Sy-
nodalen danach den „Dienst an der Einheit“. Das Zentrum priesterlichen Wirkens war
damit auf den Innenbereich der Gemeinde bezogen. Als Reflex einer quantitativen und
qualitativen Ausdünnung des DDR-Katholizismus in den siebziger Jahren war die
Mahnung zu verstehen, den Erfolg priesterlicher Arbeit nicht von zahlenmäßigem Zu-
wachs abhängig zu machen. Auch die mangelnde äußere Absicherung der priesterli-
chen Lebensweise wurde angesprochen. Dagegen setzten die Synodalen auf ein ver-
tieftes Leben aus den geistlichen Quellen.

In den 70er Jahren verloren die ehemals heftig diskutierten Themen in der Priester-
frage an Brisanz; gleichwohl verfestigte sich das Gefühl einer „Dauerkrise“. Erschwe-
rend kam hinzu, dass im letzten Jahrzehnt der DDR viele Priester angesichts der
Ausdünnung und Überalterung der Gemeinden zunehmend Frustrationserfahrungen zu
bewältigen hatten. Der Erfurter Regens Bernhard Dittrich konstatierte 1988 in dieser
Hinsicht bei „vielen Priestern Freudlosigkeit, ja eine gewisse Jammerspiritualität“31.
Auf der „Theologischen Woche“ des Philosophisch-Theologischen Studiums zum
Thema „Kirche in nichtchristlicher Welt“ kamen diese Themen 1984 zur Sprache. Lo-
thar Ullrich stellte dort die Frage: „Wie werden wir mit dem Gefühl der Vergeblichkeit
aller Mühen fertig? Wie wappnen wir uns gegen jede Resignation?“32 Als Antwort
schlug er eine solidarische und kollegiale Ausübung des Hirtenamtes in der Gemeinde
vor. Des Weiteren plädierte er für eine stärkere Konzentration auf die „eigentlichen“
Aufgaben. Diese Gedanken führte der Erfurter Bischof Joachim Wanke (geb. 1941)
Ende der achtziger Jahre weiter aus. Angesichts der schwierigen Situation der Kirche
in der DDR seien „Mystagogen“ gefragt, Priester mit „geistlicher Kompetenz“. Wan-
ke pointierte den Charakter christlicher Verkündigung als „Kontrastbotschaft“. Neben
den innergemeindlichen Aufgaben des Priesters verwies er aber auch darauf, Christi
Botschaft in Wort und Tat allen Menschen zu bringen, insbesondere „in den Schwach-
stellen der Gesellschaft und des Menschenlebens, bei den Gescheiterten, den nicht Mit-

29 So./Zi., Endspurt. 6. Vollversammlung der Pastoralsynode der Jurisdiktionsbezirke in der
DDR vom 6. bis 9. November 1975 in Dresden, in: Tag des Herrn 25 (1975), 196f., 199, hier 197.
30 In: D. Grande (Hrsg.), Konzil und Diaspora. Die Pastoralsynode der katholischen Kirche in
der DDR. Leipzig 51988, 103–133.
31 B. Dittrich, Mitarbeiter des Bischofs in einem Presbyterium, in: Wort und Leben. Hrsg. vom
Bischöflichen Ordinariat in Magdeburg im Einvernehmen mit der Berliner Bischofskonferenz,
18 (1988), 109–112, hier 111.
32 L. Ullrich, Priester in der Diaspora, in: Ders. (Hrsg.), Kirche in nichtchristlicher Welt. Vier
Vorträge von der Erfurter Theologischen Woche 1984. Leipzig 1986 (EthSchr, Bd. 15), 55–76,
hier 57.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 219



Aus dem Leben der Kirche 220

gekommenen, den Ausgesonderten, den Verwundeten.“33 Zunehmend problematisch
schätzte er innergemeindlich die Zusammenarbeit von Priestern und Laien ein. Gerade
bei jüngeren Priestern diagnostizierte er einen zunehmenden „Klerikalismus“. Wanke
sah aber auch bei den Laien Ansätze, das priesterliche Amt zu relativieren. Für viele sei
der Priester „Gemeindeentertainer“ oder religiöser „Dienstleistungsfachmann“.

Laikale Kritik an Priestern artikulierte sich in den 80er Jahren tatsächlich stärker.
Diese galt z. B. einer fehlenden Kenntnis konkreter Probleme in der sozialistischen Ge-
sellschaft der DDR sowie der Belastungen der Laien in Beruf und Familie. Auch eine
stärkere Förderung der „sozialen Kontaktfähigkeit“ von Priestern wurde diskutiert.
Trotz der Möglichkeiten zum Austausch, die das „Kleine Katholikentreffen“ 1987 in
Dresden bot, kam es zu keiner tiefergehenden Reflexion dieser Fragen.

Die Lage des Klerus in der DDR stellte sich Ende der 80er Jahre also heterogen dar.
Frustrationen in der Gemeindearbeit mussten verarbeitet, weit reichende Forderungen
von Gläubigen bewältigt werden. Als Antwort auf diese Herausforderungen kam es zu
einer stärkeren Betonung der eigentlichen geistlichen Aufgaben des Priesters. Diese
sollten auch eine angemessene Reaktion auf die gesellschaftlichen Veränderungen dar-
stellen. Kritische Laien nahmen zwar Anstoß an der gesellschaftlichen Außenseiterrol-
le vieler Priester, in den Gemeinden hatten sie jedoch weiter unangefochten die zentra-
le Stellung inne. Diese hatten zwar einen zahlenmäßigen Schwund über vierzig Jahre
DDR hinweg erfahren müssen, in ihnen war aber immer durch christliches Bekenntnis
der totalitären Vereinheitlichung der Gesellschaft gewehrt worden. Ein wesentlicher
Beitrag dazu war das Wirken der Priester.   

Reinhard Grütz, Erfurt

33 J. Wanke, Welche Priester braucht die Kirche in der DDR?, in: Wort und Leben 17 (1987),
90–92, hier 91.

210-220  14.04.2004  16:42 Uhr  Seite 220


