LITERATURBERICHT

Zum theopragmatischen Ansatz
Romano Guardinis

Ein Riickblick auf seine neu herausgegebenen Schriften

Die wichtigsten Werke und Schriften Romano Guardinis liegen nun in einer Ge-
samtausgabe vor, ediert von Franz Henrich im Auftrag des Sachverstdndigen-
gremiums fiir den literarischen Nachlass Romano Guardinis an der Katholischen
Akademie in Bayern.' So ldsst sich das Werk dieses Theologen gut iiberblicken, um
erneut Rechenschaft abzulegen iiber das Anliegen, das ihn sein Leben lang beschdf-
tigt hat.

1. Der ,,unsichtbare Fahrplan‘

Am 21. Juli 1953 schreibt Romano Guardini in einer tagebuchartigen Aufzeich-
nung: ,,Am Sonntagabend eine besondere Erfahrung: daB} Er so ganz anders ist. Sie
hat sich zum ersten Mal angedeutet, als ich fiihlte, wie ganz anders das Sein der Ma-
terie ist als ihre Erscheinung. Wie muf dann...“> Romano Guardini fragt sich, wie es
kommt, dass er iiber diesen so ganz anderen Gott derart viele Biicher geschrieben
habe. ,,Warum so viele Biicher?* lautet auch der Titel seiner Rede zum 70. Geburts-
tag im Kreis von Freunden.? Die Ausfiihrungen beginnen mit einer Begebenheit am
Odeonsplatz. Er benotigt dringend ein Taxi. Unverhofft bleibt ein unbekannter
Mann stehen und l4dt ihn ein, in seinem Wagen Platz zu nehmen. ,,Ich kenne ihn
nicht und frage: ,Ja, wie? Wieso sind Sie hier und laden mich ein?‘ Darauf er: ,Sie
wissen doch, der unsichtbare Fahrplan!**

Was ist der ,,unsichtbare Fahrplan* im Leben Romano Guardinis, in den iiber 80
Biichern und den zahllosen Aufsitzen und Predigten? Er selbst gibt die Richtung an,
wo eine Antwort zu suchen ist, wenn er bemerkt, dass ,,nicht nur in der Figur des
Korpers, oder in der Anlage des Charakters, sondern auch im Gang des eigenen Le-
bens eine Sinngestalt wirksam ist. Auch in ihm waltet ein Logos, der sich aber — in
der Regel wenigstens — nicht durch Worte, sondern durch Geschehnisse ausdriickt.
Also habe ich mir jeweils durch den Lebensgang die Aufgabe stellen lassen, und ich

! Die vollstindige Werkausgabe ist im Matthias-Griinewald-Verlag (Mainz) und im Verlag
Ferdinand Schoningh (Paderborn) erschienen und umfasst insgesamt 45 Bande.

2R. Guardini, Stationen und Riickblicke — Berichte iiber mein Leben. Mainz-Paderborn 1995,
129 (Eintrag am 21. Juli 1953).

3 Ebd., 302-307.



Literaturbericht 224

denke, so ist es richtig geworden ... als etwas, das aus dem Zusammenhang des Le-
bens heraus zur Sprache dringte*. Das Werk Romano Guardinis erklirt sich nicht
allein aus einer theoretischen, fachspezifischen Fragestellung, es ist aus dem kon-
kreten Kontext seines Lebens hervorgegangen und muss von ihm her verstanden
und gedeutet werden.’ In einem Brief vom 11. Dezember 1938 bemerkt er kurz: ,,Es
gibt nichts Verichtlicheres als ein Faktum.* Erst im Lebenskontext, in dem jedes
Faktum steht und von dem her es zu verstehen ist, erhélt alles seinen letzten Sinn
und die ihm eigene Bedeutung. Der konkrete ,,Sitz im Leben* ist der einzig mogli-
che Einstieg in das so umfangreiche und nun neu herausgegebene Werk Romano
Guardinis.

2. Zeitzeichen des Glaubens

Eine Beobachtung der Biographieforschung ist fiir den gewihlten Zugang zum
theologischen Werk Romano Guardinis von besonderer Bedeutung. 1988 formuliert
Kohli seine These von der heutigen De-Institutionalisierung des Lebenslaufs: im-
mer weiter nach hinten verschobene Ausbildungsphasen mit Warteschleifen, Ver-
schiebungen oder Verweigerung von Familiengriindungen, Familiensplittungen
oder Auflosung von Familien, vorgezogener Ruhestand, Briiche und Abstieg in
Berufskarrieren und Wechsel von Berufen sind vermehrte Indizien dafiir. Auf-
grund der wirtschaftlichen Erfordernisse und Veridnderungen, ndmlich wachsende
Arbeitslosigkeit, Umschulungen, Teilzeitarbeitsstellen, hohe Mobilitit etc., kann
kaum von einer Normalbiographie gesprochen werden. Weil die Biographie des
Einzelnen in unmittelbarem Zusammenhang mit seiner Zeit und Kultur steht, wun-
dert es nicht, dass sich grole Umbriiche gerade in den Lebensgeschichten der Men-
schen ankiindigen und hier ihren ersten Ausdruck finden. In Zeiten gesellschaftli-
cher und kultureller Neuorientierung zerfallen Lebensstile, weil sie Erfahrung und
Handeln des Menschen nicht mehr prigen bzw. ihre Orientierungskraft verloren ha-
ben. Es entstehen ,,Stilbriiche. Ein neuer Lebensstil muss erarbeitet werden. Dass
sich die Krisen einer Zeit meist vorweg im Zerbrechen von Lebensstilen abzeich-
nen, hat eine grofle Bedeutung fiir die Theologie und ihre Deutung der Zeitzeichen
des Glaubens.

*Ebd., 302.

3 In seinen Ausfithrungen iiber ,,Geistiges und Geistliches* schreibt Romano Guardini vom
Wert der ,,.Dinge*: ,,Die Gewilheit, dal die Dinge Seelen haben, lebt in den Kindern, in den
Tieren und in den Einfiltigen ... Es gibt Dinge, die mich in bestimmten schmerzvollen Um-
stinden meines Lebens getrostet haben ... Ich, der es nicht iiber mich vermochte, meine See-
le vor den Menschen zu beugen, habe sie vor den Dingen tief geneigt. Ein Strahlen kam aus
ihnen, vielleicht noch iiber die Erinnerungen hinaus, die ich an sie kniipfte, und es war dem
Schauer einer Freundschaft gleich. Ich fiihlte sie. Ich fiihlte sie um mich her leben. Sie stehen
in meinem dunklen Konigtum. Ich fiihlte mich verantwortlich fiir sie wie ein &lterer Bruder
(R. Guardini, In Spiegel und Gleichnis. Bilder und Gedanken. Mainz-Paderborn 1990,
91-102, hier 65.70).



Literaturbericht 225

Dies ldsst sich am Leben Romano Guardinis recht deutlich aufzeigen. In Berlin
zerbricht dem damaligen Privatdozenten in der Begegnung mit dem Kantianismus
der Glaube seiner Kindheit; seine Bekehrung wird fiir ihn zur Uberwindung Kants
und der erneuten Hinwendung zur Kirche.® Nicht anders ergeht es manchem seiner
Kollegen: Der evangelische Exeget und Historiker Erik Peterson erkennt im Disput
mit Adolf von Harnack und Karl Barth das Ungeniigen der Dialektik und entfaltet
einen neuen Ansatz in der Theologie und Schriftauslegung; und Heinrich Schlier
muss schlieBlich das Selbstverstidndnis der akademischen Theologie ablehnen, weil
diese, wie er erkennt, ohne die Kirche hinkt.”

Seit der Zeit als junger Privatdozent fiir ,,christliche Weltanschauung* in Berlin
ist es Romano Guardini daran gelegen, in und mit seinem Werk zu zeigen, dass es
Theologie nur gibt ,,im Kontext* des Lebens und der zahlreichen Lebenséduferungen
des Glaubens wie Architektur, Liturgie, Kunst, Literatur, Musik, Psychologie etc.
Der gewihlte Ansatz wird fiir das theologische Denken Romano Guardinis duerst
fruchtbar, entstammen doch, wie Johann Baptist Metz hervorhebt, die wichtigsten
Errungenschaften der Theologie und Kirchengeschichte allemal einer wissen-
schaftlich ,,unreinen* Theologie, in welcher Biographie, Phantasie, Erfahrung und
Gebet unléslich ins ,,System® verwoben sind.?

P. Wilhelm Klein SJ, der ehemalige Spiritual im Collegium Germanicum et Hun-
garicum zu Rom, fragte einmal, wer der grofite Dogmatiker sei. Die Antwort muss-
te lauten: ,,Der Teufel!, so wenigstens die Sentenz der theologischen Tradition seit
Augustinus. Luzifer ist nach Gott am meisten mit Vernunft begabt und vermag auf
einzigartige Weise die Wirklichkeit Gottes zu erfassen, zu studieren und zu er-
klidren. Eines aber kann der Teufel nicht, namlich all das, was er denkt, mit dem Le-
ben des Glaubens zu erfiillen; er kann nicht beten und anbeten.’

Will die Theologie, so legt Romano Guardini in dem kleinen ,,Riickblick auf
sein Werk dar, nicht zu einer teuflischen Wissenschaft entarten, braucht sie mehr als
den analysierenden und systematisierenden Verstand und mehr als die Arbeit am
Begriff, sie sucht auch den entsprechenden existentiellen Kontext des Glaubens
durch Integration von humaner und gldubiger Erfahrung, von Emotionalitit und Ra-
tionalitit, Anthropologie und Theologie, Natur und Geschichte, Theorie und Praxis.
In einer Notiz Romano Guardinis am 9. Januar 1960 heiit es wie in einem Pla-
doyer: ,,Man miifite eine Theologie schaffen, die von den Grundwirklichkeiten der
Schrift, dem Elementargehalt der Kirche und dem Wesen des Lebens ausginge,
in einer Sprache, welche der lebendige Theologe und der Laie gemeinsam

¢ J. Ratzinger, Von der Liturgie zur Christologie, in: ders., Wege zur Wahrheit. Diisseldorf
1985; H.B. Gerl, Romano Guardini. Mainz 1985, 52-76.

" H. Schlier, Die Verantwortung der Kirche fiir den theologischen Unterricht, in: ders., Der
Geist und die Kirche. Freiburg 1980, 241-250.

8 Vgl. 1.B. Metz, Biographie eines Christenmenschen heute, in: StdZ 192 (1974) 305-316;
ders., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fundamental-
theologie. Mainz 1977, 195.

?Vgl. G. Greshake, Dogma und Spiritualitdt, in: Dogma und Glaube. Bausteine fiir eine theo-
logische Erkenntnislehre. FS Walter Kasper. Hrsg. E. Schockenhoff / P. Walter. Mainz 1993,
235-252, hier 235.



Literaturbericht 226

hitten.“!? Dazu fiihrt Karl Rahner weiter aus: ,,Weil es den einen Glauben gibt und
weil der Mensch in aller unaufarbeitbaren und gar nicht adidquat integrierbaren
Pluralitiit seiner Erkenntnisse, seiner Antriebe und seiner Situation einer ist und
bleibt, muf} es und kann es [...] eine universalistische Theologie geben, und zwar
immer. Aber es ist ebenso meine Meinung, daf} es, ohne deswegen die Bedeutsam-
keit der einzelnen theologischen Fachwissenschaften zu leugnen, eine [...] Methode
geben mub, die wenigstens indirekt eine solche Einheit der Theologie erreicht.“!!
Einen wichtigen Beitrag zu einer solchen ,,universalistischen Theologie®, wie sie
Rahner einfordert, hat Romano Guardini mit seinem Werk geleistet, wie nun darzu-
legen ist.

3. Essenz in Existenz

Als Romano Guardini in seinem ersten Berliner Semester auf einem ganz neu
eingerichteten Lehrstuhl mit einem bisher unbekannten Fach (,,Weltanschauungs-
lehre*) und einer eher nicht fachkundigen Horerschaft Vorlesungen iiber die Erlo-
sungslehre hilt, kritisiert Max Scheler seine Ausfiithrungen, da sie ihm zu abstrakt
erscheinen; er solle vielmehr die grundsitzlichen Gesichtspunkte an konkreten Ge-
genstdnden entwickeln, zum Beispiel an einer Analyse der Gestalten Dostojews-
kijs.!> Mit der Entfaltung einer solchen universalistischen ,,Theologie im Kontext®,
wie sie Scheler fordert, gerdt Romano Guardini gleichsam notgedrungen an den
Rand des damaligen akademischen Selbstverstidndnisses in der Universitét.

Aus der Begegnung mit der konkreten Wirklichkeit menschlichen Lebens ent-
wickelt Romano Guardini eine Theologie der Existenz, von der er — im Riickblick
auf sein Leben — bei der schon erwéihnten Dankesrede zu seinem 70. Geburtstag
sagt: ,,Wenn ,Existenz‘ etwas meint, dann auf jeden Fall Einheit; die Tatsache, daf}
das Viele, was ein Mensch ist und kann und hat, was er tut und was an ihn kommt,
die bestindige Wechsel-Interpretation von Selbst und Welt in jedem Augenblick
der Begegnung — daf} die unheimliche Vielheit von alledem zusammengefaB3t sei
durch die Bildkraft der Inidividualitdt, und, tiefer noch, durch die Verantwor-
tungskraft der Person. So darf es nicht sein, dal der Mensch die Welt erfahre und
dann noch, auBlerdem, gldubig sei; ebensowenig aber, dafl er glaube und die Welt
nur nebenher als nun einmal nicht erldBliches Realisationsfeld des Glaubigseins se-
he. Sondern es soll Begegnung geschehen, des Glidubigseins, wie es in diesem be-
stimmten Menschen lebt, mit der Welt, wie sie jeweils auf ihn zukommt. In dieser
Begegnung soll der Glaube Rede und Antwort stehen; Krifte der Wahrheit aktu-
ieren, die sonst geschlafen hitten — ebenso wie umgekehrt die Welt sich im Raum
des Glaubens den entscheidenden Fragen stellen und die letzte Aufhellung erfahren
soll. Das aus kritischer Verantwortung und in methodischem Verfahren zu tun, ist
die Aufgabe der christlichen Weltanschauungslehre ... Hier sehe ich den Kern der

0R. Guardini, Stationen und Riickblicke — Berichte iiber mein Leben (Anm. 2), 276.
' K. Rahner, Gnade als Mitte menschlicher Existenz, in: HerKorr 28 (1974) 77-92, hier 82.
12R. Guardini, Stationen und Riickblicke — Berichte iiber mein Leben (Anm. 2), 299.



Literaturbericht 227

Aufgabe, um die ich mich seit nun iiber dreilig Jahren bemiihe: die Erkenntnis des-
sen, was in der Begegnung des christlichen Glaubens, sagen wir richtiger des glau-
benden Menschen mit der wirklichen Welt deutlich wird.*"3

Aber Romano Guardini geht noch einen Schritt weiter. Seiner Meinung nach un-
terscheidet sich ein theologisches Werk dadurch von einer wissenschaftlichen Un-
tersuchung, dass in der Theologie zuerst die Frage gilt: Wer ist der Verfasser? Eine
Frage, die im rein wissenschaftlichen Bereich nicht maf3geblich ist. Der Unterschied
der Theologie im Vergleich zu den anderen Wissenschaften besteht nach Romano
Guardini nicht blof darin, dass ihr Denken mit einem anderen Gegenstand, namlich
mit Gott beschéftigt ist; vielmehr macht es das Proprium der Theologie aus, dass sie
an der konkreten Existenz des Theologen ablesbar ist. So gestikuliert der Apostel
Paulus mit seiner eigenen Existenz, und zwar um der Demonstration der dogmati-
schen Wahrheit willen; er wird zu einem lebendigen Abbild des einzigartigen An-
spruchs Jesu Christi, ndmlich in der eigenen lebendigen Existenz die Wahrheit Got-
tes aufleuchten zu lassen. Denn Christus ist keine Theorie, sondern die Wahrheit; er
lebt in seiner Existenz die ,,Essenz®, namlich Gottes Sohn zu sein: ,,Ich tue immer-
dar, was Thm gefillt“ (Joh 8,29). Das Kommen des Menschensohnes bietet kein
Exempel fiir die Wahrheit, sondern ist ihre Offenbarung in Person, wie sie im Zeug-
nis seines Lebens und im Buchstaben der Heiligen Schrift iiberliefert ist. Jede Theo-
rie tiber Jesus Christus hat sich an seiner Person, die sie offenbart, auszurichten.

Gehalt der christlichen Lehre und Gestalt des christlichen Lebens bleiben ur-
spriinglich wesenhaft und situativ aufeinander verwiesen.'* Die meisten Aussagen
iiber das Wesen des Christentums sind nach Romano Guardini ,,deshalb falsch, weil
sie in der Form abstrakter Sitze gegeben werden. Sie stellen ihren ,Gegenstand* un-
ter abstrakte Begriffe. Gerade das widerstreitet aber dem tiefsten BewuBtsein des
Christentums.“!” Es setzt an die Stelle eines abstrakten philosophischen Allgemein-
begriffes eine geschichtliche Person; in ihr offenbart sich der Sinn allen Lebens.

Dieser wird vom Menschen nicht schaffend erzeugt, er ist ihm vorgegeben, aber
so, dass er ihn in seinem Leben nachvollziehen kann. Darin er6ffnet sich der Raum
schopferischen Tuns, wie Romano Guardini darlegt: ,,.Die Wahrheit des Denkens
besteht darin, einen Gedanken nach seiner ganzen Tiefe, Hohe und Breite durchzu-
fiihren und vor keiner Konsequenz zuriickzuscheuen. Die Wahrheit des Tuns ist an-
ders. Sie besteht darin, die schmale Stelle der Méglichkeit zu suchen und die eigene
Kraft in das rechte Maf} zu bescheiden, wissend, dafl der vollzogene Ansatz durch
die innere Logik des Lebens selber weitergefiihrt wird.“'® Der Christ empfingt die
Deutung der Welt und allen Seins so, dass er sie in die Sprache des Lebens iiberset-
zen kann. Sie wird ihm nicht aufgesetzt, er kann sie mitvollziehen — nicht zuletzt in
und mit seinen Sinnen, wie die griechischen Philosophen, die Kirchenviter und die

13 Ebd., 300f.

4“Ebd., 300f.

5 R. Guardini, Das Wesen des Christentums — Die menschliche Wirklichkeit des Herrn.
Mainz-Paderborn 1991, 12.68.

16 R. Guardini, Stationen und Riickblicke — Berichte iiber mein Leben (Anm. 2), 129 (Eintrag
am 2. Mai 1943).



Literaturbericht 228

Monchsviter betonen. Erfahrung im Glauben besagt ,,experimentielles®, d.h. ,,leib-
liches®, nicht nur geistiges Innewerden der Wirklichkeit Gottes im eigenen Leben.!”

Von einer Aktivitit des Menschen kann insofern gesprochen werden, als er
gemil der Wirklichkeit zu leben hat, die seine Existenz ausmacht: ,,Er wird er selbst
ganz nur in einem Uberstieg seiner selbst in das Urbild, das sich ihm 6ffnet und ihm
darin auch seinen Platz (seine eigene ,exemplarische Identitit‘) in Gott bereithdlt.*!
Mit der Gabe, die der Mensch im Glauben empfiangt und aus der er sein Leben ge-
staltet, sieht er sich in das gottliche Drama der Heilsgeschichte hineingenommen. -
Er erfihrt sich aufgefordert, das, was alles Menschenmégliche iibersteigt, mitzu-
vollziehen, um zu erkennen ,,die jede Erkenntnis iiberragende Liebe Christi, um so
erfiillt zu werden in die ganze Fiille Gottes hinein* (Eph 3,19). So dréngt die Er-
kenntnis im Glauben in die Nachfolge — nicht im Sinne eines menschlichen Tuns,
sondern als Ubernahme des gottlichen ,,Vorbilds*.

Augustinus trifft eine folgenschwere Unterscheidung zwischen ,,exemplum* und
,sacramentum®. Ist Jesus Christus nur ein ,,Exempel* christlichen Lebens und Han-
delns, dann macht man, wie Martin Luther bemerkt, ,,auss Christo eynen Moysen®,
also einen neuen Gesetzgeber.!® Eberhard Jiingel fiihrt hierzu aus: ,,Eine nur die Bei-
spielhaftigkeit Jesu herausstellende Christologie reduziert [...] die Bedeutung Jesu
Christi auf die Rolle eines Heiligen, der sein Leben zwar auch zu opfern vermag,
aber mit dem eigenen Lebensopfer nur zu appellieren, das Leben der Menschheit je-
doch nicht effektiv zu dndern vermag. Effektiv wird das Leben der Menschheit nur
dadurch verindert, daB sich das Verhiltnis der Menschheit zu Gott indert.“?° Was
fiir die Theologie (speziell die Christologie) gilt, ist auch das Grundbekenntnis je-
der Eucharistiefeier: Als das uniiberholbare ,,sacramentum salutis‘ ist Christus das
,,Vorbild* christlichen Lebens und glaubiger Nachfolge.

4. Logos vor Ethos

Romano Guardini erinnert Anfang der zwanziger Jahre an eine Grundwahrheit
christlichen Glaubens, ndmlich den Primat des Logos vor dem Ethos.?! Aufgabe der
Theologie sei, so heiflit es bei Romano Guardini, sich selbst zuriickzunehmen und in

7 H.U. von Balthasar, Erster Blick auf Adrienne von Speyer. Einsiedeln 31968, 82. Nur so
ldsst sich die ,,verhdngnisvolle Vorentscheidung® revidieren, ,,die seit der Viterzeit [...] alles
Sinnen- und Phantasiehafte in den mystischen Erfahrungen mit einem grundsitzlichen groen
Fragezeichen versieht” (H.U. von Balthasar, Herrlichkeit. Bd.I. Einsiedeln 1961, 396).

'8 H.U. von Balthasar, Christliche ,,Mystik“ heute, in: J. Kotschner (Hg.), Der Weg zum
Quell: Teresa von Avila 1582—1982. Diisseldorf 1982, 11-51, hier 13.

1 M. Luther, Kirchenpostille 1522, in: WA 10,1,10,20; vgl. auch K. Koch, Fenster sein fiir
Gott. Unzeitgemdfse Gedanken zum Dienst in der Kirche. Fribourg 2002, 29f.

20 E. Jingel, Das Opfer Christi als sacramentum et exemplum. Was bedeutet das Opfer Jesu
Christi fiir den Beitrag der Kirchen zur Lebensbewdltigung und Lebensgestaltung?, in: ders.,
Wertlose Wahrheit. Zur Identitit und Relevanz des christlichen Glaubens. Theologische
Erorterungen. Bd. 111. Miinchen 1990, 261-282, hier 267.

2'So J. Pieper iiber seine erste Begegnung mit R. Guardini: J. Pieper, Noch wufite es niemand.
Miinchen 1976, 69ff.



Literaturbericht 229

der Geschichte Gottes mit den Menschen die Begegnung mit dem Sein Gottes zu er-
moglichen. Die mittelalterliche Theologie, so legt Romano Guardini dar, gibt der
Erkenntnis den Vorrang gegeniiber der Tat. Diese Verhiltnisbestimmung beinhaltet
den Vorrang des beschaulichen Lebens vor dem tétigen.?

Sobald in der Neuzeit das Erkenntnisvermogen des Menschen einer grundsitzli-
chen Kritik unterworfen wird, verlagert sich der Schwerpunkt des geistig-geist-
lichen Lebens, da nun dem Willen bzw. dem personlichen Urteilen der Vorrang
beigemessen wird: Der Tat und damit dem Wollen des auf sich selbst gestellten Ein-
zelnen werden eine immer grofere, schlieBlich sogar ausschlieBliche Bedeutung zu-
gesprochen. Dem entsprechend heilit es bei Immanuel Kant: ,,Nur das, was wir
selbst machen konnen, verstehen wir aus dem Grunde.“* Es kommt zur Formu-
lierung eines Primats des Ethos vor dem Logos, wobei die Wahrheit als eine sittli-
che, vitale Tatsache angesehen wird, gestédrkt und absolut gesetzt durch das person-
liche, den einzelnen ergreifende Glaubenserlebnis. Diese Entwicklung in der abend-
landischen Geistesgeschichte, wie sie Romano Guardini aufzeigt, fiihrt zu einer
kopernikanischen Wende: ,Im Anfang war die Tat“ (so Johann Wolfgang von
Goethe).?

Aber im christlichen, zumindest im katholischen Glaubensverstiandnis kann das
menschliche Wollen die Wahrheit weder begriinden noch ausweisen; es hat sich ihr ge-
geniiber als unzustdndig zu bekennen. An erster Stelle im Glauben steht nicht das Han-
deln, sondern das Sein und das Werden: ,,Nicht was getan wird, ist das Letzte, sondern
was ist. Und nicht die moralische, sondern die metaphysische Weltanschauung, nicht
das Werturteil, sondern das Seinsurteil, nicht die Anstrengung, sondern die Anbetung

22 Die praktisch-geistliche Bedeutung dieses Ansatzes ist dargelegt in R. Guardini, Wille und
Wahrheit. Geistliche Ubungen. Mainz-Paderborn 1991. Das Buch enthilt Vortriige zu geist-
lichen Ubungen, die Romano Guardini im Herbst 1930 auf der Burg Rothenfels gehalten hat-
te. Um den inneren Sinn dieser Ubungen zu erkennen, muss sich der Leser ,,in den Zu-
sammenhang hineinstellen und nicht ,lesen‘, sondern horen und mitvollziehen* (9). Gegen-
stand der Betrachtung sind die ,,Grundtatsachen unseres christlichen Daseins: Gott hat uns
geschaffen® (148). So beginnen die Geistlichen Ubungen mit dem Schauen auf Gott: ,,Christ
werden bedeutet, dal der letzte Schritt geschehe. Dall Gott den letzten Schritt tue, in mich
hinein“ (75.103ff.).

1. Kant, Brief an Johann Pfliicker am 26.1.1796, in: Kants Briefwechsel III, 1795-1803, in:
ders., Gesammelte Schriften. Bd. XII. Berlin 1922, 57.

2 In seinem Werk ,,Christliches BewufStsein. Versuche iiber Pascal“ (Mainz-Paderborn 1991)
bedenkt Romano Guardini die drei Krisen, die fiir Blaise Pascal auf seinem Glaubensweg zur
Aufforderung zu einer Umkehr werden: Die erste fiihrt Pascal in das Religiose, die zweite in
den Glauben an die Offenbarung und in die Nachfolge, wihrend die dritte Krise zur groften
Gefahr wird. Blaise Pascal kennzeichnet sie als Wille zur Macht durch Erkenntnis; eine
Versuchung, die er am Ende seines Lebens aber dadurch authebt, dass er sich ganz in das Ge-
bet und das Studium der Heiligen Schrift sammelt und dem Nichsten dient. Hierbei erlebt
Blaise Pascal auf neue Weise den Sinn des christlichen Gehorsams (,,vollkommene Unter-
werfung unter Jesus Christus und meinen geistlichen Fiihrer, heif3it es schon im ,,Mémorial*)
und erkennt zugleich auf tiefere Weise das ,,Sakrament des Bruders*: Als er, schon vom To-
de gezeichnet, die Kommunion nicht mehr empfangen konnte, mochte er in der Gemeinschaft
der Armen sterben, um dort dem Auferstandenen zu begegnen.



Literaturbericht 230

ist das Endgiiltige.”® Die Liebe, so folgert Guardini, ist insofern das ,,Grofte®, als die
Wabhrheit in Liebe getan werden will, iiber alles Sollen und Sein hinaus. Kurz gesagt:
Im Christentum gilt der Primat der Wahrheit, jedoch ,,in Liebe*.?

Christus ist keine Lehre, sondern die Wahrheit. Er ist, was er tut. Seine Jiinger
aber miissen tun, was er tat, um im Tun eine Ahnung davon zu bekommen, wer er ist
(Joh 7,17; 8,31f.). Doch nicht aus sich selbst schaffen sie das zu Verwirklichende,
Christus vollzieht es in ihnen. Je mehr also einer ein ,,Meister” werden will, desto
mehr muss er Schiiler bleiben. Dieses Zueinander von Meister und Schiiler findet
seine konkrete Umsetzung in der ,,Nachfolge*. In der Heiligen Schrift ist von einem
Mit-Wandern und Nach-Laufen die Rede (Mt 16,24), das blole Mitgehen schenkt
noch keinen inneren Fortschritt bzw. keine Belehrung, dies bewirkt allein die dabei
sich immer tiefer vollziehende Identifikation mit dem Menschgewordenen, wie sie
gerade durch die Taufe und die Eucharistie gegeben ist.?

Im Christentum gibt es einen Primat des Lebens vor der Lehre: ,,Prius vita quam
doctrina, vita enim ducit in scientiam veritatis®, heit es bei Thomas von Aquin.?
Aufgrund dieses theologischen Prinzips kommt Leo Bakker zu dem Ergebnis: ,,Je-
der systematisch-wissenschaftlichen Reflexion iiber den Glauben (Theologie), die
von einigem Gewicht ist, liegt eine neue Glaubenserfahrung (Spiritualitidt) zugrun-
de“.?® Nur unter erschwerten Bedingungen wird es der Theologie gelingen, den
Lebensgehalt des Glaubens in eine verantwortete und zeitgerechte Rede vor und
von Gott zu bringen. Weil sich der Lebensgehalt des Glaubensvollzugs in keine
abstrakte Theorie bringen oder nach Art kognitiver Probleme 16sen lédsst, bekennt
Romano Guardini, dass es ihm, wenn er ,,all die Biicher und Biichlein nebeneinan-
der* sieht, die er in seinem Leben verfasst hat, ,,manchmal, wie man im Rheinland
sagt, ,zweierlei‘“ wird.*® Das theologische Werk Romano Guardinis ist ein Weg,
kein Bau oder System.

5. Wissenschaft des Gebets

Romano Guardini schreibt: ,,Nicht was getan wird, ist das Letzte, sondern was ist.
Und nicht die moralische, sondern die metaphysische Weltanschauung, nicht das

3 R. Guardini, Vom Geist der Liturgie. Freiburg-Basel-Wien 1953, 139f.

26 Hieraus erklirt sich fiir Romano Guardini, dass die Liturgie dem Logos den Vorrang gibt,
und zwar in der Anbetung und Verherrlichung der gottlichen Wahrheit. ,,Daher sucht sie so
wenig unmittelbar zu erziehen und Tugend zu lehren ... Die Liturgie scheint aber nur sich um
das Handeln und Streben und den sittlichen Stand der Menschen so wenig zu bekiimmern.
Denn in Wirklichkeit weil} sie sehr wohl: wer in ihr lebt, wird wahr, gesund und befriedet in
seinem innersten Wesen* (ebd., 142f.).

?7 Vgl. die Ausfiihrungen iiber Nachfolge bei H.U. von Balthasar, Nachfolge und Amt, in:
ders., Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie. Bd. I1. Einsiedeln 1961, 80-147.

2 Thomas von Aquin, Super Evangelium S. Matthaei lectura 5,4 (Ausgabe Marietti 1951 br.
458; Petrus de Scala) Deutsche-Thomasausgabe S.Th. Bd. 15 (1950) Einleitung (14). Thomas
zitiert hier Johannes Chrysostomus.

2 L. Bakker, Freiheit und Erfahrung. Wiirzburg 1970, 306.

30 R. Guardini, Stationen und Riickblicke — Berichte iiber mein Leben (Anm. 2), 303.



Literaturbericht 231

Werturteil, sondern das Seinsurteil, nicht die Anstrengung, sondern die Anbetung
ist das Endgiiltige.“*' Um den Lebensgehalt des Glaubens theologisch angemessen
zu verbalisieren, bedarf es einer angemessenen Sprachform, wie sie im Gebet ihren
genuinen Ausdruck findet; um sie hat sich Romano Guardini ein Leben lang be-
miiht.

Hans Urs von Balthasar fragt mit Reinhold Schneider: ,,Gibt es iiberhaupt eine
Wahrheit auBerhalb des Gebetes?**? So steht die Theologie zwischen der Szylla ei-
ner reinen Innerlichkeit bzw. eines existentiellen Nominalismus und der Charybdis
eines bloBen Rationalismus. ,,Der Theologe*, so schreibt Karl Rahner, ,,mag von
Gott in der Universitit anders reden miissen als der Prediger auf der Kanzel oder den
Jahrmirkten der Welt. Einen solchen Unterschied gibt es, aber er ist sekundir.**?

Thomas von Aquin hat etwas von dem sich schon damals auftuenden Riss in der
Theologie gespiirt. So erscheint ihm am Ende seines Lebens nicht nur all das, was er
geschrieben hat, als ,,Spreu®, vielmehr sagt er in einer Universitdtspredigt mitten im
averroistischen Streit: ,,Ein altes Miitterchen weifs mehr vom Glauben als einst alle
Philosophen miteinander.“* Thomas unterscheidet zwischen der intellektuellen Er-
kenntnis der theologischen Wissenschaft und der spirituellen Weisheit des christli-
chen Lebens, ohne dass er es zwischen beiden zu einem Bruch kommen ldsst. Tho-
mas bleibt bestrebt, die Weisheit des Glaubenswissens mit der Weisheit des Glau-
benslebens in der Person des Theologen zu verbinden. Was aber bei Thomas noch
geeint ist, wird im weiteren Verlauf der Glaubensgeschichte auseinander fallen: Die
Theologie hebt sich als Universitdtswissenschaft von dem christlich-kirchlichen
Leben ab und beide werden relativ eigenstindige GroBen.? Die Theologie ist kei-
neswegs die einzige Redeweise des Glaubens, sie bleibt vielmehr hingeordnet auf
die Verkiindigung der Kirche und die Feier der Liturgie.

Seine Authentizitét erhilt der Glaube aus der Heiligen Schrift. Ihre Texte sind fiir
Romano Guardini ,,etwas Vollendetes, wie ein Gedicht: so liest man sie immer wie-
der, spricht iiber sie und beruft sich auf sie“*. In der Heiligen Schrift begegnet der
Christ seinem Geheimnis: ,,Auch der Christ ist etwas, das geglaubt werden muf.
Mein eigenes Christsein muf} ich glauben, und das wird oft schwer, denn alles
widerspricht“¥. Gleiches ist vom Theologen zu sagen. Liest er die Heilige Schrift,
will er sich nicht iiber das vergangene Leben Jesu informieren, er sucht vielmehr das
gegenwirtige Leben zu ergriinden. Der Anspruch der Heiligen Schrift richtet sich
nicht auf Vergangenes, sondern auf die Gegenwart. Dieses Schriftverstidndnis findet

31 Zit. nach R. Guardini, Vom Geist der Liturgie (Anm. 25), 139f.

2 H.U. von Balthasar, Reinhold Schneider. Sein Weg und Werk. K6ln-Olten 1953, 9.

3 K. Rahner, Theologie heute, in: ders., Schriften zur Theologie. Bd. XV. Einsiedeln-Ziirich-
Koln 1983, 63-75, hier 74.

3 Thomas von Aquin, Sermo III; zit. nach M.-D. Chenu, Das Werk des hl. Thomas von
Aquin. Heidelberg-Graz-Wien-Ko6ln 1960, 367.

3 W. Fiirst, Praktisch-theologische Urteilskraft. Auf dem Weg zu einer symbolisch-kritischen
Methode der Praktischen Theologie. Ziirich-Einsiedeln-Koln 1986, 507-514.

% R. Guardini, Geistliche Schriftauslegung. Mit einem Nachwort von H. Kahlefeld. Mainz
1993 (Topos-Taschenbiicher, Bd. 231), 39.

TEbd., 74.



Literaturbericht 232

sich ausfiihrlich bei Ambrosius entfaltet. Er legt dar, dass die Heilsgeschichte in der
Zeit des Alten und Neuen Bundes eine bleibende Giiltigkeit durch ihren Anspruch
auf die Gegenwart erhilt. Das Auslegungskriterium fiir das Alte Testament findet
sich zum einen in der Verwirklichung des verheilenen Heils im Neuen Testament;
doch Altes und Neues Testament werden heute im Leben der Kirche zur erfahrbaren
Wirklichkeit.*® Nach Ambrosius ist das Auslegungsprinzip der Heiligen Schrift
nicht im biblischen Text allein zu erkennen, sondern im kirchlichen Leben und Den-
ken, also im hier und jetzt erfahrbaren ,,Antitypus*, der die Suche nach dem bibli-
schen Typos auslost.*

Kriterium und Norm der exegetischen Interpretation sind nicht allein aus dem
historischen Sinn der Bibel zu bestimmen; das die Auslegung leitende Prinzip ist
vielmehr in der kirchlichen Praxis zu suchen. Leo der GroBle sagt sogar: ,,.Das
Mysterium des Herrenleidens [...] hat uns der evangelische Text so klar und licht-
voll erdffnet, daf} es fiir gottesfiirchtige und fromme Herzen das gleiche bedeutet,
das Gelesene gehort zu haben, wie die Ereignisse gesehen zu haben.“* Nach Papst
Leo konnen die Christen sagen: ,,Was sie (die Apostel und Evangelisten) sahen, sa-
hen auch wir; und was sie lernten, lernten auch wir; was sie beriihrten, beriihrten
auch wir.“*! Die spezifisch christliche Schriftlesung geschieht im kirchlichen Le-
ben, vor allem in ihrer liturgischen Praxis; sie allein schopft den ganzen Sinn aus,
den ihr Urheber in sie hineingelegt hat. Die Auslegung der Heiligen Schrift bedarf
des ,.fiinften Evangeliums®, ndmlich des gelebten Lebens.

6. Gott-erfahren

Der Menschensohn ist der authentische ,,Theologe*, der einzige ,,Ausleger* des Va-
ters; er iibersetzt die urspriingliche Rede Gottes von Gott (theologia) in eine
menschlich verstindliche Sprache. Dabei entleert er sich im Gehorsam gegeniiber
dem Vater so radikal, dass sich im Schweigen des Todes sein eigenes Wort er-
schopft. Vom Heiligen Geist in der Wahrheit geheiligt, wird — seiner Bitte entspre-
chend — seine ,,Heiligung* auch den Jiingern zuteil. Gleich den Jiingern wird im Le-
ben der Heiligen exemplarisch deutlich, dass es sich bei der Nachfolge um eine
biographische Exegese des Lebens Jesu handelt. Der christliche Erkenntnisweg

3% Die Predigt wire die Moglichkeit, den Text der Heiligen Schrift in seiner forttreibenden,
anstofenden Kraft ernst zu nehmen, den Zusammenhang mit der heutigen Lebenswelt herzu-
stellen und dafiir auch die eigene, neue Sprache zu finden. Romano Guardini schreibt hierzu:
»Das volle Wort ist nicht das gedruckte, sondern das gesprochene. Erst in ihm steht die Wahr-
heit offen da. Erst das Wort der Menschenstimme hat jene zarte und starke Kraft, welche die
Tiefe des Gemiites, den Schof des Geistes, die Empfinglichkeit des Gewissens anriihrt. Das
Wort Gottes ist gebaut wie das Sakrament und der Mensch, geistig-leiblich, bestimmt, vom
lebendigen Menschen aufgenommen zu werden, ihn zu nidhren und als Macht in ihm zu wir-
ken* (R. Guardini, Besinnung auf die Feier der heiligen Messe. Mainz 1949, 36).

¥ Ein dhnliches Schriftverstdndnis findet sich auch bei einigen Befreiungstheologen.

40 Leo der GroBe, (PL 54,313f.)

#'Leo der GroBe, (P154,358AB; vgl. auch 364BC.368C).



Literaturbericht 233

fiihrt also — jede (Erkenntnis-)Theorie tibersteigend — in die Praxis der Nachfolge:
Wer im Gehorsam tut, was ihm aufgetragen ist, wird gott-“erfahren®.

Die letzte Instanz im Glauben ist nicht das Denken bzw. der Begriff von Gott,
sondern der Sohn: Er allein dringt in das unzugingliche Licht Gottes vor. Der Per-
son Jesu kann sich keiner auf rein logische Weise ndhern, ihm gegeniiber ist nur die
existentielle Haltung des Glaubens moglich.*? Was dies fiir eine Grundlegung der
Theologie bedeutet, dariiber findet sich eine wichtige Voriiberlegung bei Erik Pe-
terson. Auf die Frage: ,,Was ist Theologie?*, antwortet er, dass diese sich aus der
Offenbarung in Christus herleitet. Der theologische Disput verlduft nicht offen und
vage, vielmehr erhilt er durch die Offenbarung jene letzte Klarheit und Eindeutig-
keit, durch die der Mensch in seinem Fragen und Uberlegen eine Antwort findet.
Theologie gibt es nur insofern, als die Offenbarung eine notwendige Erkennbarkeit
in sich birgt. Mit dem Kommen des Menschensohnes wird ein Reden von Gott mog-
lich: ,,Nur unter der Voraussetzung, dal Gott Mensch geworden ist und uns dadurch
eine Teilnahme an der scientia divina ermdglicht hat, nur unter dieser Vorausset-
zung ist es sinnvoll, in der Theologie von einem realen, wenn auch nur analogen, Er-
kennen Gottes zu sprechen.“**Alles, was Christus ,,von* Gott sagt, ist von Gott ,,ge-
sagt“: ,,Die Propheten sagen das Wort Gottes; Christus, als das Wort Gottes, redet
von Gott; die Kirche aber spricht ... Sagen gibt es nur dort, wo man ,etwas zu sagen
hat*. Das gilt von den Propheten, die Gottes Wort zu sagen hatten. Christus ,hat‘ gar
nicht in dieser Weise das Wort Gottes zu sagen, weil er es ist, und darum redet er. In
dem, da} die Kirche spricht, liegt immer etwas richterlich Bestimmung Treffendes,
Gehorsam Forderndes®, das wie ein Urteil gesprochen, nie aber gesagt oder geredet
wird.*

Das Sagen der Propheten ist nach Peterson eine Vorbereitung auf das Reden des
Logos; deshalb kennen die Juden eine Exegese und Predigt, aber keine Theologie.
Theologie gibt es nur im Christentum und im Glauben an den Menschgewordenen.
Theologie ist kein Schreiben von Gott, kein Reden von Gott, keine Prophetie und
keine Verkiindigung, keine Bezeugung und keine Lehre*: ,,Die Theologie ist der
konkrete Vollzug dessen, dall der Logos Gottes konkret von Gott geredet hat, so da3
es also konkrete Offenbarung, konkreten Glauben und konkreten Gehorsam gibt. 46
Das Dogma wiederum ist der konkrete Ausdruck dafiir, dass Gott in der Mensch-
werdung dem Menschen so nahe gekommen ist, dass er seinen Rechtsanspruch er-
hebt, der sich bis in die Feier der Sakramente fortsetzt. Die Prophetie kann sich nicht
in Dogma und Sakrament konkretisieren, weil zur Zeit der Propheten das Wort
Gottes noch nicht so abgeschlossen und endgiiltig ist wie in der Offenbarung Chris-
ti. Erst mit ihr gibt es das Dogma, und zwar als die Verldngerung des Redens Chris-

2 E. Peterson, Was ist Theologie?, in: G. Sauter (Hrsg.), Theologie als Wissenschaft. Aufsditze
und Thesen. Miinchen 1971, 132-151 (Nachdruck von E. Peterson, Theologische Traktate.
Miinchen 1951, 9-43).

“ Ebd., 136.

*“Ebd., 141.

4 Die Apostel verkiinden und die Martyrer bezeugen, aber sie treiben keine Theologie, denn
Theologie treiben ist etwas anderes als verkiinden und bezeugen.

“ Ebd., 145f.



Literaturbericht 234

ti von Gott, auch wenn ein solches Reden nicht mit der Autoritdt Christi gleichge-
setzt werden kann: Es handelt sich um eine abgeleitete, von Christus herkommende
Autoritit: ,,Gott hat geredet in seinem Sohn. Das ist es, was das Dogma sagt und wo-
von allein die Theologie lebt.*4

Gewiss, am Anfang des theologischen Weges stehen das Nachdenken und die
Redlichkeit des Begriffs. Es macht das Spezifikum des christlichen Glaubens aus,
,Rechenschaft abzulegen® von dem, was der Mensch erhoffen darf (1 Petr 3,15).
Deshalb behauptet Augustinus: ,,Ein Glaube, iiber den man nicht nachdenkt, ist kein
Glaube mehr.“*® Aber am Ende des theologischen Weges bleibt nicht das erworbe-
ne und gelernte Wissen, sondern die (Lebens-),,Weisheit”. Der Mensch kann im
Glauben nur Wahres sagen, wenn er sich einer Wandlung bzw. ,,Bekehrung* seines
Bewusstseins und seiner Erkenntnis unterzogen hat. Wolfgang Beinert schreibt
hierzu: ,,Die Verschrinkung von Theologie und christlichem Leben fiihrt dazu, daf3
Theologie eine lebenslidngliche Aufgabe fiir den Christen bleibt ... Das eigentliche
theologische Abschlulexamen ist erst der Tod des Christen. Vorher kann er nicht
dispensiert werden. Denn seine Mission hat ins Heute hinein zu treffen: dieses aber
ist immer wieder anders.“* Das Leben, vor allem das des Theologen, ist der Priif-
stein jeder Theologie. Wahrheit nimmt keine unechte Gestalt an.

Friiher vielleicht konnte man die rein meditativen bzw. ,,frommen‘ Glaubensvoll-
ziige des Einzelnen als nicht theologierelevant erkldren; heute wird man lernen
miissen, dass diese lebensnotwendig sind — gerade auch fiir den Theologen selbst.
Stand die Mystik schnell unter dem theologischen Verdacht, ein Sonderphédnomen
zu sein und einem Selbsterlosungsversuch zu dienen, wird die Theologie heute ler-
nen miissen, dass nur die ,,Mystik* sie davor bewahrt, unglaubwiirdig zu werden.
Allein die ,,mystische Erfahrung im Glauben gewihrt, was der Theologie schnell
fehlt, nimlich die gelebte Verwirklichung. Ohne Erfahrung im Leben des Glaubens
gibt es keine konkrete Erkenntnis der lebendigen Wahrheit und ihrer befreienden
Verwirklichung in der Welt und im Leben der Menschen.

Kierkegaard, Newman, Scheeben und Guardini versuchten, in ihrer Theologie die
,Strahlungskraft der Christusoffenbarung® zum Leuchten zu bringen; aber schon
sehr bald gerieten sie alle in die Opposition zur gidngigen Theologie. Heute scheint
es anders zu sein. Gegenwirtig gibt es wohl kaum einen Theologen, der sich nicht
fiir eine Synthese von Theologie und Spiritualitit, Glaube und Leben, Dogma und
Existenz einsetzt. Immer klarer und entschiedener wird die Theologie gegenwirtig
verstanden als jene ,den Urtext wahrende, ja konstituierende Ubersetzung des
Evangeliums in Leben und darin Ubersetzung von Welt und Existenz ins gelebte
Evangelium**. Michael Schneider, Frankfurt

“TEbd., 151.

* Augustinus, De Praedestinatione Sanctorum, c.5 (PL 44,963).

4 W. Beinert, Theologie und christliche Existenz, in: ders., Vom Finden und Verkiinden der
Wabhrheit in der Kirche. Beitrdge zur theologischen Erkenntnislehre. Hrsg. G. Kraus zum
60. Geburtstag Wolfgang Beinerts. Freiburg-Basel-Wien 1993, bes. 131-147, hier 146.

S0 K. Hemmerle, Theologie als Nachfolge. Bonaventura — ein Weg fiir heute. Freiburg-Basel-
Wien 1975, 173.



