
Bründl, Jürgen: Masken des Bösen.
Eine Theologie des Teufels (Bonner
dogmatische Studien Bd. 34). Würz-
burg: Echter 2002. S. 431, brosch., €

28,80.

Nicht erst der 11. September 2001 macht die
Frage nach dem Bösen zu einem drängenden
Problem. Er rückt sie jedoch wieder in den
Blick der Öffentlichkeit, in dem sie lange ein
Schattendasein führte. Das Böse und seine Be-
wältigung gehören zum Grundbestand religiö-
ser Fragestellung. Ihm angemessen zu begeg-
nen ist eine spirituelle Herausforderung ersten
Ranges. Geht es doch um unsere endliche, ge-
schöpfliche Existenz, die den Mächten und
Gewalten dieser Welt ausgeliefert ist und sich
doch in Freiheit ihnen gegenüber zu verant-
worten hat. Die christliche Tradition hat dem
Bösen einen Namen gegeben, um seiner Rea-
lität gerecht zu werden: der Teufel. Lässt sich
die Gestalt des Teufels heute in aufgeklärten
Zeiten noch zum Thema machen? Lässt sich
von ihm eine Theologie schreiben, wie es der
Untertitel aufzeigt? Wenn ja, wie muss diese
beschaffen sein, wenn sie sich gegen Ideolo-
gie- wie Häresieverdacht behaupten will? Der
Autor ist sich dieser Problematik bewusst und
möchte dennoch den „tiefen Sinn als notwen-
dige Dramatisierung eines der zentralen Exis-
tenzprobleme des Menschen“ (19) aufzeigen,
der in der Figur des Teufels beinhaltet ist.

Im ersten Kapitel geht es daher um das Pro-
blem der Aussagbarkeit des Bösen, wie es sich
seit 1945 in der theologischen Diskussion dar-
stellt. Muss die Existenz des Teufels behauptet
werden – wie dies die Schrift „Christlicher
Glaube und Dämonologie“ tut – oder muss mit
Herbert Haag dem Teufelsglauben der bibli-
sche Boden radikal entzogen und Abschied
von ihm genommen werden? Für Bründl stellt
sich die Aufgabe „gegenüber den Hinterwel-
ten der traditionalistischen Teufelsmetaphysik
wie der rationalistischen Ignoranz einer aufge-
klärten Moderne“ (116) die theologische Be-
deutung der Figur des Teufels als Sprachge-
stalt des Bösen aufrecht zu erhalten. Dies
macht aber eine grundlegende Reflexion über

die Hermeneutik theologischer Rede und ihrer
Metaphern des Bösen nötig. Dies wird im
zweiten Kapitel geleistet, das die Tragfähig-
keit einer hermeneutisch konzipierten Theolo-
gie entfaltet. In Auseinandersetzung mit den
wichtigsten Vertretern philosophischer (Ga-
damer, Ricœur) wie theologischer (Bultmann,
Fuchs) Hermeneutik wird aufgewiesen, wel-
chen erschließenden Stellenwert die Sprach-
bilder des Bösen für ein Verstehen seiner
Wirklichkeit haben. Sowohl in seiner Ur-
sprünglichkeit wie in seiner Endgültigkeit
stellt „der Teufel die umfassende Reflexionsfi-
gur des Geheimnisses des Bösen“ (211) dar.

Die dogmatische Bedeutsamkeit der Rede
vom Teufel für den christlichen Glauben wird
im abschließenden Kapitel ausgeführt. Für
diese sprechen sowohl die biblischen Befunde
als auch die neuzeitliche Theologiegeschichte,
wie am Beispiel Martin Luthers herausgear-
beitet wird. Danach entwirft der Autor vier sy-
stematische Bausteine einer gegenwärtigen
Theologie des Teufels: den Begriff der Insze-
nierung und die Darstellbarkeit des Bösen, das
Böse in Person, die Wahrheit des Unmenschli-
chen und das Geheimnis des Bösen. Ohne die
Reflexionsgestalt des Teufels bliebe die Wirk-
lichkeit des Bösen unbenennbar. Es braucht
die Masken und die Inszenierungen, um das
Böse in seiner Inhumanität zum Sprechen zu
bringen, ohne es seines Geheimnischarakters
zu berauben.

Die „Masken des Bösen“ sind ein überzeu-
gender Entwurf im Umgang mit einer hochbri-
santen Figur der christlichen Tradition, deren
Aktualität für den christlichen Glauben nicht
nur binnentheologisch, sondern auch in Aus-
einandersetzung mit Philosophie und Psycho-
logie nachgewiesen wird. Die aus der Theater-
sprache entnommenen Begriffe wie Maske
(Persona), Dramatisierung und Inszenierung
bilden ein innovatives Instrumentarium, das
freilich erst nach der Gesamtlektüre in seiner
Tragfähigkeit deutlich wird. Aus diesem
Blickwinkel ist die Arbeit daher zu lesen. Sie
betont die Wirkmächtigkeit eines theologi-
schen Symbols, aber auch die Freiheit des
Menschen, sich ihm zu überlassen oder es zu

Buchbesprechungen 235Buchbesprechungen 235

B U C H B E S P R E C H U N G E N

Theologie und christliche Tradition

235-240  14.04.2004  16:49 Uhr  Seite 235



bewältigen. Vom Teufel muss der Mensch
wissen, um das Böse benennen zu können. Die
Überwindung des Bösen liegt bei Gott. Daran
muss der Mensch glauben.          

Thomas Franz

Hans Joachim Meyer im Gespräch mit
Jürgen Hoeren: Am Ende der Ichgesell-
schaft. Freiburg: Herder Spektrum 2003.
192 Seiten, € 9,90.

Hans Joachim Meyer, habilitierter Sprachwis-
senschaftler und in der letzten, frei gewählten
DDR-Regierung Wissenschaftsminister, über-
nahm nach der Wende als Präsident des Zen-
tralkomitees der deutschen Katholiken öffent-
liche Verantwortung. 2003 war er einer der
beiden Präsidenten des Ökumenischen Kir-
chentages. In diesem Buch zieht er sein ganz
persönliches Resümee zu Fragen ethischer,
sozialer und gesellschaftlicher Entwicklung in
Deutschland. Es geht in den als Gesprächen
aufgebauten kurzen Kapiteln vor allem um
eine Zwischenbilanz der Wertebasis in Ost-
deutschland. Ausgehend von Themenschwer-
punkten wie die Rolle der CDU oder PDS, der
Kirchen, Ökumene, Jugendweihe oder Fir-
mung/Konfirmation, die Suche nach Sinn vor
dem Hintergrund der Erfahrungen mit dem
Marxismus, die Rolle der Frau in der Kirche,
die Wurzeln des Rechtsextremismus usw.
wird ein Bild gezeichnet, das alles andere als
einheitlich ist. Der Titel „Am Ende der Ichge-
sellschaft“ ist insofern irreführend, als dieses
„Ende“ von Meyer nicht prognostiziert wird.
Er sieht im Gegenteil die Überbetonung der
individuellen Freiheit (50ff) oder die Rückver-
weisung der Sinnfrage in die rein private Ent-
scheidung des Einzelnen (118) mit Sorge, was
die Konsequenzen für das Gemeinwohl an-
geht. Dennoch ist das Buch in seiner Gesamt-
schau nicht pessimistisch. Die Aussagen Mey-
ers zeichnen sich vielmehr durch nachdenk-
liche Reflexion, durch einen sehr genau diffe-
renzierenden Blick (Beispiel: PDS) und große
Gelassenheit bei manchen Reizthemen aus
(Beispiel Jugendweihe). Zur Frage von Diako-
nat oder Priesteramt der Frau plädiert Meyer
für ein behutsames Vorgehen, das dennoch der
veränderten Situation von Frauen und Män-
nern in Kirche und Welt gerecht wird. Sichtbar
ist sein Bemühen um neue Zugänge in dieser
belasteten Situation: „Was man jetzt zunächst

mal braucht, sind dialogische Lockerungs-
übungen“ (142). Zugleich vertritt er einmal
als richtig erkannte Standpunkte mit großer
Unbeirrbarkeit (zum Beispiel in der Frage der
Schwangeren-Konfliktberatung). 

In all den angesprochenen Bereichen geht
es nicht um weitschweifige Analysen, sondern
um den Blick eines Menschen, der sich enga-
giert und mitgestaltend einmischt. Pointiert
werden Positionen vertreten, die zum Weiter-
denken und zur Auseinandersetzung anregen.
Was neben mancher Einsicht und überra-
schender Perspektive vor allem beeindruckt,
ist diese Haltung von Klarheit und Geradlinig-
keit, die gleichzeitig immer und jederzeit
bemüht ist, den Dialog aufrecht zu erhalten um
der guten Lösungen willen und frei von per-
sönlicher Eitelkeit. Es ist zu ahnen, dass diese
Haltung in der Situation der Katholischen Kir-
che in DDR-Zeiten gewachsen ist. Für manche
der im Westen sozialisierten Vertreter in Kir-
che und Politik wäre ein Mehr davon wün-
schenswert. 

Wer sich für die zentralen Herausforderun-
gen unseres Landes am beginnenden 21. Jahr-
hundert interessiert, dem sei dieses Buch emp-
fohlen.

Carmen Tatschmurat OSB

Kürzinger, Reinhard / Sill, Bernhard
(Hg.), Das große Buch der Gebete. Mün-
chen: Pattloch 2003. 896 S., geb., €

24,90. 

Als „größtes Gebetbuch der Welt“ wurde es
im letzten September mit einer dpa-Meldung
angekündigt. Und zumindest was der Klap-
pentext verspricht, stimmt: „die größte, je-
mals in deutscher Sprache erschienene An-
thologie von Gebeten“. Wer sich nicht von
der Verlagswerbung und schon gar nicht
vom puren Umfang beeindrucken lassen
will, wird umso aufmerksamer nach der An-
ordnung und Ausrichtung dieser Sammlung
fragen. Das Buch überzeugt auch nach dieser
Seite!

Eine gediegene „kleine Gebetsschule“ von
Bernhard Sill steht als Einführung voran. Der
Eichstätter Moraltheologe lehrt Beten als Mit-
beten mit vielen Betern. Sein bewusster An-
satz beim Menschen, bei seiner Erfahrung,
Kultur, Sprache, bei seinem existentiellen
(Un-) vermögen zum Beten lässt nicht für ei-

Buchbesprechungen 236

235-240  14.04.2004  16:49 Uhr  Seite 236



nen Augenblick den Ernst außer Acht, der da-
her rührt, dass man es mit Gott zu tun hat. Das
Buch hantiert nicht mit Texten, sondern atmet
den Geist des Gebets. Vier große Kapitel glie-
dern die Sammlung. Im ersten Kapitel, „wie
die Erde den Himmel berührt“, nimmt das Va-
ter unser, das „Gebet der Gebete“, seinen ge-
bührenden Platz als Maßstab für das christli-
che Beten überhaupt ein. „Vom Leben ins Ge-
bet“ und „vom Gebet ins Leben“, so präsen-
tiert sich das Corpus der Sammlung, und es
schließt damit, „wie der Himmel die Erde
berührt“. So kommt bis in die großen Züge der
Anordnung hinein die Gegenseitigkeit, das
Dialogische des Betens zum Ausdruck. Zen-
tral befinden sich Gebete unter dem Titel „Be-
gegnung mit Gott als dem Geheimnis unseres
Lebens“ (317–474). Dort hätte man euchari-
stische Gebete erwarten können. Dass die eu-
charistische Spiritualität hier und überhaupt
fehlt, ist der einzige gravierende Ausfall in
diesem ansonsten wirklich ausgewogenen
Buch. Natürlich findet jeder auch in der größ-
ten Sammlung noch etwas, was ihm abgeht.
Bei mir sind es zwei „Klassiker“, das Wesso-
brunner Gebet als ältestes Gebet in deutscher
Sprache, und Nietzsches berühmtes Gebet „an
den unbekannten Gott“. Doch die Entschädi-
gung durch neue Funde ist überreich.

Das Buch zeigt keine Scheu vor der traditio-
nellen Gebetssprache (z.B. „Segne du, Ma-
ria“). Aber seinen Schwerpunkt setzt es bei
zeitgenössischen Gebeten. Daher sind mo-
derne Dichter und die aktuelle kirchliche, vor
allem religionspädagogische „Gebrauchsge-
betsliteratur“ stark vertreten. Dabei spielen
Konfessionsgrenzen keine Rolle mehr. So ist
die Sammlung fraglos ökumenisch, obwohl
kaum aus der reichen protestantischen Tradi-
tion geschöpft wird. 

Es lohnt, sich in das Buch als Gebetsschule
einzulesen. Überdies ist es mit seinem soliden
Register zum Nachschlagen nützlich. Der
Klappentext hat Recht: ein „Standardwerk“.

Franz Joseph Baur

Padberg, Lutz E. von: Bonifatius – Mis-
sionar und Reformer. München: C.H.
Beck 2003. 128 S., brosch., € 7,90.

Vor fast 1250 Jahren, am 5. Juni 754, wurde
der hl. Bonifatius nahe dem friesischen Dok-
kum ermordet. Dies dürfte Anlass sein, dass
nicht nur kirchliche Medien auf die Gestalt

und das Leben dieses Heiligen aufmerksam
machen. So fügt es sich gut, dass ein Kenner
dieser Zeit in der Reihe „Wissen“ des Beck-
Verlags eine sehr gehaltvolle Biographie des
Heiligen anbietet. Von Padberg ist Professor
für Geschichte des Mittelalters an der Uni-
versität Paderborn. Den Schwerpunkt seiner
Forschungen bildet die Christianisierung Eu-
ropas. Er kennt die Quellen, Briefe von und
an Bonifatius, auch von den Päpsten, eine
Heiligenbiographie, die er immer wieder,
und zwar unter Abwägung des realen Hinter-
grunds, heranzieht.

Wichtig ist, dass die Wurzeln in der angel-
sächsischen Heimat sichtbar werden. Auch
auf dem Kontinent blieb Bonifatius seiner
Heimat verbunden, fühlte sich für das kirchli-
che Leben dort mit verantwortlich und schrieb
Bettelbriefe mit Beschaffungslisten von
Büchern, die er benötigte. 

Bonifatius hatte es wahrhaftig nicht leicht.
Er wollte Menschen zu Christus bekehren,
wurde aber auch – nicht zuletzt infolge seiner
Romverbundenheit – zum Mann der Kirchen-
reform. Dabei musste  er mit den politischen
Machthabern auskommen, ohne deren Zu-
stimmung wenig auszurichten war. Dreimal
war er in Rom. Eine romtreue Kirche – das war
sein Anliegen. Die fränkische Kirche hinge-
gen ging in kanonischer Sicht manchmal ihre
eigenen Wege. Ändern konnte er daran eigent-
lich erst etwas nach seinem dritten Rom-
besuch, nach dem  er als Erzbischof zurück-
kam.

Neben seiner Frömmigkeit, seinem aposto-
lischen Eifer und seiner Belesenheit wird
auch seine Menschlichkeit sichtbar. Einmal
schreibt er an Erzbischof Cuthbert von Canter-
bury, ohne weitere Helfer komme er sich vor
wie ein Hund, der nur knurrend wimmert und
jammert (309). Das Buch kommt zu dem Fa-
zit: „Die Tragik des Bonifatius liegt darin,
dass er durch seinen Konflikt mit den Mächti-
gen und durch seine bisweilen verengte Sicht
der Dinge den Eindruck haben musste, wenig
erreicht zu haben, obwohl das Gegenteil der
Fall war“ (118). Der Autor fasst diesen Gegen-
satz zwischen empfundenem Misserfolg  und
echter Leistung gut zusammen. 

Vielleicht darf noch auf einen Fehler auf-
merksam gemacht werden. Es muss in der
Aufzählung der Gedanken seiner Missions-
predigt heißen: Aufruf zur Umkehr und nicht
Aufruhr (47). Wolfgang Hoffmann SJ

Buchbesprechungen 237

235-240  14.04.2004  16:49 Uhr  Seite 237



Johannes Paul II: Sehnsucht nach
Glück. Ein spiritueller Weg. Hrsg. Von
Franz Johna und Ulrich Ruh. Freiburg:
Verlag Herder 2003. 160 S., kart., €

8,90.

Häufiger und umfangreicher als seine Vor-
gänger hat sich Johannes Paul II. in Wort und
Schrift geäußert. 25 Jahre Pontifikat und
über hundert Auslandreisen gaben ihm dazu
Gelegenheit. Dieser Papst will der Lebens-
wirklichkeit des Menschen nahe sein, gerade
auch der des Einzelnen. Und dieser sehnt
sich doch letztlich nach Glück. So kam es
wohl auch zu dem Titel dieses Buches. 

Die Herausgeber konnten aus einer großen
Fülle schöpfen. Die Auswahl war ohne Zwei-
fel nicht leicht, sondern schwer. Es gab zwar
einige Vorarbeiten, wie das Quellenverzeich-
nis für die einzelnen Beiträge am Schluss des
Buches zeigt. Die sachliche Gliederung und
Einordnung der verschiedenen Beiträge waren
trotzdem schwierig. Kapitelüberschriften wie
„Ich wünsche euch ein Wachstum“, oder „Wir
geben nicht vor, dass das Leben nur aus schö-
nen Dingen besteht“ lassen  dies wohl vermu-
ten. Ein zusätzliches Sachwortverzeichnis
wäre vielleicht hilfreich gewesen.

Besonders oft wendet sich der Papst an die
Jugendlichen. Sie stehen ja erst am Anfang ih-
rer Suche nach dem Glück. Es wird vor Irrwe-
gen gewarnt, vor allem aber hingewiesen auf
den, von dem das wahre Glück aller Menschen
ausgeht: Jesus Christus.

In einem letzten Kapitel  geht es um das Alt-
werden und um das Sterben. Frühere Aussagen
des Papstes klingen da eher allgemein. Dann
aber spricht er aus eigener persönlicher Erfah-
rung und schließt sich selbst mit ein. Beson-
ders ergreifend finde ich den letzten Beitrag (S.
154). Er ist einer Ansprache entnommen, die
Johannes Paul II. am 19. November 1980 an äl-
tere Menschen in München gehalten hat. Da
sagte er, dass er großen Frieden empfinde,
wenn er an den Augenblick denke, da der Herr
ihn zu sich in die Ewigkeit rufen werde.

Dieses Buch besinnlich zu lesen und sich
die Gedanken des Papstes zu Eigen zu ma-
chen, lohnt sich gewiss.

Wolfgang Hoffmann SJ

Böhme, Wolfgang: Da geschieht eine se-
lige Stille. Annäherungen an Mystik.

Düsseldorf: Patmos-Verlag 2000. 122
S., geb.,  € 9,00.

„Mystik ist eines der großen Worte unserer
Zeit, ein Hoffnungszeichen für viele, die sich
nach einer nicht allein vom Verstand be-
stimmten Religiosität sehnen“, so ist auf dem
Umschlag des Büchleins vom ehemaligen
Direktor der Evangelischen Akademie Bad
Herrenalb zu lesen. Ein regelrechter „Mys-
tik-Boom“ hat mittlerweile eine unüber-
schaubare Flut von Literatur zu diesem The-
ma hervorgebracht und garantiert den
Verlagen den Absatz von Büchern sehr un-
terschiedlicher Qualität.

Hier handelt es sich um „eine Art Tage-
buchaufzeichnungen“ des Autors. Zur Orien-
tierung versucht er zunächst anhand von sie-
ben Grunderfahrungen zu beschreiben, was
Mystik ist. Diese 17-seitige Hinführung ent-
hält sehr viele Zitate unterschiedlicher Perso-
nen. Es scheint immer vorausgesetzt zu wer-
den, dass Gerhard Tersteegen, Mechthild von
Magdeburg, Heinrich Seuse und andere den
Lesern bekannt sind; auch nur kurze biogra-
phische Anmerkungen fehlen. 

Es folgen im Hauptteil die „Tagebuchauf-
zeichnungen“ des Autors, die den in der Hin-
führung genannten sieben mystischen Grund-
erfahrungen – Suche nach Gott, Nähe Gottes,
Wort Gottes, Liebe, Leiden, Gegenwart Jesu,
Zeit wie Ewigkeit - zugeordnet sind.

Im Hauptteil werden dann seltsamerweise
äußerst selten Mystiker/-innen erwähnt oder
zitiert. Die aneinander gereihten Gedanken
und Überlegungen sollen eine „Brücke schla-
gen zwischen den Grunderfahrungen der Mys-
tiker und den Glaubens- und Lebenserfahrun-
gen unserer Zeit.“ Das Lesen erweist sich je-
doch als sehr mühsam. Es ist schwierig, die
Gedankensplitter des Autors nachvollziehen
zu können, da es sich nicht um einen zusam-
menhängenden, fortlaufenden Text handelt.

Nur drei von mehreren problematischen
Gedanken seien erwähnt: „ ,Von ganzem Her-
zen suchen‘ – das ist: Gott wichtiger nehmen
als alles andere. Wer Gott noch etwas vorzieht
– Gegenstände, Güter, Menschen – wird ihn
nicht finden. Die Ausschließlichkeit der Liebe
ist gefragt, die sich nach nichts anderem sehnt
als nach dem Geliebten.“ (42) Entspricht dies
dem christlichen Verständnis? Liebe ist unteil-
bar, es gibt nicht zwei Lieben, eine Gottesliebe
und eine Nächstenliebe. Jesus spricht von der

Buchbesprechungen 238

235-240  14.04.2004  16:49 Uhr  Seite 238



einen und unteilbaren Liebe, die Gott und dem
Nächsten zugleich gilt. Die Nächstenliebe
nimmt denselben und davon untrennbaren
Rang ein (Mt 22,34–40 parr.). Wer Gott nicht
liebt, liebt auch den Nächsten nicht und umge-
kehrt. Eine Sonne, die nicht nach allen Seiten
ihre Strahlen sendet, ist eben nicht mehr die
Sonne. 

Das zentrale christliche Bekenntnis, dass
in Jesus Christus die zwei Naturen des
Menschseins und des Gottseins zusammen be-
stehen „ohne Vermischung“ und „ohne Tren-
nung“ ist gerade nicht gewahrt bei Formulie-
rungen, wie: „In ihm ist immer beides da: er
heilt Kranke, gebietet den Wellen, wird ver-
klärt und ist darin wahrhaftiger Gott. Und er
wird verfolgt, am Kreuz getötet, ruft: ‚Mein
Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen?‘ und ist darin wahrhaftiger Mensch“ (96).
Hier wird „getrennt“ und übermenschliche Fä-
higkeiten machen dann das Gottsein Jesu aus.

Welches Gottesbild und Gebetsverständnis
enthält z.B. folgende Bemerkung: „Hilft beten
wirklich? Wir wissen: es hilft nicht immer.
Aber wenn gebetet wird, sieht Gott sich das,
was kommen soll, noch einmal an, ob es dabei
bleiben soll.“ (83)? Solche und andere Bemer-
kungen lassen den Leser ratlos zurück. 

Reinhold Haas SJ

Tscheer, Rosmarie: Calderóns großes
Welttheater. Übersetzung und Ein-
führung. Egelsbach, Frankfurt a. M.,
München, New York: Fouqué Literatur-
verlag 2001. 82 S., kart., € 8,40; sFr
16,80.

„El gran teatro del mundo“ – „Das große
Welttheater“ ist ein allegorisches religiöses
Schauspiel (spanisch „auto sacramental“)
von Pedro Calderón de la Barca (1600–
1681). Man nimmt an, dass es 1633 entstan-
den ist; die erste Aufführung fand 1649 oder,
nach Kindlers Literaturlexikon, 1645 in
Madrid statt. Bei diesem Theaterstück han-
delt es sich um ein Spiel, das am Fronleich-
namsfest zu Ehren des Altarsakramentes
aufgeführt wurde. Calderón, der dem in
Spanien üblichen Stück die gültige Form ge-
geben hat, greift darin den bereits in der An-
tike (bei Platon, Seneca und Epiktet) be-
kannten Topos vom Leben als Spiel und der
Welt als Bühne auf. 

Während Calderón die Grundidee seines
Stücks von den erwähnten antiken Autoren
übernimmt, folgt er in der theologischen Ten-
denz der Geistesschule des Jesuiten Molina.
Dieser hatte die dialektische Frage nach dem
Zusammenwirken der göttlichen Gnade mit
dem menschlichen Willen einseitig zugunsten
der Freiheit des Willens gelöst. Während die
Thomisten im Gefolge des Dominikaners
Báñez daran festhielten, dass der menschliche
Wille in seinem Wirken total von der göttli-
chen Gnade abhängig sei, vertraten die Moli-
nisten die Ansicht, dass der Gnade nur die
Aufgabe einer Helferin zukomme.

„Das große Welttheater“ hat auch im deut-
schen Sprachraum ein bedeutsames Echo ge-
funden. Joseph von Eichendorff, der Dichter
der Romantik, hat es ins Deutsche  übersetzt.
Es wurde 1846 in der Sammlung „Geistliche
Spiele“ herausgegeben; eine neue Ausgabe er-
folgte 1954. In der Übersetzung von Eichen-
dorff wurde das Stück jahrzehntelang auf dem
Platz vor der Wallfahrtskirche in Einsiedeln
gespielt. Hans Urs von Balthasar hat 1959 eine
Neuübertragung versucht und in der Reihe Si-
gillum veröffentlicht. Hugo von Hofmanns-
thal hat Calderóns Schauspiel neu bearbeitet
und unter dem Titel „Das große Salzburger
Welttheater“ 1922 in der Salzburger Kolle-
gienkirche uraufgeführt.

„Calderóns Großes Welttheater“ von Ros-
marie Tscheer fügt sich in die Reihe der be-
deutenden Übersetzungen ein und wurde 2001
im Fouqué Literaturverlag publiziert. Den An-
stoß zur Übersetzung gab ihr einerseits die Er-
kenntnis, dass die romantisierende Eichen-
dorff-Übertragung für eine Aufführung in un-
serer Zeit nicht mehr geeignet sei und anderer-
seits ihre (der gelernten Romanistin) Begeiste-
rung für die spanische Literatur im Allgemei-
nen und vorzüglich der Barockzeit, mit der
sich auch ihre Dissertation (1983) befasste. Es
ist das Verdienst des Fouqué-Literaturverla-
ges, dass der schon vor Jahren übersetzte Text
jetzt in glänzender Ausstattung für ein breite-
res, interessiertes Publikum zugänglich ge-
worden ist. Tscheer hat die Theaterfassung in
eine sorgfältig ausgewählte moderne deutsche
Sprache übertragen und ihr  eine ausführliche
Einführung vorangestellt, in der sie auch auf
das Lebenswerk Calderóns und die Zeitum-
stände des Dichters eingeht.

Alle, die sich für die spanische christliche
Literatur interessieren, werden diese anre-

Buchbesprechungen 239

235-240  14.04.2004  16:49 Uhr  Seite 239



gende Lektüre dankbar aufnehmen. Darf man
ebenso hoffen, dass für heutige oder zukünf-
tige Calderón-Aufführungen auch die hier
vorgestellte Textausgabe beachtet und ge-
wählt wird? Fridolin Marxer SJ

Sandker, Karl: Mit Maria glauben ler-
nen. Münster: Aschendorff 2003. 151 S.,
brosch., € 9,80.

Leicht überarbeitete Exerzitienvorträge und
Predigten sind in diesem Buch zusammenge-
fügt. Man spürt es: Hier will ein Seelsorger
seiner Zuhörerschaft zu einem tieferen Glau-
ben verhelfen. Dies soll durch Nachdenken
über das Leben Mariens geschehen, so wie es
in der Heiligen Schrift sichtbar wird. Das Ma-
rien-Bild  soll von allem Kitsch befreit werden
(9). Besonders notwendig scheint das nach
Ansicht des Vf. in der Kindheitsgeschichte
Jesu zu sein (77). Manchmal zeigt er das auf
recht originelle Weise (10–12), meistens je-
doch dadurch, dass er auf den ursprünglichen
Schrifttext eingeht, ihn mit anderen Texten
aus dem Neuen und aus dem Alten Testament
vergleicht. Wiederholt bringt er dabei seine

Unzufriedenheit mit der deutschen Einheits-
übersetzung zum Ausdruck. Sie erscheint ihm
nicht selten ungenau oder zu blass (14f., 23,
51, 87, 93, 97f., 113). 

Doch er selbst lässt öfters die Phantasie
spielen, gibt zu, dass manches Vermutung sei
(80) oder auch salopp formuliert (40, 78). So
könne er sich denken, den Gruß des Verkündi-
gungsengels an Maria zu übersetzen: „Maria,
was bist du so charmant“. Er formuliert auch:
„Das Evangelium ist eine dufte Sache“. Wenn
er meint, das Magnificat-Wort von den Rei-
chen, die Gott leer ausgehen lässt, ließe sich
vielleicht auch auf die katholische Kirche in
Deutschland anwenden, trifft er wohl kaum
die ganze Wirklichkeit (72).

Man muss den Autor nehmen, wie er spricht.
Sein Hauptanliegen ist es eben, Maria nicht
„abgehoben“ darzustellen. Sie selbst hat in
ihrem Leben vieles zunächst nicht ganz ver-
standen, sondern in ihrem Herzen bewahrt und
betend darüber nachgedacht. Immer war sie je-
doch bereit, das zu tun, was Gott will. In diesem
Sinne könnte und sollte man tatsächlich von ihr
glauben lernen. Wolfgang Hoffmann SJ

Buchbesprechungen 240

In Geist und Leben 3–2004 schrieben:
Hedwig Fritzen CJ, geb. 1931, Dr. phil., Gymnasiallehrerin, Schule, Schulleitung, ordensinterne
Aufgaben. – Ekklesiologie, Ordenstheologie.
Reinhard Grütz, geb. 1973, verh., Dr. des., Dipl. Theol., Geschäftsführer Familienbund im Bistum
Magdeburg, Lobbyarbeit mit Familien, Familienbildung / Familienwissenschaft. – Katholizis-
musforschung, Theologiegeschichte des 20. Jh.
Johannes Herzgsell SJ, geb. 1955, Dr. phil., Lehrtätigkeit a. d. Hochschule für Philosophie (Mün-
chen) im Bereich der systematischen Theologie und der Religionsphilosophie. - Geistliche Be-
gleitung, Theologie der Religionen, Spiritualität.
Rudi Ott, geb.  1942, verh., Dr. phil., Dr. theol., Professor i. K. für Religionspädagogik, Reli-
gionsunterricht, Philosophie als innovative Lebenskunst, theologische Erwachsenenbildung. –
Bildende Kunst, Literatur, klassische Musik.
Michael Schneider SJ, geb. 1949, Dr. theol. habil., Professor für Dogmatik und Liturgiewissen-
schaft, Spiritual im Priesterseminar Sankt Georgen Frankfurt. – Geistliche Begleitung.
Ludger Aegidius Schulte OCap, geb. 1963, Dr. theol., Dozent für Dogmatik an der PTH Münster,
Ordensleitung, Junioratsleiter. – Gottesfrage, Christologie, Ordenstheologie, Spiritualität.
Alex Stock, geb. 1937, verh., Dr. theol., Professor em. für Theologie und ihre Didaktik, Bildtheo-
logie und theologische Poetik. – Poetische Dogmatik, theologische Kunstkritik, zwischen Tempel
und Museum.
Martha Zechmeister CJ, geb. 1956, Dr. theol., Oberin einer internationalen Studienkommunität,
Professorin für Fundamentaltheologie an der Kath. Fakultät der Universität Passau. – Neue Politi-
sche Theologie, Befreiungstheologie, Spiritualität (seit 1996 Redaktionsmitglied von GuL).

235-240  14.04.2004  16:49 Uhr  Seite 240


