
Berufung und Freiheit
Ein Beitrag zur Unterscheidung der Geister

Klaus Mertes, Berlin

Eine Frau schreibt in ihrem Lebensbericht, wie bei ihr (als junger Frau
während Exerzitien) eine „Berufungskrise“ aufbrach: „In Tränen aufgelöst
und voller Angst beendete ich die geistlichen Übungen. Ich befand mich in
dem Dilemma, entweder meiner zukünftigen Ehe ein Ende zu setzen, indem
ich meinen Verlobten verließ, oder zu heiraten und dabei zu wissen, dass ich
nicht auf Gottes Ruf geantwortet hatte und nicht großmütig mit ihm verfah-
ren war.“1 Noch vor den Exerzitien war ihre Stimmungslage ganz anders ge-
wesen: „Ich war zu der Zeit 22 Jahre alt, und, wie man so allgemein sagt, das
Leben lächelte mir von allen Seiten zu. Ich war eine glückliche Frau und
strahlte eine ebenso glückliche, normale Kindheit wie den Stolz einer Ju-
gend aus. Ich genoss das Leben. Ich war optimistisch, immer neugierig dar-
auf, etwas Neues zu lernen, las leidenschaftlich gerne. Ich war zu jeder Her-
ausforderung bereit. Ich war verliebt und fühlte mich durch diese Beziehung
persönlich bestärkt.“ 

Was war in den Exerzitien geschehen? Der Bericht liest sich nachträglich
wie das Protokoll einer Reise in die Unfreiheit. Am Anfang steht das vorbe-
haltlose Vertrauen in den geistlichen Begleiter. Hinzu kommt ein Ge-
sprächskontakt während der Exerzitien, der nicht durch die Exerzitantin,
sondern durch die Leiterin (Direktorin) des Exerzitienhauses initiiert wird:
„... dass ich, wenn ich irgendwelche Zweifel über irgendeine geistige Frage
hegte, nicht zögern sollte, sie zu fragen.“ Der nächste Akt ist ein Vortrag des
geistlichen Begleiters mit einem Literaturzitat: Das Gedicht beschreibt eine
Situation, in der eine Frau vor der Wahl zwischen dem Eintritt in einen Frau-
enorden und ihrer Verlobung steht und sich für Ersteres entscheidet. Die Ex-
erzitantin hört die Geschichte als absichtsvolle Anspielung auf ihre eigene
Situation: „Es muss wohl nicht extra gesagt werden, dass die Meditationen,
die Beispiele, die gehörten Geschichten ihren Niederschlag fanden: Groß-
mut, Opferbereitschaft ... Was war es, was uns der Priester durch diese li-
terarischen Botschaften wirklich begreiflich machen wollte?“ Nach der
Meditation tritt die Direktorin auf die Exerzitantin zu: „Wie hast Du die Me-
ditation auf Deinen Fall bezogen?“ Zuerst wehrt sich die Befragte gegen die

1 Die Identität des Berichtes wird hier nicht gelüftet. Aber er ist authentisch. Nähere Nachfra-
gen beim Autor des vorliegenden Artikels sind möglich.

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 241



Frage, doch die Direktorin lässt nicht locker: „Das Evangelium muss im
Einklang mit unserer eigenen Situation gelesen werden. Alles ist eine Frage
der Großmut.“ Auf Anfrage bestätigt der geistliche Begleiter im persönli-
chen Gespräch: „Ich dürfe diese Meditation nicht als etwas betrachten, das
sich nicht auf mich und auf die Möglichkeit, mein gesamtes Leben in den
Dienst Gottes zu stellen, bezöge.“ Ergebnis des Prozesses: „Die Frage der
Großmut gegenüber Gott lastete schrecklich auf mir.“ Mit dieser Last been-
det sie die Exerzitien. Die Direktorin gibt auch nach den Exerzitien den
Kampf um die Seele nicht auf. Sie ruft an und fragt, „ob ich mit ihr über
mein Problem sprechen wolle“. Die Festung beginnt zu wackeln. Schließ-
lich entscheidet sich die Frau, die Berufungsfrage als an sich persönlich
gerichtet zu verstehen. Vor der Alternative zwischen (großmütiger) Ganz-
hingabe an Gott und (nicht ganz so großmütiger) Ganzhingabe an den Ver-
lobten entscheidet sie sich für Ersteres. Die Verlobung wird aufgelöst, die
Frau tritt in die Gemeinschaft ein.

I.

Die Bericht hilft, die Vorbemerkung Nr. 15 aus den Geistlichen Übungen
des Ignatius von Loyola mit neuer Aufmerksamkeit zu lesen: „Der die
Übungen gibt, darf nicht den, der sie empfängt, mehr zu Armut oder einem
Versprechen als zu deren Gegenteil bewegen noch zu dem einem Stand oder
der einen Lebensweise mehr als zu einer anderen. Denn wiewohl wir außer-
halb der Übungen erlaubter- und verdienstlicherweise alle diejenigen, die
wahrscheinlich die Fähigkeit haben, dazu bewegen können, Enthaltsamkeit,
Jungfräulichkeit, Ordensleben und jede Weise evangelischer Vollkommen-
heit zu erwählen, so ist es doch in diesen geistlichen Übungen beim Suchen
des göttlichen Willens angebrachter und viel besser, dass der Schöpfer und
Herr selbst sich seiner frommen Seele mitteilt, indem er sie zu seiner Liebe
und zu seinen Lobpreis umfängt und sie auf den Weg einstellt, auf dem sie
ihm fortan besser dienen kann. Der die Übungen gibt, soll sich also weder zu
der einen Seite wenden oder hinneigen noch zu der anderen, sondern in der
Mitte stehend wie eine Waage unmittelbar den Schöpfer mit dem Geschöpf
wirken lassen und das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn.“2

Um das Bild zu verstehen, muss man sich eine Waage mit einem festen,
auf dem Boden stehenden senkrechten Balken oder einer von oben senk-
recht nach unten hängenden Haltevorrichtung vorstellen, an dem bzw. an der
horizontal ein anderer Balken befestigt ist, an dessen beiden Enden wieder-

Klaus Mertes 242

2 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte. Leipzig 1978, 17.

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 242



um jeweils eine Schale hängt. Mit der „Mitte“ ist der mittlere Punkt am Ho-
rizontalbalken gemeint. Es ist der Punkt, der das Ergebnis der Bewegung
zwischen den beiden Waagschalen nicht beeinflusst. Angesichts einer
Wahlmöglichkeit soll sich also der Exerzitienbegleiter (und in GÜ 179 der
Exerzitant) innerlich an den Punkt begeben, von dem aus er das Ergebnis
nicht beeinflussen kann. Er soll sich „indifferent“ machen (GÜ 179). Das ist
die Voraussetzung dafür, dass die Bewegung der beiden Waagschalen wirk-
lich entsprechend der Gewichte geschehen kann, die jeweils auf ihnen lie-
gen.

Das tertium comparationis ist also der „neutrale Punkt“ zwischen zwei
Wahlmöglichkeiten. Das Bild impliziert aber auch eine gewisse Ruhe und
Unbeweglichkeit der Exerzitienbegleiterin. „Der die Übungen gibt“ muss
unbeweglich in der Mitte stehen, und zwar auch dann, wenn es nicht um sei-
ne eigene Wahl geht, sondern die Wahl des Exerzitanten. Wenn er sich in die
Wahl der Exerzitantin durch eigene Präferenzen einmischt, entfernt er sich
von der Mitte und nimmt der Exerzitantin die Möglichkeit zur Wahl, die In-
differenz, letztlich die Freiheit. Die in der Mitte stehende Unbeweglichkeit
des Exerzitienbegleiters dient also der Freiheit des Exerzitanten, in einer
Wahlsituation überhaupt das finden zu können, „was mehr zur Ehre und zum
Lobpreis Gottes, unseres Herrn, und zur Rettung meiner Seele ist.“ (GÜ
179) Mit Unbeweglichkeit ist konkret weder Härte noch Sturheit gemeint,
sondern eine hohe Aufmerksamkeit gegenüber der Wahlsituation des Exer-
zitanten, gepaart mit jener Art von Festigkeit, die Eltern gegenüber ihren
Kindern, Lehrer und Lehrerinnen gegenüber ihren Schülern, Therapeuten
gegenüber ihren Klienten kennen. Sie ist ein Zeichen der Liebe.

II.

Ignatius unterscheidet in den Exerzitien zwischen Dingen, die „der Freiheit
unserer freien Entscheidungsmacht gestattet und nicht verboten sind“ (GÜ
23), und Dingen, bei denen dies nicht der Fall ist. Für die Frage nach der Be-
rufung sind die Regeln „um Kenntnis zu erlangen, über welche Dinge man
eine Wahl treffen soll“ zu beachten. Dort heißt es im ersten Punkt: „Es ist
notwendig, dass alle Dinge, über die wir eine Wahl treffen wollen, indiffe-
rent oder in sich gut seien und dass sie innerhalb der hierarchischen, heili-
gen Mutter Kirche stehen, nicht aber schlecht oder ihr widerstreitend seien.“
(GÜ 170)

Eine Wahl zwischen einer Verlobung und dem Eintritt in einen Orden ist
im Sinne der Exerzitien möglich, weil beide Möglichkeiten in sich gut sind,
„indifferent“ in dem Sinne, dass sie sich eben in diesem Punkt nicht unter-

Berufung und Freiheit 243

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 243



scheiden. Anders ist es mit Dingen, die nicht indifferent sind. Der Unter-
schied zwischen „großmütig“ und „kleinmütig“ (oder „weniger großmü-
tig“) ist zum Beispiel nicht indifferent. Vor Gott muss ich den Großmut im-
mer dem Kleinmut vorziehen. Wenn die eine Alternative (Verlobung) nun
mit der Kategorie „weniger großmütig“ belegt wird, die andere Alternative
(Ordenseintritt) mit der Kategorie „großmütiger“, dann liegt im Sinne der
Wahlregeln der Exerzitien keine indifferente Alternative und damit auch gar
keine Wahlsituation vor.

Der religiöse Begriff von „Wahl“ ist also ein anderer als der moralische.
Man kann „Freiheit“ definieren als die Wahlmöglichkeit zwischen gut und
böse, großmütig und kleinmütig, hochmütig und demütig. Aber das ist eine
Wahlmöglichkeit von einem moralisch neutralen Standpunkt aus. Die reli-
giösen Wahlmöglichkeiten, wie sie in den Exerzitien gesucht werden („Wel-
cher Ruf an mich ist der Ruf Gottes? Was sagt mir Gott in den vielen
menschlichen Rufen, die sich an mich richten? Zu was für einer Lebensent-
scheidung beruft mich Gott?“) setzen die moralische „Wahl“ bereits voraus:
„Für den, der die Übungen empfängt, ist es sehr nützlich, mit Großmut und
Freigebigkeit gegenüber seinem Schöpfer und Herrn in sie einzutreten, in-
dem er ihm sein ganzes Wollen und seine ganze Freiheit3 anbietet, damit sei-
ne göttliche Majestät sich sowohl seiner Person wie alles dessen, was er hat,
entsprechend ihrem heiligsten Willen bediene.“ (GÜ 5)

Der Unterschied ist fein, aber elementar. Auch moralische Unterschiede
haben eine religiöse Bedeutung. Gott befreit aus der Unfreiheit, weil er die
Unfreiheit verneint. Er hält sie für moralisch falsch. Israel wird aus dem
Sklavenhaus Ägypten geführt und erhält in der Wüste das Gesetz der Frei-
heit. Gott befreit auch das Herz aus der Abhängigkeit von Geld, Prestige und
Macht und führt alle Menschen in ein Leben hinein, in dem ihnen die Liebe
Gottes mehr wert ist als die Anerkennung auf Grund von Reichtum, Image
und Machtposition. In diesem Sinne will Gott immer alle Menschen in die
Freiheit führen. Die religiöse Frage ist aber die, wie Gott die Menschen, die
er in die Freiheit geführt hat (und immer wieder neu führt), ruft – den einen
zu diesem Dienst, die andere zu jenem Dienst. Darum geht es bei der Wahl
der Exerzitien. Sie ist eine Wahl jenseits von „richtig“ und „falsch“. Der Ort
der Exerzitien ist selbst schon ein Ort der Freiheit. „Jenseits von richtig und
falsch liegt ein Ort. Dort treffen wir uns.“ (Rumi)4 Wenn diese Freiheit im
Prozess der Exerzitien gefährdet wird durch Alternativen, denen gegenüber
ich gar nicht frei bin, muss ich den Ort wechseln – weggehen. Die Vermi-

Klaus Mertes 244

3 Unter „Freiheit“ verstehe ich hier die Freiheit des baskischen Edelmannes Inigo, nicht die
theologische Freiheit, die die Frucht der Befreiung aus der Macht der Sünde (= Erste Woche)
ist.
4 Zitiert nach: Marshall B. Rosenberg, Gewaltfreie Kommunikation. Paderborn 2003, 31.

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 244



schung der religiösen mit der moralischen Kategorie in den Exerzitien ist
ein ganz klares Signal für die Tätigkeit des „Feindes der menschlichen See-
le“, den man daran erkennt, dass er Verwirrung stiftet. Der Exerzitiengeber
kann an dieser Stelle genauso zum Versucher der menschlichen Seele wer-
den wie das ungeklärte Problem in der Seele des Exerzitanten selbst, wenn
er oder sie mit einem primär moralischen Vorverständnis von Religion in die
Exerzitien eintritt. Das Ergebnis der Verwechslung von religiösen mit mora-
lischen Kategorien ist also: Unfreiheit. 

Die Regeln zu Unterscheidung der Geister sind geordnet nach denen der
Ersten Woche (GÜ 313–327) und denen der Zweiten bis Vierten Woche
(328–336), weil der Prozess der Ersten Woche den von Gott her ermöglich-
ten Schritt in die Freiheit beinhaltet, während die folgenden Wochen diese
Befreiung schon voraussetzen. Ignatius verlegt die „Wahl“ an das Ende der
Zweiten Woche. Das ist eine vielsagende Entscheidung. Die Berufungsfra-
ge gehört aus den oben genannten Gründen eben nicht in die Erste Woche.
Sie ist vielmehr Antwort an dem „Ort jenseits von richtig und falsch“ auf das
Wort Gottes, das in der Menschwerdung des Gottessohnes zu uns gekom-
men ist.

Die Freiheit, in der diese Wahl stattfindet und in die sie hineinführt, er-
kennt man am Trost. Die Berufungssituation präsentiert sich also gerade
nicht mit begleitender Erfahrung von Angst, Bedrückung und Verwirrung.
Vielmehr lässt sich die Abwesenheit des Versuchers und die Anwesenheit
Gottes am Gegenteil erspüren: „Es ist Gott und seinen Engeln eigen, in ihren
Regungen wahre Fröhlichkeit und geistliche Freude zu geben, indem sie al-
le Traurigkeit und Verwirrung, die der Feind herbeiführt, entfernen.“ Das ist
die Stelle, an der ich als Exerzitant oder Exerzitantin die Berufung spüre, die
mich in die Freiheit führt.

III.

Für den konkreten Prozess der Exerzitien ist es entscheidend, dass „der die
Übungen gibt“ den Respekt vor der Freiheit des Exerzitanten bzw. der Exer-
zitantin hat, der im Bild von der Waage zu Ausdruck kommt. Woran kann
ein Exerzitant erkennen, dass die Exerzitienbegleiter oder die Exerzitienbe-
gleiterin keinen Sinn für die Freiheit hat, der die Begleitung dienen soll?5

Berufung und Freiheit 245

5 Die Frage könnte natürlich auch umgekehrt gestellt werden als Frage nach der Freiheit des
Exerzitienbegleiters gegenüber dem Exerzitanten. Selbstverständlich gibt es auch diese Frei-
heit. Vor dem Hintergrund der Einstiegsgeschichte wird in diesem Artikel allerdings die an-
dere Seite der Medaille thematisiert, zumal sie auf Grund des Beziehungsgefälles zwischen
Begleiter und Begleitetem besondere Brisanz hat.

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 245



Wenn der Exerzitienbegleiter gegenüber dem Exerzitanten so auftritt, als
sei er oder sie selbst dafür zuständig, den Exerzitanten aus der Unfreiheit in
die Freiheit, aus der Desorientierung in die Berufung zu führen, dann ist
Vorsicht angesagt. „Der die Übungen gibt“ steht zwar durchaus in einer
konkreten Verantwortung für die Freiheit des Exerzitanten und ist in diesem
Sinne in einer Schicksalsgemeinschaft mit dem ihm von Gott anvertrauten
Menschen verbunden. Er/sie hat aber in erster Linie die Indifferenz der Waa-
ge zu praktizieren, indem er den Abhängigkeitswünschen des Exerzitanten
oder der Exerzitantin widersteht und bei sich selbst darauf achtet, dass er
nicht der Vertreter seines Eigeninteresses ist. Die indifferente Position „in
der Mitte der Waage“ ist also das erste Unterscheidungskriterium für den
Exerzitanten. 

Das zweite Kriterium hat mit dem Verhältnis von Rolle und Person zu tun.
Der in die Unfreiheit führende Exerzitienbegleiter ist daran zu erkennen,
dass er sich selbst über seine Rolle stellt. Der Zusammenhang ist der Fol-
gende: In den Exerzitien wird dem Exerzitienbegleiter vom Exerzitanten
Vertrauen geschenkt. Dies hat zuerst einmal sehr viel zu tun mit dem Ver-
trauen gegenüber der Person des Exerzitienbegleiters. Doch der Exerzitien-
begleiter muss für sich klären, dass er nicht nur deswegen Vertrauen ge-
schenkt bekommt, weil er oder sie eine so vertrauenswürdige Person ist;
weil er oder sie so kompetent ist; weil er oder sie eine besondere Nähe zu
Gott hat; weil er oder sie eine so erfahrene geistliche Spürnase hat – sondern
dass ihm das Vertrauen in dieser Form einfach deswegen geschenkt wird,
weil er oder sie die Position des Exerzitienbegleiters inne hat. Es ist nicht
einfach nur die Person, der das Vertrauen geschenkt wird, sondern der Per-
son, die das „Amt“ innehat. 

Es geht hier um die Klärung des Selbstverständnisses des Exerzitienbe-
gleiters. Der Exerzitant braucht die Unterscheidung zwischen Rolle/„Amt“
und Person für sich nicht zu klären. Es darf die Person des Exerzitienbeglei-
ters sein, die ihn oder sie fasziniert, die glaubwürdig erscheint und der er
deswegen Vertrauen schenkt. Es geht um die Selbsteinschätzung des Exer-
zitienbegleiters. Für ihn muss klar sein, dass der Grund dafür, dass ihm in
den Exerzitien das Vertrauen in dieser Weise geschenkt wird, seine Position
als Exerzitiengeber ist, und nicht nur die eigene Vertrauenswürdigkeit.

Einerseits gehört es zur Rolle, dass die Person hinter der Rolle zurücktritt.
Es geht nicht um die persönlichen Vorlieben und Abneigungen des Exerzi-
tienbegleiters, sondern um einen Dienst an den Exerzitanten. Andererseits
darf und soll die Person des Exerzitienbegleiters sichtbar werden – und zwar
sowohl in der Bejahung der Rolle, die er ausfüllt, als auch im Sichtbarma-
chen von eigenen Überzeugungen und eigener Begeisterung. Das lässt sich
verbinden, wenn die Person immer so hervortritt, dass sie in der Weise des

Klaus Mertes 246

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 246



Hervortretens deutlich macht, dass sie zugleich in ihrer Rolle bleibt. Die in-
differente Position in der Mitte der Waage bedeutet nicht Kälte, Profillosig-
keit oder Formalismus. Wärme, Profil und Flexibilität in Bezug auf Form
und Methode gehören zu einer menschlichen Beziehung zwischen Exerzi-
tienbegleiter und Exerzitanten. Aber sie werden immer so praktiziert, dass
es zu keiner Vereinnahmung des Exerzitanten oder der Exerzitantin kommt
– und genau darin wird das „Amtliche“ der Beziehung für den Exerzitanten
sichtbar.

Ein weiteres Kriterium, an dem der Exerzitant den Exerzitienbegleiter er-
kennen kann, der oder die ihm dabei hilft, den Willen Gottes zu finden, be-
steht darin, dass der Exerzitienbegleiter sich selbst auch als Hörenden ver-
steht – nicht nur auf die Worte des Exerzitanten, sondern auch auf Gottes
Wort. Die „Demut“ des Exerzitienbegleiters besteht darin, das Vertrauen,
das der Exerzitant oder die Exerzitantin ihm oder ihr schenkt, als Geschenk
zu sehen und anzunehmen – und zwar nicht nur als Geschenk des Exerzitan-
ten, sondern als Geschenk Gottes, völlig unabhängig davon, was der Exerzi-
tant mit seinem Vertrauen intendiert und gibt.

Damit ist Gott auch für die Exerzitienbegleiter im Beziehungsdreieck der
Exerzitien (Exerzitiengeber, Exerzitant, Gott) anwesend. Die Exerzi-
tienbegleiter begleiten die Kommunikation zwischen der Seele und Gott
nicht äußerlich, so als hätte er oder sie selbst nichts mit der Gottheit zu tun,
deren Nähe und Willen der Exerzitant sucht. Zwar soll er oder sie sich nicht
in den Kontakt zwischen den beiden Schalen der Waage einmischen, aber
doch offen sein für das, was Gott ihm oder ihr als Begleiter/in im Prozess der
Exerzitien schenkt – ein Geschenk, in das sich umgekehrt auch der Exerzi-
tant nicht einmischen kann und darf. Wenn der Exerzitienbegleiter in dieser
Grundhaltung der Offenheit gegenüber Gott verharrt, dann braucht er nichts
vom Exerzitanten für sich. Die Orientierung des Exerzitienbegleiters für
sich auf Gott hin ist befreiend für den Exerzitanten.

Das alles ist im Vollzug eigentlich ganz einfach, so kompliziert es in der
Theorie auch klingen mag. Aus der Perspektive des Exerzitanten klärt sich
die Frage nach der Freiheit schließlich mit einer simplen Kontrollfrage:
Fühle ich mich gegenüber dem Mann oder der Frau, die mich begleiten, frei?
Oder habe ich das Gefühl, dass ich innerlich ihm oder ihr gegenüber unfrei
werde; dass er enttäuscht ist, wenn ich dies oder jenes sage; dass sie zornig
wird, wenn ich ihr diesen oder jenen Gedanken mitteile; dass er mich für
krank oder uneinsichtig erklärt, wenn ich ihm diese oder jene Schwierigkeit
mitteile; dass sie Verdacht schöpft, wenn ich ihr diese oder jene Geschichte
erzähle; dass er meine Unsicherheit ausnutzt, um Unterwerfung zu verlan-
gen? Wenn es sich so verhält, dann hat der Exerzitant oder die Exerzitantin
immer das Recht, die Exerzitien abzubrechen und wegzugehen. 

Berufung und Freiheit 247

241-247  03.06.2004  13:55 Uhr  Seite 247


