Berufung und Freiheit

Ein Beitrag zur Unterscheidung der Geister

Klaus Mertes, Berlin

Eine Frau schreibt in ihrem Lebensbericht, wie bei ihr (als junger Frau
wihrend Exerzitien) eine ,,Berufungskrise® aufbrach: ,,In Trinen aufgeldst
und voller Angst beendete ich die geistlichen Ubungen. Ich befand mich in
dem Dilemma, entweder meiner zukiinftigen Ehe ein Ende zu setzen, indem
ich meinen Verlobten verlie3, oder zu heiraten und dabei zu wissen, dass ich
nicht auf Gottes Ruf geantwortet hatte und nicht groBmiitig mit ihm verfah-
ren war.“! Noch vor den Exerzitien war ihre Stimmungslage ganz anders ge-
wesen: ,,Ich war zu der Zeit 22 Jahre alt, und, wie man so allgemein sagt, das
Leben ldchelte mir von allen Seiten zu. Ich war eine gliickliche Frau und
strahlte eine ebenso gliickliche, normale Kindheit wie den Stolz einer Ju-
gend aus. Ich genoss das Leben. Ich war optimistisch, immer neugierig dar-
auf, etwas Neues zu lernen, las leidenschaftlich gerne. Ich war zu jeder Her-
ausforderung bereit. Ich war verliebt und fiihlte mich durch diese Beziehung
personlich bestirkt.*

Was war in den Exerzitien geschehen? Der Bericht liest sich nachtriglich
wie das Protokoll einer Reise in die Unfreiheit. Am Anfang steht das vorbe-
haltlose Vertrauen in den geistlichen Begleiter. Hinzu kommt ein Ge-
sprachskontakt wihrend der Exerzitien, der nicht durch die Exerzitantin,
sondern durch die Leiterin (Direktorin) des Exerzitienhauses initiiert wird:
... dass ich, wenn ich irgendwelche Zweifel iiber irgendeine geistige Frage
hegte, nicht zogern sollte, sie zu fragen.* Der nichste Akt ist ein Vortrag des
geistlichen Begleiters mit einem Literaturzitat: Das Gedicht beschreibt eine
Situation, in der eine Frau vor der Wahl zwischen dem Eintritt in einen Frau-
enorden und ihrer Verlobung steht und sich fiir Ersteres entscheidet. Die Ex-
erzitantin hort die Geschichte als absichtsvolle Anspielung auf ihre eigene
Situation: ,,Es muss wohl nicht extra gesagt werden, dass die Meditationen,
die Beispiele, die gehorten Geschichten ihren Niederschlag fanden: GroB-
mut, Opferbereitschaft ... Was war es, was uns der Priester durch diese li-
terarischen Botschaften wirklich begreiflich machen wollte?* Nach der
Meditation tritt die Direktorin auf die Exerzitantin zu: ,,Wie hast Du die Me-
ditation auf Deinen Fall bezogen?* Zuerst wehrt sich die Befragte gegen die

! Die Identitit des Berichtes wird hier nicht geliiftet. Aber er ist authentisch. Nahere Nachfra-
gen beim Autor des vorliegenden Artikels sind moglich.



Klaus Mertes 242

Frage, doch die Direktorin ldsst nicht locker: ,,.Das Evangelium muss im
Einklang mit unserer eigenen Situation gelesen werden. Alles ist eine Frage
der GroBmut.” Auf Anfrage bestitigt der geistliche Begleiter im personli-
chen Gesprich: ,,Ich diirfe diese Meditation nicht als etwas betrachten, das
sich nicht auf mich und auf die Mdoglichkeit, mein gesamtes Leben in den
Dienst Gottes zu stellen, bezoge.” Ergebnis des Prozesses: ,,Die Frage der
GroBmut gegeniiber Gott lastete schrecklich auf mir.” Mit dieser Last been-
det sie die Exerzitien. Die Direktorin gibt auch nach den Exerzitien den
Kampf um die Seele nicht auf. Sie ruft an und fragt, ,,ob ich mit ihr iiber
mein Problem sprechen wolle“. Die Festung beginnt zu wackeln. SchlieB3-
lich entscheidet sich die Frau, die Berufungsfrage als an sich personlich
gerichtet zu verstehen. Vor der Alternative zwischen (grofmiitiger) Ganz-
hingabe an Gott und (nicht ganz so groBmiitiger) Ganzhingabe an den Ver-
lobten entscheidet sie sich fiir Ersteres. Die Verlobung wird aufgelost, die
Frau tritt in die Gemeinschaft ein.

Die Bericht hilft, die Vorbemerkung Nr. 15 aus den Geistlichen Ubungen
des Ignatius von Loyola mit neuer Aufmerksamkeit zu lesen: ,,Der die
Ubungen gibt, darf nicht den, der sie empfingt, mehr zu Armut oder einem
Versprechen als zu deren Gegenteil bewegen noch zu dem einem Stand oder
der einen Lebensweise mehr als zu einer anderen. Denn wiewohl wir aul3er-
halb der Ubungen erlaubter- und verdienstlicherweise alle diejenigen, die
wahrscheinlich die Fiahigkeit haben, dazu bewegen konnen, Enthaltsamkeit,
Jungfriaulichkeit, Ordensleben und jede Weise evangelischer Vollkommen-
heit zu erwihlen, so ist es doch in diesen geistlichen Ubungen beim Suchen
des gottlichen Willens angebrachter und viel besser, dass der Schopfer und
Herr selbst sich seiner frommen Seele mitteilt, indem er sie zu seiner Liebe
und zu seinen Lobpreis umfingt und sie auf den Weg einstellt, auf dem sie
ihm fortan besser dienen kann. Der die Ubungen gibt, soll sich also weder zu
der einen Seite wenden oder hinneigen noch zu der anderen, sondern in der
Mitte stehend wie eine Waage unmittelbar den Schopfer mit dem Geschopf
wirken lassen und das Geschopf mit seinem Schopfer und Herrn.*?

Um das Bild zu verstehen, muss man sich eine Waage mit einem festen,
auf dem Boden stehenden senkrechten Balken oder einer von oben senk-
recht nach unten hiangenden Haltevorrichtung vorstellen, an dem bzw. an der
horizontal ein anderer Balken befestigt ist, an dessen beiden Enden wieder-

> Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte. Leipzig 1978, 17.



Berufung und Freiheit 243

um jeweils eine Schale hingt. Mit der ,,Mitte* ist der mittlere Punkt am Ho-
rizontalbalken gemeint. Es ist der Punkt, der das Ergebnis der Bewegung
zwischen den beiden Waagschalen nicht beeinflusst. Angesichts einer
Wahlméglichkeit soll sich also der Exerzitienbegleiter (und in GU 179 der
Exerzitant) innerlich an den Punkt begeben, von dem aus er das Ergebnis
nicht beeinflussen kann. Er soll sich ,,indifferent machen (GU 179). Das ist
die Voraussetzung dafiir, dass die Bewegung der beiden Waagschalen wirk-
lich entsprechend der Gewichte geschehen kann, die jeweils auf ihnen lie-
gen.

Das tertium comparationis ist also der ,,neutrale Punkt* zwischen zwei
Wahlmoglichkeiten. Das Bild impliziert aber auch eine gewisse Ruhe und
Unbeweglichkeit der Exerzitienbegleiterin. ,,.Der die Ubungen gibt* muss
unbeweglich in der Mitte stehen, und zwar auch dann, wenn es nicht um sei-
ne eigene Wahl geht, sondern die Wahl des Exerzitanten. Wenn er sich in die
Wahl der Exerzitantin durch eigene Préferenzen einmischt, entfernt er sich
von der Mitte und nimmt der Exerzitantin die Moglichkeit zur Wahl, die In-
differenz, letztlich die Freiheit. Die in der Mitte stehende Unbeweglichkeit
des Exerzitienbegleiters dient also der Freiheit des Exerzitanten, in einer
Wahlsituation iiberhaupt das finden zu kénnen, ,,was mehr zur Ehre und zum
Lobpreis Gottes, unseres Herrn, und zur Rettung meiner Seele ist. (GU
179) Mit Unbeweglichkeit ist konkret weder Hérte noch Sturheit gemeint,
sondern eine hohe Aufmerksamkeit gegeniiber der Wahlsituation des Exer-
zitanten, gepaart mit jener Art von Festigkeit, die Eltern gegeniiber ihren
Kindern, Lehrer und Lehrerinnen gegeniiber ihren Schiilern, Therapeuten
gegeniiber ihren Klienten kennen. Sie ist ein Zeichen der Liebe.

IL.

Ignatius unterscheidet in den Exerzitien zwischen Dingen, die ,,der Freiheit
unserer freien Entscheidungsmacht gestattet und nicht verboten sind* (GU
23), und Dingen, bei denen dies nicht der Fall ist. Fiir die Frage nach der Be-
rufung sind die Regeln ,,um Kenntnis zu erlangen, iiber welche Dinge man
eine Wahl treffen soll“ zu beachten. Dort heif3t es im ersten Punkt: ,,Es ist
notwendig, dass alle Dinge, iiber die wir eine Wahl treffen wollen, indiffe-
rent oder in sich gut seien und dass sie innerhalb der hierarchischen, heili-
gen Mutter Kirche stehen, nicht aber schlecht oder ihr widerstreitend seien.*
(GU 170)

Eine Wahl zwischen einer Verlobung und dem Eintritt in einen Orden ist
im Sinne der Exerzitien moglich, weil beide Moglichkeiten in sich gut sind,
,indifferent” in dem Sinne, dass sie sich eben in diesem Punkt nicht unter-



Klaus Mertes 244

scheiden. Anders ist es mit Dingen, die nicht indifferent sind. Der Unter-
schied zwischen ,,groBmiitig” und ,kleinmiitig” (oder ,,weniger groBmii-
tig*) ist zum Beispiel nicht indifferent. Vor Gott muss ich den GroBmut im-
mer dem Kleinmut vorziehen. Wenn die eine Alternative (Verlobung) nun
mit der Kategorie ,,weniger groBmiitig* belegt wird, die andere Alternative
(Ordenseintritt) mit der Kategorie ,,groBmiitiger, dann liegt im Sinne der
Wahlregeln der Exerzitien keine indifferente Alternative und damit auch gar
keine Wahlsituation vor.

Der religiose Begriff von ,,Wahl* ist also ein anderer als der moralische.
Man kann ,,Freiheit* definieren als die Wahlmoglichkeit zwischen gut und
bose, grofmiitig und kleinmiitig, hochmiitig und demiitig. Aber das ist eine
Wahlmoglichkeit von einem moralisch neutralen Standpunkt aus. Die reli-
giosen Wahlmoglichkeiten, wie sie in den Exerzitien gesucht werden (,, Wel-
cher Ruf an mich ist der Ruf Gottes? Was sagt mir Gott in den vielen
menschlichen Rufen, die sich an mich richten? Zu was fiir einer Lebensent-
scheidung beruft mich Gott?*) setzen die moralische ,,Wahl* bereits voraus:
,.Fir den, der die Ubungen empfingt, ist es sehr niitzlich, mit GroBmut und
Freigebigkeit gegeniiber seinem Schopfer und Herrn in sie einzutreten, in-
dem er ihm sein ganzes Wollen und seine ganze Freiheit® anbietet, damit sei-
ne gottliche Majestit sich sowohl seiner Person wie alles dessen, was er hat,
entsprechend ihrem heiligsten Willen bediene.” (GU 5)

Der Unterschied ist fein, aber elementar. Auch moralische Unterschiede
haben eine religiose Bedeutung. Gott befreit aus der Unfreiheit, weil er die
Unfreiheit verneint. Er hilt sie fiir moralisch falsch. Israel wird aus dem
Sklavenhaus Agypten gefiihrt und erhilt in der Wiiste das Gesetz der Frei-
heit. Gott befreit auch das Herz aus der Abhingigkeit von Geld, Prestige und
Macht und fiihrt alle Menschen in ein Leben hinein, in dem ihnen die Liebe
Gottes mehr wert ist als die Anerkennung auf Grund von Reichtum, Image
und Machtposition. In diesem Sinne will Gott immer alle Menschen in die
Freiheit fiihren. Die religiose Frage ist aber die, wie Gott die Menschen, die
er in die Freiheit gefiihrt hat (und immer wieder neu fiihrt), ruft — den einen
zu diesem Dienst, die andere zu jenem Dienst. Darum geht es bei der Wahl
der Exerzitien. Sie ist eine Wahl jenseits von ,richtig® und ,,falsch®. Der Ort
der Exerzitien ist selbst schon ein Ort der Freiheit. ,,Jenseits von richtig und
falsch liegt ein Ort. Dort treffen wir uns.” (Rumi)* Wenn diese Freiheit im
Prozess der Exerzitien gefihrdet wird durch Alternativen, denen gegeniiber
ich gar nicht frei bin, muss ich den Ort wechseln — weggehen. Die Vermi-

3 Unter ,,Freiheit* verstehe ich hier die Freiheit des baskischen Edelmannes Inigo, nicht die
theologische Freiheit, die die Frucht der Befreiung aus der Macht der Siinde (= Erste Woche)
ist.

4 Zitiert nach: Marshall B. Rosenberg, Gewaltfreie Kommunikation. Paderborn 2003, 31.



Berufung und Freiheit 245

schung der religiosen mit der moralischen Kategorie in den Exerzitien ist
ein ganz klares Signal fiir die Tétigkeit des ,,Feindes der menschlichen See-
le*, den man daran erkennt, dass er Verwirrung stiftet. Der Exerzitiengeber
kann an dieser Stelle genauso zum Versucher der menschlichen Seele wer-
den wie das ungeklirte Problem in der Seele des Exerzitanten selbst, wenn
er oder sie mit einem primir moralischen Vorverstidndnis von Religion in die
Exerzitien eintritt. Das Ergebnis der Verwechslung von religiésen mit mora-
lischen Kategorien ist also: Unfreiheit.

Die Regeln zu Unterscheidung der Geister sind geordnet nach denen der
Ersten Woche (GU 313-327) und denen der Zweiten bis Vierten Woche
(328-336), weil der Prozess der Ersten Woche den von Gott her ermoglich-
ten Schritt in die Freiheit beinhaltet, wihrend die folgenden Wochen diese
Befreiung schon voraussetzen. Ignatius verlegt die ,,Wahl* an das Ende der
Zweiten Woche. Das ist eine vielsagende Entscheidung. Die Berufungsfra-
ge gehort aus den oben genannten Griinden eben nicht in die Erste Woche.
Sie ist vielmehr Antwort an dem ,,Ort jenseits von richtig und falsch® auf das
Wort Gottes, das in der Menschwerdung des Gottessohnes zu uns gekom-
men ist.

Die Freiheit, in der diese Wahl stattfindet und in die sie hineinfiihrt, er-
kennt man am Trost. Die Berufungssituation prisentiert sich also gerade
nicht mit begleitender Erfahrung von Angst, Bedriickung und Verwirrung.
Vielmehr ldsst sich die Abwesenheit des Versuchers und die Anwesenheit
Gottes am Gegenteil erspiiren: ,,Es ist Gott und seinen Engeln eigen, in ihren
Regungen wahre Frohlichkeit und geistliche Freude zu geben, indem sie al-
le Traurigkeit und Verwirrung, die der Feind herbeifiihrt, entfernen.* Das ist
die Stelle, an der ich als Exerzitant oder Exerzitantin die Berufung spiire, die
mich in die Freiheit fiihrt.

III.

Fiir den konkreten Prozess der Exerzitien ist es entscheidend, dass ,,der die
Ubungen gibt* den Respekt vor der Freiheit des Exerzitanten bzw. der Exer-
zitantin hat, der im Bild von der Waage zu Ausdruck kommt. Woran kann
ein Exerzitant erkennen, dass die Exerzitienbegleiter oder die Exerzitienbe-
gleiterin keinen Sinn fiir die Freiheit hat, der die Begleitung dienen soll?*

5 Die Frage konnte natiirlich auch umgekehrt gestellt werden als Frage nach der Freiheit des
Exerzitienbegleiters gegeniiber dem Exerzitanten. Selbstverstindlich gibt es auch diese Frei-
heit. Vor dem Hintergrund der Einstiegsgeschichte wird in diesem Artikel allerdings die an-
dere Seite der Medaille thematisiert, zumal sie auf Grund des Beziehungsgefilles zwischen
Begleiter und Begleitetem besondere Brisanz hat.



Klaus Mertes 246

Wenn der Exerzitienbegleiter gegeniiber dem Exerzitanten so auftritt, als
sei er oder sie selbst dafiir zustindig, den Exerzitanten aus der Unfreiheit in
die Freiheit, aus der Desorientierung in die Berufung zu fiihren, dann ist
Vorsicht angesagt. ,.Der die Ubungen gibt* steht zwar durchaus in einer
konkreten Verantwortung fiir die Freiheit des Exerzitanten und ist in diesem
Sinne in einer Schicksalsgemeinschaft mit dem ihm von Gott anvertrauten
Menschen verbunden. Er/sie hat aber in erster Linie die Indifferenz der Waa-
ge zu praktizieren, indem er den Abhingigkeitswiinschen des Exerzitanten
oder der Exerzitantin widersteht und bei sich selbst darauf achtet, dass er
nicht der Vertreter seines Eigeninteresses ist. Die indifferente Position ,,in
der Mitte der Waage* ist also das erste Unterscheidungskriterium fiir den
Exerzitanten.

Das zweite Kriterium hat mit dem Verhéltnis von Rolle und Person zu tun.
Der in die Unfreiheit fithrende Exerzitienbegleiter ist daran zu erkennen,
dass er sich selbst iiber seine Rolle stellt. Der Zusammenhang ist der Fol-
gende: In den Exerzitien wird dem Exerzitienbegleiter vom Exerzitanten
Vertrauen geschenkt. Dies hat zuerst einmal sehr viel zu tun mit dem Ver-
trauen gegeniiber der Person des Exerzitienbegleiters. Doch der Exerzitien-
begleiter muss fiir sich klidren, dass er nicht nur deswegen Vertrauen ge-
schenkt bekommt, weil er oder sie eine so vertrauenswiirdige Person ist;
weil er oder sie so kompetent ist; weil er oder sie eine besondere Nihe zu
Gott hat; weil er oder sie eine so erfahrene geistliche Spiirnase hat — sondern
dass ihm das Vertrauen in dieser Form einfach deswegen geschenkt wird,
weil er oder sie die Position des Exerzitienbegleiters inne hat. Es ist nicht
einfach nur die Person, der das Vertrauen geschenkt wird, sondern der Per-
son, die das ,,Amt* innehat.

Es geht hier um die Kldrung des Selbstverstiandnisses des Exerzitienbe-
gleiters. Der Exerzitant braucht die Unterscheidung zwischen Rolle/,,Amt*
und Person fiir sich nicht zu kldren. Es darf die Person des Exerzitienbeglei-
ters sein, die ihn oder sie fasziniert, die glaubwiirdig erscheint und der er
deswegen Vertrauen schenkt. Es geht um die Selbsteinschidtzung des Exer-
zitienbegleiters. Fiir ihn muss klar sein, dass der Grund dafiir, dass ihm in
den Exerzitien das Vertrauen in dieser Weise geschenkt wird, seine Position
als Exerzitiengeber ist, und nicht nur die eigene Vertrauenswiirdigkeit.

Einerseits gehort es zur Rolle, dass die Person hinter der Rolle zuriicktritt.
Es geht nicht um die personlichen Vorlieben und Abneigungen des Exerzi-
tienbegleiters, sondern um einen Dienst an den Exerzitanten. Andererseits
darf und soll die Person des Exerzitienbegleiters sichtbar werden — und zwar
sowohl in der Bejahung der Rolle, die er ausfiillt, als auch im Sichtbarma-
chen von eigenen Uberzeugungen und eigener Begeisterung. Das lisst sich
verbinden, wenn die Person immer so hervortritt, dass sie in der Weise des



Berufung und Freiheit 247

Hervortretens deutlich macht, dass sie zugleich in ihrer Rolle bleibt. Die in-
differente Position in der Mitte der Waage bedeutet nicht Kélte, Profillosig-
keit oder Formalismus. Wirme, Profil und Flexibilitdt in Bezug auf Form
und Methode gehoren zu einer menschlichen Beziehung zwischen Exerzi-
tienbegleiter und Exerzitanten. Aber sie werden immer so praktiziert, dass
es zu keiner Vereinnahmung des Exerzitanten oder der Exerzitantin kommt
—und genau darin wird das ,,Amtliche* der Beziehung fiir den Exerzitanten
sichtbar.

Ein weiteres Kriterium, an dem der Exerzitant den Exerzitienbegleiter er-
kennen kann, der oder die ihm dabei hilft, den Willen Gottes zu finden, be-
steht darin, dass der Exerzitienbegleiter sich selbst auch als Hérenden ver-
steht — nicht nur auf die Worte des Exerzitanten, sondern auch auf Gottes
Wort. Die ,,.Demut” des Exerzitienbegleiters besteht darin, das Vertrauen,
das der Exerzitant oder die Exerzitantin ihm oder ihr schenkt, als Geschenk
zu sehen und anzunehmen — und zwar nicht nur als Geschenk des Exerzitan-
ten, sondern als Geschenk Gottes, vollig unabhingig davon, was der Exerzi-
tant mit seinem Vertrauen intendiert und gibt.

Damit ist Gott auch fiir die Exerzitienbegleiter im Beziehungsdreieck der
Exerzitien (Exerzitiengeber, Exerzitant, Gott) anwesend. Die Exerzi-
tienbegleiter begleiten die Kommunikation zwischen der Seele und Gott
nicht duBerlich, so als hétte er oder sie selbst nichts mit der Gottheit zu tun,
deren Nihe und Willen der Exerzitant sucht. Zwar soll er oder sie sich nicht
in den Kontakt zwischen den beiden Schalen der Waage einmischen, aber
doch offen sein fiir das, was Gott ihm oder ihr als Begleiter/in im Prozess der
Exerzitien schenkt — ein Geschenk, in das sich umgekehrt auch der Exerzi-
tant nicht einmischen kann und darf. Wenn der Exerzitienbegleiter in dieser
Grundhaltung der Offenheit gegeniiber Gott verharrt, dann braucht er nichts
vom Exerzitanten fiir sich. Die Orientierung des Exerzitienbegleiters fiir
sich auf Gott hin ist befreiend fiir den Exerzitanten.

Das alles ist im Vollzug eigentlich ganz einfach, so kompliziert es in der
Theorie auch klingen mag. Aus der Perspektive des Exerzitanten klirt sich
die Frage nach der Freiheit schlieBlich mit einer simplen Kontrollfrage:
Fiihle ich mich gegeniiber dem Mann oder der Frau, die mich begleiten, frei?
Oder habe ich das Gefiihl, dass ich innerlich ihm oder ihr gegeniiber unfrei
werde; dass er enttduscht ist, wenn ich dies oder jenes sage; dass sie zornig
wird, wenn ich ihr diesen oder jenen Gedanken mitteile; dass er mich fiir
krank oder uneinsichtig erklért, wenn ich ihm diese oder jene Schwierigkeit
mitteile; dass sie Verdacht schopft, wenn ich ihr diese oder jene Geschichte
erzihle; dass er meine Unsicherheit ausnutzt, um Unterwerfung zu verlan-
gen? Wenn es sich so verhilt, dann hat der Exerzitant oder die Exerzitantin
immer das Recht, die Exerzitien abzubrechen und wegzugehen.



