
Eros und Agape
Liebe und Sexualität im Licht des Neuen Testaments

Thomas Söding, Wuppertal

1. Nur die Liebe zählt

Beim Thema Nr. 1 sind alle Experten, alle Betroffene, alle Leidtragende und
Beglückte, alle Lehrende und Lernende. Der Titel der mäßig erfolgreichen
TV-Show spricht ein weit verbreitetes Gefühl an. Das Glück der Liebe kann
man nicht kaufen. Ohne Liebe ist das Leben nicht lebenswert. Wahrschein-
lich würden viele Zeitgenossen – ohne die Quelle zu kennen – dem Apostel
Paulus zustimmen, wenn er schreibt (1 Kor 13,13): 

Am größten ist die Liebe.

Die Liebe, besonders die Liebe zwischen Mann und Frau, ist mehr denn je
ein Phänomen der großen Gefühle und hohen Ideale. Wenn die Ehe nicht auf
Vernunft oder Ökonomie, sondern allein auf Liebe gründet, scheint sie end-
lich von fremden Einflüssen frei. Aber die Zahl der Ehescheidungen steigt
bei all den Liebesheiraten dramatisch an. Spricht das gegen die Liebe als
Basis der Ehe? Oder gegen die Ehe als Lebensform sexueller Liebe? Oder
wäre noch einmal eigens zu reflektieren, was als Liebe gilt und welche Be-
deutung die Ehe hat? 

Wenn die gesellschaftlichen Formen, die Zwang ausüben und Halt bieten
konnten, immer mehr schwinden, hängt alles an der Qualität der Beziehung.
Wenn fraglich oder undeutlich oder unverständlich wird, dass „Gott die Lie-
be“ ist (1 Joh 4,8.16), muss ich selbst die Liebe garantieren und gleichzeitig
den Partner (ein verräterisches Wort) verpflichten, das Seine zu tun. Die bit-
teren Enttäuschungen sind vorprogrammiert, die Konsequenzen hart: Werde
ich selbst meinen Idealen nicht gerecht, muss es entweder an den Umstän-
den liegen, die ich ändern muss, oder – schlimmer noch – an mir, dem Ver-
sager in Liebesdingen; wird mein Partner mir nicht gerecht, muss ich mir ei-
nen neuen suchen, der mir besser hilft, mich und meine Ideale zu verwirkli-
chen. Gibt es weder ein Jenseits der persönlichen Liebesbeziehung noch ein
tragendes Sozialfundament, scheint der einzige Ausweg der Ausbruch aus
der Beziehung zu sein. Es fehlen sowohl der – heilsame oder drückende –
Zwang der Gesellschaft als auch der Trost des Glaubens oder die Angst vor
göttlicher Strafe für Ehebruch. Muss man dies bedauern?

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 248



Eros und Agape 249

Die Entwicklung zu mehr persönlicher Freiheit nur zu bejubeln, besteht
kaum Anlass, wenn so viele Ehen in die Brüche gehen; sie nur zu beklagen,
noch weniger, wenn man sich keinen Illusionen über die angeblich gute alte
Zeit hingeben will; sie schlichtweg zu konstatieren, wäre blanker Zynismus
angesichts dessen, was auch den modernen Zeitgenossen die Liebe wert ist
und eine zerbrochene Liebesbeziehung antut.

Hilfe tut not. Speziell die Kirche ist gefragt, die im Falle der katholischen
– ungeachtet ihrer differenzierten Positionen – meist nur durch Verbote und
Verurteilungen wahrgenommen wird1 oder im Falle der evangelischen – un-
geachtet ihrer starken Ehepastoral – im Verdacht steht, die ambivalenten
Entwicklungen schlichtweg abzusegnen. Hilfe setzt Begleitung und Ver-
ständnis voraus, gewiss Kritik und Gewissensbildung, vor allem aber Barm-
herzigkeit, Mitgefühl und konkrete Unterstützung, bis weit ins Materielle
hinein und weit über das Materielle hinaus. 

Die Theologie kann wenig tun: Sie kann eine sachgerechte Situationsana-
lyse fördern; sie kann zur psychologischen Sensibilisierung beitragen; sie
kann die Kritik am Zeitgeist mit der Suche nach den Zeichen der Zeit ver-
binden; sie kann die Hierarchie der Wahrheiten in Erinnerung rufen, die das
Gesetz in den Horizont der Liebe stellt; vor allem kann sie die Klarheit in
der Rede von der Liebe, der Sexualität und der Ehe fördern. 

2. Die Sprache der Liebe

Das Deutsche unterscheidet terminologisch nicht zwischen verschiedenen
Formen der Liebe. Dass derzeit „Liebe machen“ im Jargon den Sexualakt
meint, ist bezeichnend. Eine semantische Klärung ist dringend geboten. Das
Griechische der neutestamentlichen Zeit bietet sich an2, weil es ein differen-
ziertes Vokabular aufweist, die Sprache des Evangeliums ermöglicht und
das Nachdenken über die Liebe inspiriert.3

Mit Storgê bezeichnen die Griechen die Liebe der Eltern zu ihren Kin-
dern. Es ist eine natürliche, sozial notwendige, geschützte und geforderte

1 Um einen neuen Ton bemüht sich: Brief der Jugendkommission der Deutschen Bischofskon-
ferenz an die Verantwortlichen in der kirchlichen Jugendarbeit zu einigen Fragen der Sexua-
lität und der Sexualpädagogik (Arbeitshilfen 148). Bonn 1999. 
2 Vgl. Th. Söding, Art. Liebe: Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testament 2 (2000)
1318–1326. 1329–1331. 
3 Die Impulse werden im Paradigma der Psychoanalyse auf anregende Weise – leider ohne
hinreichend theologisch-philosophische Problematisierung – aufgenommen von E. Fromm,
Die Kunst des Liebens (1956), in: Gesamtausgabe IX. München 1989. Erheblich tiefer gehen
die Gedanken von C. S. Lewis, Was man Liebe nennt. Zuneigung – Freundschaft – Eros –
Agape (amerik. Orig. 1960). Gießen 1982.

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 249



Thomas Söding 250

Zuneigung, die sich als Fürsorge, Unterstützung, Förderung, Erziehung
zeigt. Neutestamentliche Beispiele liefern vor allem die Wundergeschich-
ten: Ob der Synagogenvorsteher Jaïrus für seine (Mk 5,21–24.35–42) oder
die Syrophönizierin für ihre Tochter (Mk 7,24–30) oder der Vater für seinen
von epileptischen Krämpfen geschüttelten Sohn (Mk 9,14–29) bittet oder ob
einfache Frauen und Männer aus dem jüdischen Volk ihre Kinder zu Jesus
bringen (Mk 10,13–16) – immer bewegt sie eine elementare Verbundenheit
mit ihren Kindern: der Wunsch, für sie das Beste zu tun. Ob die Eltern reich
oder arm sind, gebildet oder ungebildet, spielt keine Rolle. Lange vor der
„Entdeckung der Kindheit“ (Ph. Aries) und diesseits aller Kinder-Romantik
ist das Ethos klar und stark: Was um des Überlebens der Gattung Mensch
willen tief in den Prozessen der Evolution vorprogrammiert ist, wird zu Be-
wusstsein gebracht und dadurch in seiner politisch eminent wichtigen Rolle
für das Gedeihen der Familie als Keimzelle des Staates gefördert. Das Vier-
te Gebot spricht von der Haltung, in der die (erwachsenen gewordenen) Kin-
der ihren Eltern auf deren Liebe antworten sollen, indem sie sie ehren, also
für sie sorgen und sie auch dann als ihre Eltern achten, wenn sie schwach, alt
und krank werden. 

Die Philosophie interessiert sich sehr für die Philía, die Liebe der Freun-
de. Aristoteles hat ihr in seiner Ethik mehrere Bücher gewidmet. Freund-
schaft gilt als eine der höchsten Tugenden. Anders als die Elternliebe ist sie
nicht durch Pflicht, sondern durch Neigung, nicht durch Tradition, sondern
durch Freiheit gekennzeichnet. Ihre Kennzeichen sind Treue, Zuverlässig-
keit und absolute Verlässlichkeit. Gerade in der Stunde der Not zeigt sich
der wahre Freund, indem er hilft, wo und wie er vermag. Die Freunde kön-
nen aus ganz verschiedenen Sozialschichten stammen; prinzipiell ist Wech-
selseitigkeit eine Bedingung der Freundschaft. Da sie nicht selbstverständ-
lich ist, muss sie gepflegt werden. Gegenseitige Anteilnahme, nachhaltiges
Interesse aneinander, reger Gedankenaustausch, gepflegte Geselligkeit, vie-
le Gespräche, beherzte Taten – davon lebt die Freundschaft. Sie soll – idea-
liter – so weit gehen, dass man selbst sein Leben für die Freunde hinzugeben
bereit ist. Daran erinnert das Johannesevangelium, wenn Jesus ausdrücklich
erklärt, seine Jünger nicht als seine Sklaven, sondern als seine Freunde zu
betrachten, für die er „sein Leben hingibt“ (Joh 15,13ff). 

Die wohl größte Faszination geht bis heute vom Érôs aus – nicht nur, weil
er allzu leicht mit dem verwechselt wird, was heute „Erotik“ heißt. Zwar ist
die Verbindung mit der Sexualität eng: Was Eros ist, kann auch ein Grieche
besonders stark im Verliebtsein und in der sexuellen Vereinigung erfahren.
Aber ebenso ist der Eros am Werk, wenn man hingerissen vor einem Bild-
werk steht und mitgerissen wird von einer Musik oder begeistert ist vom
Studium, beglückt ist von guten Ideen und sich berauschen kann an neuen

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 250



Eros und Agape 251

Einsichten. Das Hingerissensein vom Wahren, Guten und Schönen macht
das Geheimnis des Eros aus. Plato hat ihm einen Großteil des „Symposion“
gewidmet. Dort wird die Größe, das Wunderbare und Herrliche des Eros ge-
feiert, der das Leben steigert. Sokrates legt aber auch dar, dass der Eros den
Menschen (und einen Gott) als ein Mangelwesen zeigt. Eros ist die begeh-
rende Liebe – nicht eigentlich im Moment der Erfüllung, der nie und nim-
mer ewig sein kann, sondern im Modus der Sehnsucht, des verborgenen
Wissens um die eigene Unzulänglichkeit, des Strebens nach Erfüllung und
der Ahnung, dass es eine letzte Erfüllung nicht gibt. 

Das theologische Hauptwort lautet Agápê. Die Übersetzer der hebräi-
schen Bibel ins Griechische haben es geprägt, als sie, vor die Notwendigkeit
gestellt, die großen Bibeltexte Israels über die Liebe Gottes zu seinem Volk
und die Antwort Israels zu übertragen, nach einem passenden Begriff such-
ten. Im Hebräischen gibt es – ähnlich wie im Deutschen – nur ein einziges
Hauptwort für die Liebe (ahab). Der Kontext entscheidet über den Sinn. Die
Bibelübersetzer konnten, wollten sie nicht größte Missverständnisse produ-
zieren, unmöglich einen der großen, aber geprägten, deshalb missverständ-
lich und belasteten Begriffe der griechischen Philosophie und Ethik ver-
wenden. Sie hielten sich an ein kaum beachtetes Wort stoischer Tugendleh-
re (agápêsis), welches das dauerhafte Streben nach Gutem, dessen freie
Wahl und Wertschätzung meint. Hier ließ sich anknüpfen und neu definie-
ren. Durch die Übersetzungsarbeit wird Agape in seinem griechischen
Wortsinn – für alle spätere Zeit – durch die alttestamentlich-hebräischen Er-
fahrungen und Reflexionen der Liebe Gottes zu seinem Volk Israel und zu
den Gerechten innerhalb dieses Volkes geprägt. (Das lateinische Äquivalent
heißt caritas). 

In die Liebe Gottes geht ein, was Storgê meint: die Fürsorge, die Zunei-
gung und Erziehung, eine Lebensermöglichung und -förderung, die sich
schlechterdings nicht erschüttern lässt. Aber die Agape transzendiert die
Storgê: Zwar kann Gott nach dem Bild eines menschlichen Vaters oder einer
menschlichen Mutter vorgestellt werden; aber Gottes Liebe ist nicht „natür-
lich“ oder kulturell vorgegeben (also kontingent), sondern radikal frei; sie
ist reine Gnade und Barmherzigkeit. Hosea hat diese Liebe Gottes, die alles
Menschenmaß sprengt, als eine zum Äußersten gehende erkannt, indem er
von Gottes innerer Umkehr spricht: Der eigentlich Israel strafen müsste und
gestraft hat, besinnt sich – jenseits alles Menschenmöglichen – zurück auf
seine uranfängliche, väterlich-mütterliche Liebe und führt das Gottesvolk,
dessen Befreiung aus Ägypten er rückgängig gemacht hatte, wieder ins
Land des Lebens (Hos 11). 

Aufgenommen und aufgehoben wird im Verständnis der Liebe Gottes
auch die Philía. Gott ist treu und zuverlässig; er will den Menschen wohl; er

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 251



Thomas Söding 252

hält auch an einer belasteten Beziehung fest. Aber nicht prinzipielle Sym-
metrie, sondern prinzipielle Asymmetrie kennzeichnet das Verhältnis: Gott
und Mensch sind nicht gleichberechtigte Partner; Gott allein kann dem
Menschen Freundschaft gewähren, nicht umgekehrt. Darin genau ist be-
gründet, dass Gott an seiner Liebe zu Israel auch dort festhält, wo Untreue
und Verrat auf Seiten der Menschen die Liebe in einer Weise verraten hat,
dass sie unter Menschen ein für allemal zerbrochen wäre. Hier setzt der
Apostel Paulus an, tief im Judentum verwurzelt, wenn er, ganz im christli-
chen Glauben, in Jesu Kreuz und Auferweckung die durch nichts begrenzte
Feindesliebe Gottes erkennt, die selbst die Lebenshingabe für einen guten
Freund qualitativ überbietet (Röm 5,1–11). 

Auch der Eros lässt sich nicht als prinzipieller Gegensatz, sondern als
Aspekt der biblischen Liebe Gottes verstehen. Gott ist voller Leidenschaft
und Eifersucht für sein Volk; Israel ist seine Braut, die er liebt. Aber nicht
das Begehren eines, der Mangel leidet, begründet seine Liebe, sondern sei-
ne freie Wahl, die nicht auf der Größe, der Macht, der Tugend und Fröm-
migkeit beruht, sondern allein in dem, worauf er sein Herz legt. 

Was die Agape über den Eros, die Storge und die Philia hinaus führt, ist
das Gottsein Gottes, das ihm erlaubt, ein unbedingtes Ja zu sagen, dem
schöpferische Macht eignet. Was Israel erkennt, ist, dass Gottes ganzes We-
sen sein Handeln in Barmherzigkeit prägt. Dass die Schöpfung nicht
schlecht, sondern von Anfang an „sehr gut“ ist (Gen 1) und dass die Ge-
schichte nicht in einem heillosen Chaos besteht, sondern einen von Gott ge-
führten Lauf nimmt, verdankt sich letztlich seiner ungeschuldeten, unver-
dienten, unvergleichlichen Liebe.4

Von der Liebe Gottes ist – nach der Sprache der Bibel – auch die Liebe zu
Gott geprägt (vgl. Dtn [5. Mose] 6,4f). Nicht dass dadurch menschlicher
Liebe dieselben Qualitäten wie der Liebe Gottes zuerkannt werden sollten;
vielmehr soll zum Ausdruck gebracht werden, dass die Liebe zu Gott Ant-
wort auf die zuvor erfahrene Liebe Gottes ist und ganz durch sie geprägt
wird. In dieser Linie erklärt sich auch die Übertragung auf die Liebe zum
Nächsten (Lev [3. Mose] 19,18). Sie ist nicht nur Gehorsam gegen Gottes
Gebot, sondern Ausdruck einer Heiligkeit, die Gott selbst wirkt.

Im sog. „Hohenlied der Liebe“ spricht Paulus von dieser Agape Gottes,
die sich in der Gottesliebe und Nächstenliebe auswirkt (1 Kor 13,4–7): 

4 Vgl. H. Spieckermann, Gottes Liebe zu Israel. Studien zur Theologie des Alten Testaments
(FAT 33). Tübingen 2001. 

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 252



Eros und Agape 253

4 Die Liebe ist langmütig, 
gütig ist die Liebe.

Sie ereifert sich nicht, 
sie prahlt nicht, 

sie bläht sich nicht auf,
5 sie ist nicht schamlos,

sie sucht nicht das Ihre,
sie läßt sich nicht reizen,

sie rechnet das Böse nicht auf. 

6 Sie freut sich nicht über das Unrecht,
sie freut sich mit an der Wahrheit.

7 Alles erträgt sie,
alles glaubt sie,

alles hofft sie,
allem hält sie stand. 

Diese Liebe ist es, die nicht vergehen wird (13,8), zusammen mit dem Glau-
ben und der Hoffnung bleibt (13,13a) und gar „am größten“ ist (1 Kor
13,13b).5

3. Gottesliebe und Nächstenliebe

Jesus knüpft an die Theologie und das Ethos Israels an, wenn er auf die Fra-
ge eines Schriftgelehrten nach dem wichtigsten Gesetz zuerst mit dem Zitat
des Hauptgebotes beginnt, dass allein der einzig wahre Gott geliebt sein soll
(Dtn 6,4f), und es dann mit dem Gebot der Nächstenliebe nach Lev 19,18
kombiniert (Mk 12,28-34 parr.). Beide Male findet sich – schon im griechi-
schen Alten Testament – das Zeitwort agapáô, das zu Agápe gehört. Die
Verbindung von Gottes- und Nächstenliebe ist schon in der Zusammenstel-
lung der beiden Dekalog-Tafeln grundgelegt und in der frühjüdischen Kate-
chese vielfach vorbereitet. In dieser Tradition steht Jesus. Sein „Doppelge-
bot“ besticht durch die Prägnanz, in der er einen Grundsatz biblischer Aga-
pe-Theologie aufgreift und auf seine Grundbotschaft der nahekommenden
Gottesherrschaft bezieht (Mk 1,14f). Bei Jesus lässt sich die Einheit von
Gottes- und Nächstenliebe erkennen.

Sie ist nicht nur darin begründet, dass es ja Gott selbst ist, der – dem Text
der Heiligen Schrift zufolge – beides unbedingt fordert. Die Gemeinsam-

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 253



Thomas Söding 254

keiten reichen viel tiefer. Zum einen heißt, Gott zu lieben, ihn als denjenigen
zu bejahen, zu achten, zu ehren, der als der Schöpfer und Erlöser seinerseits
die Menschen liebt, und zwar in einer elementaren Ursprünglichkeit, die al-
lem Menschlichen unendlich voraus und über ist. Die Nächstenliebe ist des-
halb die Echtheitsprobe der Gottesliebe, wie Jesu Kritik an der Heuchelei
erhellt, und mehr noch ein wesentlicher Vollzug der Gottesliebe, wenn an-
ders sie Gott als Liebenden gutheißt.

Zum anderen heißt, den Nächsten zu lieben, gewiss auch, ihm zu helfen,
ihm gegenüber barmherzig zu sein, ihm Gutes zu tun. Aber das ist noch
nicht unbedingt Liebe. Jean Paul merkt im „Siebenkäs“ an: „Es ist leichter,
sich für die Menschen aufzuopfern als sie zu lieben; es ist leichter, dem
Feinde Gutes zu tun, als ihm zu vergeben.“6. Den Nächsten zu lieben, heißt
nach biblischem Verständnis, ihn als Geschöpf Gottes zu sehen und zu beja-
hen, das Gott nicht fallen lässt, sondern in seiner Liebe retten wird. Erst von
hier aus ergibt sich die Notwendigkeit, das Verhältnis zum Nächsten nicht
vom Standpunkt des Zweckdienlichen und Nützlichen, sondern – modern
gesprochen – seiner unveräußerlichen Menschenwürde her zu definieren. 

Gerade dies hat – zu seiner Zeit – Jesus im Sinn, da er auf die (nicht un-
billige) Frage: „Wer ist denn mein Nächster?“ mit dem Gleichnis vom barm-
herzigen Samariter antwortet (Lk 10,34–38). Nach Lev 19 ist der Nächste
der Mit-Israelit, sei er auch ein persönlicher Feind (Lev 19,17f), und neben
ihm der „Fremde“ (Lev 19,34), der mit eigenen Rechten und Pflichten dau-
erhaft im Lande lebt. Jesus stellt provokativ mit dem „unter die Räuber Ge-
fallenen“ einen typisch Anderen vor Augen, der als Samariter auf theologi-
sche Vorbehalte, als halb Toter auf Desinteresse, als schwer Verwundeter
auf Abscheu, als Opfer auf Verachtung stoßen konnte, aber als Notleidender
ein Mitleid und eine Barmherzigkeit auslösen sollte, die alle religiösen, eth-
nischen, sozialen, kulturellen, persönlichen Schranken durchbricht. 

Den Nächsten soll man lieben „wie sich selbst“. Heute heißt es häufig,
zunächst müsse ein Mensch lernen, sich selbst zu lieben, dann erst könne er
aufgerufen sein, andere zu lieben. Das mag ein pastoraler Rat sein, wenn je-
mand an einem Helfersyndrom leidet oder sonstwie derart – z.B. durch ein
religiöses Gesetz – geknechtet ist, dass die Luft zum Atmen fehlt. Aber die
Vorstellung, das eigene Ich zu entwickeln, ohne zugleich die Liebesfähig-
keit zu fördern und die Liebenswürdigkeit des Anderen entdecken zu lassen,
ist grotesk. Das alt- und neutestamentliche Gebot setzt freilich eher bei der
Vermutung an, dass die allermeisten Menschen recht genau wissen, was ih-

5 Die Wirkung dieses Satzes ist enorm. Sie reicht bis weit in die moderne Literatur (Ödon von
Horvath, Glaube, Hoffnung, Liebe) und Musik hinein (Arthur Honegger, Johanna auf dem
Scheiterhaufen, nach dem Libretto von Paul Claudel). 
6 Werke in drei Bänden. Hrsg. v. N. Miller. München 1969, I 752f. 

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 254



Eros und Agape 255

nen gut tut und weshalb sie liebenswürdig sind. Geboten wird, im Zweifels-
und Konfliktfall nicht die eigenen Interessen (die wahren oder die vermeint-
lichen) dem vorzuziehen, was ein anderer braucht. Selbstlose Liebe kann ein
Ausweis von Heiligkeit sein – ein Gebot ist sie nicht. 

Nach der markinischen Version werden am Beispiel des Hauptgebotes die
„Organe“ der Gottesliebe (und indirekt auch der Nächstenliebe) benannt:
„... mit ganzem Herzen und ganzer Seele und allem Verstand und voller Kraft“
(Mk 12,30). Die Teile stehen für das Ganze: Jeder Mensch, der Jesu Wort hört,
ist als er selbst zur Liebe gerufen; er soll mit seiner ganzen Person hinter der
Liebe zu Gott stehen und sein ganzes Leben ihr weihen. Die Teile erhellen
aber auch das Ganze: Das Herz ist in der biblischen Anthropologie nicht nur
der Sitz der Gefühle, sondern auch des Ethos; die Seele steht für die Gott-
ebenbildlichkeit des Menschen, seine Offenheit für Gott, die aus Gottes Öff-
nung für ihn hervorgeht; der Verstand zeigt, dass Liebe keineswegs notwen-
dig, wie der Volksmund meint, „blind“ macht, sondern – als Agape – hell-
sichtig macht für Gott und den Nächsten und auch das Denken verwandelt; die
Kraft deuten die Rabbinen auf das sozial-karitative Engagement und treffen
dabei etwas, worum es auch Jesus zu tun war: Gottesliebe und Nächstenliebe
sind eine Sache des vollen Einsatzes der ganzen Persönlichkeit.

4. Sexualität

So wie das Wesen der Liebe biblisch-theologisch von Gott her bestimmt
wird, so auch das Verständnis der Sexualität. Der Basistext findet sich in der
Schöpfungserzählung der Genesis. Von der Schaffung des Menschen am
sechsten Tage heißt es (Gen 1,27):

Als Bild Gottes schuf er ihn, als Mann und Frau schuf er sie.

Dieser Vers, den auch Jesus zitiert hat (Mk 10,6 par. Mt 19,4), ist von
schlechterdings grundlegender Bedeutung für das Menschenbild von Juden-
tum und Christentum. Zum einen: Gerade weil der Schöpfungsbericht
streng zwischen Gott und Mensch unterscheidet, kann er die denkbar stärk-
sten Aussagen über den Menschen machen: „Bild“ Gottes zu sein, ihm ähn-
lich, als Stellvertreter und Sachwalter Gottes auf Erden eingesetzt, von An-
fang an als Wesen Gottes auf ihn hin geschaffen. Das Menschsein eines
Menschen ist Spiegel der Göttlichkeit Gottes. Dass es Menschen gibt auf Er-
den, zeigt am deutlichsten, wie groß Gottes Schöpferkunst, sein Lebenswil-
le, seine Liebe und Barmherzigkeit ist. Hier wurzelt die „westliche“ Idee der
Menschenrechte und der unveräußerlichen Menschenwürde. 

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 255



Thomas Söding 256

Zum anderen: Den Menschen gibt es nicht als eine abstrakte Größe, nicht
als eine Idee, als Programm, Projekt oder Experiment, sondern als „Mann
und als Frau“ (oder, wie das Hebräische und Griechische genauer übersetzt
werden können: „männlich und weiblich“). Geschlechtlichkeit ist nicht ei-
ne, sondern die Grundbestimmung des Menschseins. Alle anderen Bestim-
mungen gelebten Menschseins: Sprache, Nation, Kultur, Beruf, soziale Stel-
lung etc., sind dem gegenüber sekundär. (Der Genesis zufolge kristallisieren
sie sich erst nach der Vertreibung aus dem Paradies und dem Turmbau zu
Babel heraus.) Mit der Geschlechtlichkeit ist die Leiblichkeit des Menschen
grundlegend positiv qualifiziert. Eine Trennung von Geist, Seele und Leib
wäre biblischem Denken fremd. Der Mensch ist ein Wesen aus Fleisch und
Blut, er ist Mensch mit Leib und Seele, mit Herz und Verstand. Eine irgend-
wie begründbare Überordnung des Mannes ist nach dem Schöpfungsbericht
nicht zu erkennen, sondern ausgeschlossen; erst zu den Folgen des Sünden-
falls gehört es, dass der Mann „Herr“ über die Frau ist (Gen 3,16). „Adam“
ist weder Eigenname noch Gattungsbezeichnung des Mannes, sondern
meint den Menschen, insofern er aus „Erde“ (hebräisch: adamah) erschaf-
fen worden ist, also erst durch Gott ein lebendiges Wesen mit einer Seele
wird (vgl. 1 Kor 15,45). 

Die Genesis bejaht aber nicht nur die Geschlechtlichkeit, sondern auch
die Sexualität des Menschen. Schon im ersten Schöpfungsbericht ist dies
dadurch angelegt, dass der Auftrag: „Seid fruchtbar und mehret euch!“ un-
mittelbar mit der Erschaffung des Menschen als Mann und Frau verbunden
ist (Gen 1,28). Der zweite Schöpfungsbericht führt dies kulturtheologisch
weiter, indem er – schon über das paradiesische Leben hinausblickend – von
der sexuellen Gemeinschaft zwischen Mann und Frau als der Erfüllung ih-
rer geschöpflichen Bestimmung spricht und dieser Vereinigung auch einen
von Gottes Willen  geprägten Ort gibt, an den später die jüdische und christ-
liche Institution der Ehe im „Haus“ anknüpft (Gen 2,24):

Deshalb wird ein Mann seinen Vater und seine Mutter verlassen
und seiner Frau anhangen, und sie zwei werden ein Fleisch.

Auch diesen Grundgedanken biblischer Anthropologie und Kultur macht
Jesus sich zu Eigen, indem er den Vers zitiert und ihn mit der Ehe verbindet,
die nicht geschieden werden soll (Mk 10,7f par. Mt 19,5; 1 Kor 6,16; Eph
5,31). Sexualität ist von ihrer biblischen Begründung nicht nur nichts
Schlechtes, Minderwertiges, Zugestandenes, sondern im Gegenteil mit dem
Menschsein des Menschen, seiner Erschaffung als Ebenbild Gottes gege-
ben. Deutlich ist aber, dass die kirchliche Vorstellung, der von Gott gegebe-
ne Ort der Sexualität sei die Ehe und eines ihrer wesentlichen Ziele die Fort-

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 256



Eros und Agape 257

pflanzung, in der Genesis ihren Ausgangspunkt hat und durch Jesus begrün-
det wird. 

Die Kehrseite der Wertschätzung von Geschlechtlichkeit und Sexualität
ist allerdings die realistische Einschätzung, dass dem Sexualtrieb auch eine
zerstörerische Macht innewohnt. Wie groß sie sein kann, lehrt heute die Psy-
choanalyse. Nicht von Ungefähr begnügt sich der Dekalog nicht damit, im
Sechsten Gebot den Ehebruch zu verbieten, sondern kommt im neunten und
zehnten auf das Begehren zurück (Ex 20,17 par. Dtn 5,21) 

Du sollst nicht begehren ...! 

Paulus, der eine jüdische Auslegungstradition fortschreibt, sieht im Begeh-
ren des Menschen die Grundsünde überhaupt (Röm 7,7), da sie Ausdruck des
Wunsches Adams sei, sein zu wollen „wie Gott“ (Gen 3,5). Denn wer sich
seinem Begehren verschreibt, sieht im Nächsten nur das Objekt seiner Be-
dürfnisbefriedigung – und schwingt sich deshalb zu dessen Herrn und Gott
auf. Das Begehren darf nach biblischer Tradition keineswegs mit der Libido
gleichgesetzt werden. Aber im sexuellen Verlangen zeigt sich den meisten
Menschen doch sehr anschaulich und andrängend, worin nicht nur das Glück
geliebten Lebens, sondern auch die Versuchung zerstörerischer Bosheit be-
steht. Das Begehren – nicht nur, aber nicht zuletzt das sexuelle – ist das Ein-
fallstor zum Sündigen und zugleich eine Manifestation dessen, dass der Sün-
denfall nicht verwunden ist, sondern dass sich die Macht des Unheils im Le-
ben der Menschen Geltung zu verschaffen versucht. Deshalb führt Jesus in
der Bergpredigt das Sechste Gebot auf seinen Kern zurück (5,28):

Jeder, der eine Frau anschaut, um sie zu begehren,
hat schon in seinem Herzen Ehebruch begangen. 

Nicht dass ein Mann eine Frau schön und begehrenswert findet, ist im Sinne
Jesu schon Sünde, sondern der taxierende, abschätzige, besitzergreifende
Blick, der eine Frau zum Sexualobjekt macht und allerdings aus der sexuel-
len Anziehungskraft kommt, wenn diese nicht ethisch kultiviert ist. An
dieser Stelle hat die Frauenbewegung mit ihrer Thematisierung männlicher
Gewalt, ob physischer oder psychischer Natur, sehr viel zum genaueren Ver-
ständnis der Bergpredigt beigetragen. Sexualität und Sünde sind nicht des-
halb miteinander verbunden, weil Sexualität schlecht wäre, anrüchig oder
abstoßend, sondern gerade im Gegenteil: weil sie so gut und schön und
schöpfungskonform ist. Wer das zerstörerische Potential des Sexualtriebes
leugnete, wäre schlicht naiv; wer umgekehrt Sexualität als sündiges Begeh-
ren diffamiert, versündigt sich an Gottes guter Schöpfung.

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 257



Thomas Söding 258

Mit der positiven Schöpfungstheologie des Sexus hängt auch die große
Alternative zusammen, der sich Jesus selbst verschrieben hat: die charisma-
tische Ehelosigkeit. Nachdem er in drastischer Übertreibung das – damals
nicht unvertraute Bild – eines Eunuchen vor Augen gestellt hat (Mt 19,12),
schließt er prägnant: 

Wer es fassen kann, der fasse es.

Es gibt kein Gebot, als wahrer Christ ehelos zu leben. Aber es gibt welche,
die es „um des Himmelreiches willen“ tun (19,12). Im Streitgespräch mit
den Sadduzäern, da Jesus die Auferstehung der Toten verteidigt (Mk
12,17–27), erklärt er, dass im Himmel nicht geheiratet wird, sondern die Se-
ligen „wie die Engel“ leben (Mk 12,24). Deshalb gilt: „... bis dass der Tod
euch scheidet“, und deshalb gibt es schon auf Erden einige wenige, die in
der Nachfolge Jesu den Vorgeschmack des Reiches Gottes auch darin
spüren, dass sie ihre ganz spezielle Berufung zur Ehelosigkeit leben. Es ist
nicht zu leugnen, dass in der Geschichte der Kirche Ehelosigkeit und Se-
xualfeindlichkeit immer wieder eng verbunden worden sind. Aber dies ist
ein schlimmes Missverständnis. Nicht weil die Geschlechtlichkeit schlecht
wäre, sondern weil sie ein Phänomen des Irdischen ist und es ein Jenseits,
ein Mehr, ein Darüberhinaus gibt, kann Ehelosigkeit auch auf Erden ein Zei-
chen der Hoffnung auf das Reich Gottes und der besonderen Gemeinschaft
mit Jesus sein. In dieser Tradition steht auch Paulus, der die korinthischen
Christen davor warnt, ohne Bedenken diesen Weg zu gehen (1 Kor 7). Ehe-
losigkeit ist eine Frage nicht des Gebotes, sondern des Charismas: eine Gna-
den-Gabe (1 Kor 7,7). Diese Gabe lässt nicht sich quantifizieren, sodass im
Sinne des Apostels, wer ehelos lebt, etwa „mehr“ Gnade hätte, als wer eine
Ehe führt. Es ist viel mehr eine spezifische Qualität der Christusgemein-
schaft – so wie in anderer Weise die Ehe auch. 

Die Betonung der charismatischen Ehelosigkeit schränkt die schöpfungs-
theologische Bejahung der Sexualität und Ehe nicht ein. Aber sie sichert de-
ren Freiheit. Niemand ist gezwungen, eine Ehe einzugehen; niemand ist um
seines Heiles willen gehalten, das Gebot: „Seid fruchtbar und mehret euch!“
am eigenen Leib zu erfüllen. Sexualität und Ehe werden eschatologisch und
soteriologisch relativiert. Genau deshalb können sie als Gottes Gabe ange-
kommen und in Glaube, Hoffnung und Liebe gelebt werden. 

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 258



Eros und Agape 259

5. Das Ethos der Sexualität 

Aus der schöpfungstheologischen Begründung und der eschatologisch-sote-
riologischen Relativierung folgt das Ethos der Sexualität. Die gesamt-bibli-
sche Kontinuität ist gerade auf diesem Felde sehr groß. Die Zehn Gebote
entfalten ihre Wirkung. An einem – für ihn – besonders heiklen Punkt macht
Paulus gegenüber der mehrheitlich heidenchristlichen, hellenistisch gepräg-
ten Gemeinde in Korinth den entscheidenden Punkt klar (1 Kor 6,13): 

Der Leib ist nicht für die Unzucht, sondern für den Herrn da –
und der Herr für den Leib. 

Dass der Leib (im Griechischen steht Sôma – wie im Abendmahlswort: „Das
ist mein Leib“) „für den Herrn“ da ist, spiegelt wider, dass er kein Adia-
phoron ist. Paulus kann sogar steigernd sagen, er sei ein „Tempel des Heili-
gen Geistes“ (1 Kor 6,19), geheiligt also durch Gottes Gnade, aufgenommen
in die rettende Christusgemeinschaft, die sich in der Auferstehung des Lei-
bes vollenden wird (1 Kor 15,33–50). Das Ethos der Agape, das Paulus im
Kontext stark betont (1 Kor 8–10), schränkt nicht etwa die Sexualität unge-
bührlich ein, sodass die Freiheit der Kinder Gottes verloren ginge, sondern
gibt ihr jene Richtung, in der sie sowohl das eigene Menschsein als auch das
des Anderen rundweg bejaht. 

Wie grundsätzlich, so ist auch konkret in sexualibus die Ethik christolo-
gisch begründet. Paulus formuliert, dass der Kyrios „für den Leib“ ist. Da-
rin fängt er das Grundmotiv seiner Heilsverkündigung ein: dass Jesus – nach
Gottes Willen – aus reiner Liebe „für uns“, d.h. zu unserem Heil gestorben
und auferstanden ist (Röm 8,31–39). Der Leib ist nicht nur ein „Gegen-
stand“ der Schöpfung, die ja fortwährend geschieht, sondern ebenso der Er-
lösung, da der Mensch ein leibhaftiges Wesen ist und deshalb mit seinem
Leib oder gar nicht gerettet wird. 

In der Paulusschule schließlich wird – im erneuten Rückgriff auf die Ge-
nesis (2,24), in Aufnahme des jesuanischen Plädoyers für die Ehe als Be-
standteil der guten Schöpfungsordnung (Mk 10,2–12 parr.) und in der Kon-
tinuität der paulinische Agape-Theologie – das „für uns“ Jesu Christi auf die
eheliche Liebe zwischen Mann und Frau gedeutet. (Dies ist ein wichtiger
Schrifttext für das katholische Verständnis der Sakramentalität der Ehe.) Im
Rahmen einer traditionellen „Haustafel“ (Eph 5,21–33), die relativ konser-
vative Wertvorstellungen einschließlich der Unterordnung der Frau unter
den Mann empfiehlt (was heute in der katholischen Moraltheologie allge-
mein als zeitbedingter Rat angesehen wird), allerdings auch, was damals
ungewöhnlich war, den Ehemann mahnt, seine Frau zu lieben, deutet der

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 259



Thomas Söding 260

Epheserbrief die sexuelle Vereinigung der Eheleute in Relation zur Bezie-
hung zwischen Christus und der Kirche (5,32):

Das Geheimnis ist groß – ich deute es aber auf Christus und die Kirche.

Gemeint ist nicht nur, dass die eheliche Liebe ein Zeichen sei, das auf die
große Liebe des Messias zum Gottesvolk verweist, sondern umgekehrt: Die
Liebe, die Jesus Christus den Seinen erweist, letztlich durch die Hingabe
seines Lebens, prägt sich besonders dort aus, wo Mann und Frau, in Liebe
vereint, eins werden. Ohne dass der Epheserbrief dies entfaltete, lässt sich
ein anthropologischer Zugang bahnen: Jeder Mensch ist, mit den Augen
Gottes und dem Herzen Jesu betrachtet, unbedingt liebenswert. Das zu er-
kennen, übersteigt zumeist die Sensibilität und das Konzentrationsvermö-
gen der Menschen. Eine große Ausnahme, die eine wenigstens schwache
Ahnung von der Entschiedenheit und Unbedingtheit der Liebe Gottes zu
vermitteln vermag, ist – neben der Liebe der Eltern zu ihren Kindern – die
Liebe zwischen Mann und Frau. Die Bibel hat ihr im Alten Testament mit
dem „Hohenlied“ ein ganzes Buch gewidmet. Das Überwältigende, das Le-
ben Steigernde, Bereichernde dieser Liebe zeigt sich im Augenblick des
Verliebtseins, im Entzücken am Geliebten, im Reifen der Liebe zwischen
Mann und Frau, in der Festigkeit einer Beziehung, die auf wirklicher Be-
jahung beruht. Deshalb gilt auch umgekehrt: Wer sucht, wo die Liebe Jesu
Christi auf Erden ihre Spuren hinterlässt, stößt nicht zuletzt darauf, dass
Mann und Frau einander in ihrem Ichsein, als geliebtes Du, unbedingt beja-
hen und einander aus Liebe die Treue halten. Die Ehe erscheint in diesem
Licht keineswegs nur als gesellschaftlich nützliche Institution, sondern als
eine Gabe des Schöpfers, als ein Unterpfand der Erlösung, als jene Bezie-
hung, in der schon gegenwärtig ein Vorgeschmack der endgültigen, heilsa-
men, rettenden Verbindung von Schöpfung und Erlösung erfahren werden
kann. 

Der Eros wird in der Agape nicht schlechtgemacht, nicht verdächtigt,
nicht beiseite geschoben. Er wird vielmehr in der Agape aufgehoben. Er er-
scheint weder als Gott und noch als Dämon. Er wird entzaubert und kann da-
durch erst seinen vollen Charme versprühen. Er wird neu geprägt von der al-
les erfassenden Liebe Gottes in Jesus Christus. Wer zum Glauben gefunden
hat, wird seine Sexualität vom Ethos der Agape prägen lassen – ob er ehelos
lebt oder nicht, jung oder alt ist, glücklich oder unglücklich. 

Insofern haben Brautleute keinen schlechten Geschmack, wenn sie als
Lesungstext für ihre Hochzeit liebend gerne 1 Kor 13 wählen – das Hohe-
lied, das Paulus der Liebe Gottes singt, die er durch den Geist „in unsere
Herzen ausgegossen“ hat (Röm 5,5).

248-260  03.06.2004  13:58 Uhr  Seite 260


