
Ehe als eschatologische Existenz
Spiritualität der Ehe in der Spannung von Immanenz und Transzendenz

Gunter M. Prüller-Jagenteufel, Wien

In der Heimatgemeinde meiner Jugend – einer Kleinstadtpfarrei mit ca.
7000 Katholiken – gab es im Vorjahr gerade sechs kirchliche Trauungen.
Vor fünfzehn Jahren waren es noch gut vierzig. Das Beispiel ist zufällig,
aber kein Einzelfall. Die kirchliche Eheschließung ist heute nicht mehr der
„Normalfall“, sondern wird immer mehr zur persönlichen Entscheidung und
erhält damit deutlicheren Zeugnischarakter. Und wenn auch von christlich
sozialisierten ZeitgenossInnen immer öfter die Frage gestellt wird, was
denn eigentlich den Unterschied zwischen einer sakramentalen Ehe und den
vielfältigen heute lebbaren Beziehungsformen ausmacht, die ja durchaus
auch ethisch verantwortlich gelebt werden (wollen), dann gilt die Frage im
Letzten der Spiritualität der Ehe – Spiritualität nicht im Sinn von konkreten
Formen christlicher Frömmigkeit, sondern verstanden als Grammatik der
Lebensgeschichte, die dem Glaubensleben, der Beziehung zu Gott und den
Menschen konkrete Gestalt gibt.1

Dem entsprechend beschäftigt sich jüngere theologische Forschung zur
Ehe – vor allem im angelsächsischen Sprachraum – nicht mehr primär mit
den „heißen Eisen“ vergangener Jahrzehnte (Empfängnisregelung, vorehe-
liche Sexualität etc.), sondern versucht vor allem, die Ehe als christlich ge-
prägte Lebensform und die damit verbundenen Herausforderungen in den
Blick zu nehmen.2 Dieses Anliegen aufgreifend möchte dieser Beitrag die
Frage nach der Spiritualität der Ehe stellen.

Es geht dabei nicht um Spiritualität in der Ehe, weder um das Gebetsleben
von Ehepaaren, noch um Hilfestellungen zur Gestaltung des (gemeinsamen)
Glaubenslebens. Diese Themen sind zwar zweifellos wichtig, aber hier wird
ein Anliegen grundsätzlicherer Art verfolgt: Gefragt wird nach der Ehe
selbst als Form christlicher Existenz, um davon ausgehend theologische
Grundlinien für deren konkrete Entfaltung zu skizzieren.

Zudem konzentriert sich dieser Beitrag ausschließlich auf die Ehe und
verzichtet auf eine nähere Behandlung des Themas Familie. Denn dass die
Ehe im kirchlichen Raum fast ausschließlich unter dem Doppelbegriff „Ehe

1 Vgl. B. Fraling, Überlegungen zum Begriff der Spiritualität, in: ders., Vermittlung und Un-
mittelbarkeit. Beiträge zu einer existentialen Ethik. Freiburg/Br. 1994 (SThE 59), 33–52, 38.
2 Vgl. dazu den Überblicksartikel von L. S. Cahill, Marriage: Developments in Catholic
Theology and Ethics, in: TS 64(2003), 78–105, v. a. 95–103.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 261



und Familie“ verhandelt und letzterem faktisch untergeordnet wird, stellt
m. E. aus zwei Gründen eine Fehlentwicklung dar.3 Erstens geht dieser Fa-
milialismus insofern an der Realität vorbei, als das Leben mit Kindern im
selben Haushalt – wenn überhaupt – nur eine biographisch begrenzte Phase
der Ehe darstellt. Zudem ist die Engführung auf Familie auch theologisch
fragwürdig, kommt doch nicht der Familie, sondern der Ehe sakramentaler
Charakter zu – und damit trägt sie nicht nur ihren Wert in sich selbst,4 sie bil-
det vielmehr die Basis der christlichen Familie.

Mit Spiritualität der Ehe ist weiterhin nicht eine Laienspiritualität im Un-
terschied zur priesterlichen gemeint. Denn einerseits ist die Spiritualität von
Priestern nicht notwendig zölibatär, wie uns die Ostkirchen zeigen, ander-
seits leben zahlreiche LaiInnen, gerade auch im pastoralen Beruf, ihre Spi-
ritualität ehelos. Das Komplement zur Ehe ist also nicht die Weihe, sondern
die „Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen”, die im Folgenden auch als
Vergleichs- und Kontrapunkt zur Ehe herangezogen werden soll.

Im Folgenden wird also die Ehe als Sakrament und Berufung, d. h. als
christliche Lebensform im Vollsinn des Wortes, in den Blick genommen. Es
ist daher zu fragen, ob und auf welche Weise die christliche Ehe eine Le-
bensform darstellt, in der der existentielle Glaubensakt, d. h. die Nachfolge
Christi in einem Leben der Gottes- und Nächstenliebe, seinen Ort und sei-
nen Ausdruck finden kann.

1. Ehetheologie im Wandel

Die folgenden Überlegungen verstehen sich im Kontext der kirchlichen
Ehetheologie, deren Entwicklung seit Casti connubii hier nur kurz angedeu-
tet werden soll: Das Vertragsmodell, in dem Ehe primär vom Ehezweck der
Nachkommenschaft her verstanden wird, wurde seit Mitte des letzten Jahr-
hunderts durch eine personale Sicht der Ehe überformt, wie sie amtlich erst-
mals Gaudium et spes Nr. 47–52 zum Ausdruck bringt.5 Auf dieser Basis
konnte sich dann eine neue Theologie der Ehe entfalten, wesentlich grup-

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 262

3 Vgl. K. Demmer, Ehe als Berufung leben, in: Intams Review 2 (1996), 39–62;120–141, 40.
4 Vgl. Gaudium et spes Nr. 50: „Wenn deshalb das – oft so erwünschte – Kind fehlt, bleibt die
Ehe dennoch als volle Lebensgemeinschaft bestehen und behält ihren Wert sowie ihre Un-
auflöslichkeit.“
5 Zwar hatte schon „Casti connubii“ personale Elemente in die Ehetheologie eingebracht,
doch blieb dieser Ehezweck bis zum Zweiten Vatikanum eindeutig dem generativen nachge-
ordnet, wie u. a. die „Hebammenansprache“ Pius’ XII. aus dem Jahr 1951 zeigt (UG 1082).
Das Zweite Vatikanum bestimmte dagegen das Wesen der Ehe von der personalen Liebe her,
wodurch die Hierarchie der Ehezwecke praktisch obsolet wurde. Vgl. G. Marschütz, Familie
humanökologisch. Theologisch-ethische Perspektiven. Münster 2000 (StdM 13), 237–242.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 262



piert um die Zentralbegriffe „personale Liebe“, „Treue“ und „Fruchtbar-
keit“.6 Diese Konzentration auf die personale Dimension nimmt nicht zu-
letzt im philosophischen Denken Karol Wojtylas einen zentralen Platz ein
und prägt dementsprechend auch die lehramtliche Ehetheologie seines Pon-
tifikates.7

Mit dem personalen Ansatz setzte sich eine grundsätzlich positive Sicht
der Ehe und auch der menschlichen Sexualität durch: So betont z. B. Fami-
liaris consortio Nr. 11–13, dass sich in der rückhaltlosen Ganzhingabe der
Partner die eheliche Sexualität als Symbol und Erfahrungsraum der göttli-
chen Liebe erweist.

Bei aller unbestritten positiven Bedeutung dieses Ansatzes erheben sich
doch einige kritische Anfragen:
– Zum einen birgt die oben skizzierte Perspektive die Gefahr der Idealisie-

rung und damit der irrealen Überhöhung der ehelichen Liebe in sich. Dem
Ideal der wechselseitigen absoluten Ganzhingabe werden die Haltungen
des „Subjektivismus“ und „Egoismus“ diametral entgegengestellt, was in
der apodiktischen Forderung gipfelt, „die Liebe von Genusshaltung frei-
zuhalten“8. Bei aller Berechtigung des Anliegens stellt sich hier doch die
Frage, inwiefern ein solch radikaler Gegensatz der Wirklichkeit ent-
spricht und ob die moralische Forderung zur absoluten Selbsthingabe
nicht notwendig zur Überforderung wird. Wäre es stattdessen nicht adä-
quater, auch die eheliche Liebe in jener dynamischen Spannung von
Selbstliebe und Nächstenliebe zu verstehen, wie sie die theologische Tra-
dition selbstverständlich kennt? Sind doch amor concupiscentiae und
amor benevolentiae nicht als konträre Gegensätze aufzufassen, sondern
als zwei spannungsvolle Grunddimensionen der Liebe, die zwar zu unter-
scheiden, nicht aber zu trennen sind. Zudem steht eine so überzogene Lie-
bes-Utopie in der Gefahr, über die Beschwörung der Einheit und der Hin-
gabe die Verschiedenheit und den Selbststand der Personen zu vernach-
lässigen und so in eine doppelte Überforderung – des Partners ebenso wie
seiner selbst – zu führen, was zwangsläufig zu Enttäuschungen und in der
Folge nicht selten zum Scheitern der Ehe führt.9

Ehe als eschatologische Existenz 263

6 Vgl. W. Kasper, Zur Theologie der christlichen Ehe, Mainz 21981, 23–39.
7 Vgl. v. a. K. Wojtyla, Liebe und Verantwortung. Eine ethische Studie. München 1979.
8 Vgl. K. Wojtyla, Anm. 7, 147.
9 Vgl. S. E. Müller, Krisen-Ethik der Ehe. Versöhnung in der Lebensmitte. Würzburg 1997
(Studien zur Theologie und Praxis der Caritas und Sozialen Pastoral 7), 374–398. In der Paar-
therapie begegnet dieselbe Grunddynamik von Selbsthingabe und Abgrenzung im Begriff der
„bezogenen Individuation“: Vgl. A. M. Eckart, Bezogene Individuation in der Ehe. Eine
pastoralpsychologische Studie über den Beitrag systemischer Therapiemodelle für die insti-
tutionelle katholische Eheberatung. Frankfurt/M. 1999 (Pastoralpsychologie und Spiritualität
2).

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 263



– Zweitens ist zu fragen, ob der personalistische Ansatz die Möglichkeiten
des freien, individuellen Engagements der Einzelpersonen nicht doch
überschätzt.10 Gegen den Druck, den die gesellschaftlichen Verhältnisse
heute auf die Ehen ausüben – u. a. die hohen beruflichen Anforderungen,
besonders am Beginn einer Laufbahn, die alles andere als ehefreundlich
sind; der ökonomische Druck, unter dem gerade junge Ehepaare und Fa-
milien stehen; und nicht zuletzt patriarchale Rollenmuster, die das
Eheumfeld immer noch mitprägen –, gegen diesen strukturellen Druck
sind die persönlichen Anstrengungen der Ehepaare oft zum Scheitern ver-
urteilt. Notwendig wäre vielmehr, die „Entborgenheit“ der Ehe aus ge-
sellschaftlichen Strukturen zu berücksichtigen und die Antwort darauf
nicht den Paaren allein zu überlassen. Es ist hier daher vor allem das ge-
sellschaftspolitische Engagement der Kirche gefordert.

– Eine dritte Anfrage an das personalistische Konzept: So wie es sich heute
de facto darstellt, baut es über weite Strecken auf einem Komplementa-
ritätsmodell der Geschlechterdifferenz auf, wie es v. a. Hans U. v. Baltha-
sar theologisch entwickelt hat.11 Letztlich führt ein solches Modell aber
zu einer ontologischen Verfestigung von vorfindlichen Gender-Rollen als
„natürlich“ und „gottgewollt“, was gerade in der heutigen Gesellschaft
hoch problematisch ist. Sind es doch statistisch signifikant die Frauen, die
sich als „Eheverlierinnen“ und „Scheidungsgewinnerinnen“ erleben,
eben weil sie die ehespezifischen Gender-Rollen als ihrem Streben nach
ganzmenschlicher Entfaltung jenseits der Geschlechterstereotypen entge-
genstehend erfahren. Die entsprechende Kritik von feministischer Seite
ist daher unbedingt ernst zu nehmen.

Darüber hinaus zeigt sich eine gewisse Uneindeutigkeit der kirchlichen Po-
sition in Aussagen, die die oben aufgezeigte personale Ehetheologie mit
ihren idealisierenden Positionen konterkarieren. Solche sind allerdings
nicht in den Lehraussagen zur Ehe zu finden, sondern in denen zu Jungfräu-
lichkeit und Zölibat. Zwar hat sich das Zweite Vatikanum grundsätzlich von
der Auffassung distanziert, die Ehelosigkeit markiere den „Stand der Voll-
kommenheit“, die Ehe dagegen ein Christentum „zu herabgesetzten Prei-
sen“12, und die Enzyklika Familiaris consortio bezeichnet die Ehe sogar als
„Quelle der Heiligkeit“ (Nr. 56), in der die Gatten füreinander „Zeugen des
Heils“ (Nr. 13) sind. Dennoch wirkt die alte Denkfigur, dass die Ehelosig-

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 264

10 Vgl. L. S. Cahill, Anm. 2, 79.
11 Vgl. C. Kaiser, Theologie der Ehe. Der Beitrag Hans Urs von Balthasars. Würzburg 1997
(SSST 22).
12 K. Demmer, Anm. 3, 40.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 264



keit gegenüber der Ehe „melius ac beatius“13 sei, verklausuliert noch in jün-
geren Lehraussagen nach: So z. B., wenn Mulieris dignitatem Nr. 20 her-
vorhebt, dass sich in der Jungfräulichkeit die „ganze und alleinige Hingabe
an Gott“ realisiert, und der Katechismus Nr. 1619 die Ehelosigkeit als
„mächtiges Zeichen des Vorrangs der Verbindung mit Christus“ betont. Im-
plizit legen solche Aussagen die Schlussfolgerung nahe, dass Eheleute doch
nur eine „geteilte“ Hingabe an Gott leben und ihre Verbindung mit Christus
eben nur zweitrangig ist.

2. Ehe als eschatologische Existenz

Dem entsprechend vertreten auch noch in jüngster Zeit manche Theologen
die Auffassung, dass es tatsächlich eine „existentielle Unfähigkeit“ gäbe,
die engste Gottverbundenheit anders als ehelos zu leben, und dass sich da-
her Christus-Nachfolge mit „ganz in Anspruch nehmender Intensität“ aus-
schließlich in Ehelosigkeit verwirklichen lasse.14

Im Gegensatz dazu soll hier grundsätzlich festgehalten und aufgewiesen
werden: Wo die Ehe wahrhaft christlich gelebt wird, ist sie ohne alle Abstri-
che als Nachfolge Christi zu verstehen. Selbst wenn die Feststellung nicht
falsch ist, dass das Leben in der Ehe wesentlich in Bezug zur Welt steht – auf
den Partner, auf evt. vorhandene Kinder, auf die beruflichen Aufgaben –, so
gilt doch, dass christliche Eheleute – johanneisch gesprochen – zwar in der
Welt wirken, aber deshalb noch lange nicht von der Welt sind. Zur Diskussi-
on steht also die These:

Die Ehe ist eine Vollform spirituellen Lebens: Zum einen sind die Ehe-
partner auf Grund der inkarnatorischen Wirklichkeit Christi und der Kirche
schon im Weltbezug implizit auf Gott hin ausgerichtet; zum anderen geht ih-
nen gerade im partnerschaftlichen Miteinander die Bezogenheit auf das je
größere Du auf, die jede menschliche Beziehung ermöglichend unterfängt
und zugleich transzendiert. Mitten in der Welt mit ihren Begrenzungen ist
die Ehe damit grundsätzlich auf Christus hin ausgerichtet. Zugleich bildet
die Ehe den Erfahrungsraum dafür, dass jedes christliche Leben eschatolo-
gische Existenz ist: Leben in der Spannung von schmerzlich erlebter Frag-
mentarität und angeldhaft erfahrener Vollendung.

Ehe als eschatologische Existenz 265

13 Konzil v. Trient, Canones über die Ehe (DH 1810); vgl. dazu auch Pius XII., Enzyklika
Sacra virginitas: Die Enthaltsamkeit macht „das Herz freier, sich den himmlischen Dingen
und den Gebeten zu Gott (zu) widmen.“ (DH 3911).
14 G. Uríbarri, Die Ehelosigkeit Jesu und die Berufung zum Ordensleben, in: GuL 69(1996),
52–55, 55.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 265



So ist im Folgenden zu entfalten, inwiefern die Ehe eine konkrete Form
der Nachfolge Christi darstellt und wie sich in der Spannung von Begrenzt-
heit und Schuldbedrohtheit einerseits und sakramentaler Heilserfahrung an-
dererseits ihr spezifisch eschatologischer Charakter erweist.

a) Ehe als Nachfolge Christi

Geht man mit Lumen Gentium Nr. 39–42 von einer Berufung aller Christen
zur Heiligkeit aus, so folgt grundsätzlich, dass sich diese Berufung in jedem
Stand konkretisieren kann. Hilfreich zur näheren Analyse dieser allgemei-
nen Berufung ist Karl Rahners Entwurf einer Existentialethik,15 der einen
engen inneren Zusammenhang mit der moraltheologischen Lehre von der
Fundamentaloption aufweist: Berufung versteht sich zunächst wesentlich
als Ruf in die Nachfolge Christi, zu einem Leben aus der Gottesbeziehung,
die sich in praktischer Nächstenliebe konkretisiert. Wie diese Konkretion im
Einzelnen auszusehen hat, ist nun aber eine Frage der persönlichen Fähig-
keiten und Optionen.

Daher ist die Lebensentscheidung – d. h. die Bestimmung, auf welche
Weise, in welchem Stand, in welchem Beruf, ... sich diese Fundamentalop-
tion „besser“ und „mehr“ verwirklichen lässt16 – immer eine Sache geistli-
cher „Wahl“, die allerdings als Bewusstwerdung der persönlichen Berufung
durchaus echten Verpflichtungscharakter aufweist. Unter diese sekundäre
„Wahl“ fällt auch die Entscheidung, ob die Nachfolge Christi in der Ehe
oder ehelos gelebt wird. Darüber hinaus ist es allerdings niemals nur eine
Entscheidung „zur Ehe“ an sich, sondern immer auch konkret zur Ehe mit
einem bestimmten Menschen, die sich als der Ort erweisen soll, an dem die
Christus-Beziehung erfahren und die Nachfolge gelebt wird.

Dass Berufung in die Nachfolge wesentlich Berufung in den Dienst für
andere ist, gilt dabei auch für die Ehe: Sie kann sich niemals selbst genügen,
weshalb die „christlichen Eheleute“ gemäß ihrem Eheversprechen ihre
Aufgaben nicht nur in „Ehe und Familie“, sondern ebenso „in Kirche und
Welt“ zu erfüllen haben. Berufung ist also auch in der Ehe stets nicht nur
persönliche und gemeinschaftliche, sondern immer auch ekklesiale und
welthafte.
– Ehe als Sakrament der Kirche:

meint dabei keineswegs nur „Hauskirche“ als „Zelle der Christengemein-
de“ (LG 11), sondern verweist vielmehr darauf, dass Eheleute über die

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 266

15 Vgl. K Rahner, Über die Frage einer formalen Existentialethik, in: ders., Schriften zur
Theologie. Bd. 2. Einsiedeln 1955, 227–246; ders., Erfahrung des Geistes und existentielle
Entscheidung, in: ders. Schriften zur Theologie. Bd. 12. Zürich 1975, 41–53.
16 Vgl. das „Prinzip und Fundament“ der ignatianischen Exerzitien: Exerzitienbuch Nr. 23.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 266



kleine Lebenswelt des Paares bzw. der Kernfamilie hinaus berufen sind,
als Einzelne und als Paar in der und für die Kirche zu wirken. Gerade auf-
grund dieses ekklesialen Charakters ist die Ehe zugleich

– Sakrament für die Welt:
Wie die Kirche selbst wesentlich im Dienst an der Welt steht, so auch die
Ehe. In ihrem Weltbezug können und sollen die Eheleute „Zeichen und
Werkzeug“ (Lumen gentium Nr. 1) der göttlichen Liebe werden und in die
Welt hinein die Liebe fruchtbar machen, die sie selbst empfangen.

b) Ehe in Fragmentarität und Schuldbedrohtheit

Ehepaare stehen dabei stets in der Erfahrung, dass auch ein noch so lieben-
der Partner die tiefste Sehnsucht des anderen im Letzten doch nicht stillen
kann, dass die Liebe – gegebene wie empfangene – immer Fragment bleibt.
„Damit stellt sich der Ehe die beständige Aufgabe, sich selbst und den an-
deren in der ganz konkreten Fragmentarität und Begrenzung anzunehmen
und mit ihm zusammen in einem oft mühevollen Prozess menschlich und
christlich heranzureifen.“17

Diese Herausforderung ergibt sich nicht nur aufgrund der allgemeinen
Endlichkeit des Menschen, sondern insbesondere aufgrund der faktischen
Unausweichlichkeit von Konflikten, mehr noch aber von konkreter Schuld.
Dieter Emeis hat schon vor fast einem Viertel Jahrhundert darauf hingewie-
sen, dass Ehen nicht nur aus Mangel an gekonnter Konfliktlösung misslin-
gen, sondern viel mehr noch aufgrund verweigerter Vergebung.18 Spiritua-
lität der Ehe realisiert sich daher wesentlich im dialogischen Prozess von ge-
genseitiger Vergebung und Versöhnung. Diese Herausforderung, die in den
USA seit etwa einem Jahrzehnt verstärkt diskutiert wird,19 hat im deutschen
Sprachraum bislang leider kaum Widerhall gefunden.

c) Der eschatologische Charakter der Ehe

Das Leiden am nicht-perfekten und schuldverhafteten Vorletzten – und zwar
auch an den gesellschaftlichen „Strukturen der Sünde“, in denen sich jede
Ehe vorfindet – birgt nun in sich die Herausforderung, den Blick auf die

Ehe als eschatologische Existenz 267

17 C. Depoortiere / G. Greshake, The Impact of the Human Sciences on Marital Spirituality, in:
Intams Review 3(1997), 192–197, 195 (Übers. d. d. Verf.).
18 D. Emeis, Die Ehe christlich leben. Anregungen. Freiburg/Br. 1980, 60.
19 Vgl. u. a. R. D. Enright / R. P. Fitzgibbons, Helping clients forgive. An empirical guide for
resolving anger and restoring hope. Washington DC 2000; M. E. McCullough / K. I. Parga-
ment / C. E. Thoresen (Hg.), Forgiveness. Theory, research, and practise. New York 2000; R.
J. Murray, Forgiveness as a Therapeutic Option, in: the family journal 10(2001), 315–321.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 267



letzte Wirklichkeit zu richten und der Einsicht Raum zu geben, dass es auch
in der Ehe primär darum geht, von Gott her und auf Gott hin zu leben. Wohl
ist im ehelichen Du eine sakramentale Konkretion der Gottesbeziehung ge-
geben, aber diese Konkretion kann nur gelingen, wenn das Bewusstsein
dafür vorhanden ist, dass die tragende Wirklichkeit der Ehe eben die Got-
tesbeziehung des Paares wie auch jedes Einzelnen ist.
– Ehe ist also wesentlich konkretisierte, welthafte Gottesbeziehung:

Sie gründet im definitiven Ja Gottes zum Menschen und bildet somit ei-
nen Ort des „Seins in Christus“: Von der Liebe Gottes her erwächst den
Partnern die Möglichkeit, die Sünde der Ichverfallenheit auf Gemein-
schaft hin zu überwinden – eheliche Gemeinschaft, die in der Gottesbe-
ziehung wurzelt und sich auf diese hin öffnet.

– Ehe ist zudem eschatologisches Zeichen,
denn in der dynamischen Bezogenheit auf Gott und die Welt steht die Ehe
stets unter dem eschatologischen Vorbehalt: Sie ist – allen unrealistischen
Hoffnungen und falschen Heilsversprechungen zum Trotz – doch immer
nur „vorletzte“ Wirklichkeit; zwar auf das „Letzte“ hin bezogen, aber nie
in vollendeter Einheit, sondern immer nur im Modus der Hoffnung und
der Verheißung, dass die Liebe und ihre Werke bleibenden Bestand haben
(vgl. Gaudium et spes Nr. 39).
Aus diesem Bewusstsein heraus ist die Ehe aber zugleich befreit: Sie

braucht die Heilsverheißung nicht selbst einzulösen, sie kann sich dem
„Diktat der Diesseitigkeit“20 verweigern und darf unvollkommen sein, eben
weil sie sich in der eschatologischen Spannung weiß – zwar noch unter der
Macht der Sünde, aber dennoch bereits unter der befreienden Wirklichkeit
der Versöhnung.

So ist also auch in der Ehe zunächst Gott „mit ungeteiltem Herzen“ zu lie-
ben; auch Eheleute sind sich dessen bewusst, dass im Letzten nur Gott ihre
Sehnsucht erfüllen kann. Die Liebe zum Partner ist diesem semper maior
zwar nicht untergeordnet, weil die Liebe zu konkreten Menschen niemals in
prinzipieller Konkurrenz zur Gottesliebe steht, aber sie ist darin eingebettet.

3. Evangelische Räte in der Ehe

Wenn nun die christliche Tradition diesen Primat der Gottesliebe zu Recht
in die evangelischen Räte entfaltet hat, so folgt daraus, dass diesen auch in
einer christlichen Ehe wesentliche Bedeutung zukommt. Zwar wird in der

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 268

20 U. Beck, Die irdische Religion der Liebe, in: ders. / Beck-Gernsheim Elisabeth, Das ganz
normale Chaos der Liebe. Frankfurt/M. 1990, 222–266, 237.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 268



Ehe Keuschheit nicht als völlige sexuelle Enthaltsamkeit, Armut nicht als
Besitzlosigkeit und Gehorsam nicht als Unterordnung unter einen Oberen
gelebt; dennoch stellen die Räte unverzichtbare Grunddimensionen auch der
ehelichen Spiritualität dar.

Grundsätzlich ist daher eine Auffassung, wie sie u. a. Hans Urs v. Baltha-
sar vertritt, der den Rätestand als qualifizierte Nachfolge begreift und ihm
eine Radikalität und Ganzheit zuspricht, welche die übrigen Christen so
nicht verwirklichen könnten, weil sie sich eben nicht radikal und ungeteilt
der Gottesliebe überließen,21 kritisch zu hinterfragen. 

Der spirituellen Erfahrung von Eheleuten adäquater erscheint vielmehr
die Position Karl Rahners: Wenn jeder Christ zur Heiligkeit berufen ist, so
ist es prinzipiell jedem Menschen, der in seinem Leben Christus nachfolgen
will, aufgetragen, radikal und ungeteilt die Liebe zu Gott – und damit auch
zu den Menschen – zu leben. Die konkrete Lebensform, in der diese Aufga-
be realisiert wird, ergibt sich dann – wie oben bereits angedeutet – als je per-
sönlich-existentielle Berufung.22 Rahner sieht in diesem Zusammenhang die
wesentliche Bedeutung des Rätestandes in der prophetischen Zeichendi-
mension: Der Rätestand verweise durch den Totalverzicht in einer Eindeu-
tigkeit auf den Gottesbezug, die in der Ehe so nicht gegeben sei, weil diese
stets im Weltbezug und damit in der Ambivalenz verbleibe.23

Hier stellt sich jedoch die Frage, ob nicht auch der Rätestand insofern am-
bivalent ist, als er als Weltflucht missverstanden werden kann, wodurch die
inkarnatorische Wirklichkeit Gottes verschleiert würde. Eine gewisse Am-
bivalenz kommt somit beiden Lebensformen, der ehelichen wie der zöli-
batären, zu. Zudem ist im Unterschied zu Rahner festzuhalten, dass auch der
Ehe eine nicht geringe prophetische Dimension zukommt, und zwar insbe-
sondere im heutigen soziokulturellen Kontext, wo sie nicht mehr den „Nor-
malfall“ darstellt: In ihrer Radikalität als freiwillige Bindung an einen Men-
schen „in guten und in bösen Tagen, bis der Tod uns scheidet“ verweist die
Ehe über die bloße Immanenz hinaus auf Gott als den einzig tragenden
Grund einer solchen Entscheidung. Zugleich bedeutet diese Bindung nicht
nur, aber immer auch Verzicht und Selbstbeschränkung.

Diese Fundierung der Ehe in der Gottesbeziehung lässt sich nun anhand
der evangelischen Räte weiter entfalten.

Ehe als eschatologische Existenz 269

21 Vgl. M. Scheuer, Die Evangelischen Räte. Strukturprinzip systematischer Theologie bei H.
U. v. Balthasar, K. Rahner, J. B. Metz und in der Theologie der Befreiung. Würzburg 1990
(SST 1), 143–147.
22 Vgl. K. Rahner, Über die evangelischen Räte, in: ders. Schriften zur Theologie. Bd. 7. Ein-
siedeln 1966, 404–434, 412.
23 Vgl. K. Rahner, Anm. 22, 428.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 269



a) Armut

Armut bedeutet in der Ehe zwar nicht Besitzlosigkeit; doch wenn Armut als
spirituelle Praxis die freie Zurückweisung von Gütern bedeutet, so gilt das
mit Sicherheit auch für die Ehe – und zwar nicht nur für kinderreiche Fami-
lien, die auch in der EU eine signifikant erhöhte Armutsgefährdung aufwei-
sen, sondern für alle Eheleute, die dem gemeinsamen Lebensprojekt Vor-
rang vor dem je eigenen einräumen. Sie nehmen es in kritischer Abhebung
von den konsumistischen Plausibilitäten der Gegenwart auf sich, für den
Partner und das Gemeinsame die persönliche Verfügungsmacht über den ei-
genen Besitz einzuschränken und schaffen so eine Kultur evangelischer Ar-
mut, die sich in vier Dimensionen entfaltet.
– Armut als Loslassen von irdischem Besitz:

Die Lebenskultur der Ehe als Liebe ist, wenn man die altbekannte Unter-
scheidung von Erich Fromm in Anschlag bringen will, wesentlich eine im
Modus des Seins, nicht des Habens.24 Überhaupt macht diese Art der Ar-
mut erst gemeinschaftsfähig: Eheliche Gemeinschaft kann nur in einer
Kultur des Teilens und der Solidarität entstehen. Diese Solidarität nicht
an den Grenzen der Zweierbeziehung enden zu lassen, sondern als Auf-
trag zu verstehen, der in „Kirche und Welt“ zu erfüllen ist, stellt eine der
wesentlichen spirituellen Herausforderungen der Ehe dar.

– Armut als Loslassen von vorletzten Sicherheiten:
Die Evangelische Armut ist eine Armut des Weges; es gilt, immer wieder
loszulassen und neu aufzubrechen. Das betrifft nicht nur materielle Si-
cherheiten, sondern auch ideelle: alles, woran man sein Herz klammern,
alles, wonach man süchtig werden kann. Die spirituelle Herausforderung
für die Ehepartner besteht hier darin, zu erkennen, dass sie nicht schon im
gelobten Land angekommen sind, sondern vielmehr in einer Exodus-Ge-
meinschaft stehen, die noch auf dem Weg ist. Ehe spirituell zu leben be-
deutet dann, sich auf einen offenen Prozess einzulassen, der immer wie-
der ungeahnte Herausforderungen mit sich bringt und neue Schritte der
Entwicklung fordert – vom einzelnen wie vom Paar gemeinsam.

– Armut als Loslassen des Anderen
ist wohl eine der wesentlichsten Herausforderungen für die Ehe: Nur,
wenn ich den Partner nicht besitzen will, wenn ich mich auch von meiner
Beziehungs-Sucht löse, ist personale Begegnung in Freiheit möglich.

– Armut als Loslassen von sich selbst
ist hier die letzte Konsequenz: Die Ehe ist auch ein Übungsfeld, sich
selbst frei zu machen von den eigenen ungeordneten Anhänglichkeiten,

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 270

24 E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft. Stuttgart
1976; vgl. auch ders., Die Kunst des Liebens. Frankfurt/M. 1980.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 270



um so offen zu werden für den Anderen, der mich beansprucht – und da-
mit für Gott als den ganz Anderen, das absolute Du.

b) Gehorsam

Wenn im Zusammenhang mit der Ehe vom Gehorsam gesprochen wird, so
sei zunächst festgehalten, dass es dabei keineswegs um autoritär-patriarcha-
le Rollenmuster geht. Vielmehr gilt auf dem Weg der Nachfolge der erste
Gehorsam stets und ausschließlich dem Willen Gottes, der sich in der Welt
unterschiedlich mitteilt. Auch in der Ehe bedarf es also zuallererst des Hin-
hörens auf Gott – und das stellt in jedem Fall die erste Ausrichtung des Ge-
horsams dar.
– Gehorsam als Fragen nach dem Willen Gottes:

Gefragt ist hier eine Kultur der Unterscheidung der Geister, die sowohl ei-
ne persönliche als auch eine gemeinsame ist: Jeder Partner hat je neu nach
dem Willen Gottes für sich selbst zu fragen, aber ebenso beide gemein-
sam nach dem Willen Gottes für sie als Paar: Wie kann ich, wie können
wir gemeinsam Christus besser nachfolgen?

– Gehorsam als Selbstannahme:
Dieses gehorsame Auf-Gott-Hören ist nur auf dem Boden einer grundle-
genden Selbstannahme möglich, denn in dieses mein konkretes
Menschsein hinein spricht sich Gott aus – und zwar konkret durch die
Menschen um mich herum, an denen mir der Anspruch des Für-andere-
Daseins aufgeht.

– Gehorsam als Aufeinander-Hören:
Hier ist das benediktinische Verständnis hilfreich, das den Gehorsam
primär als Aufeinander-Hören versteht. Gehorsam meint dann die Bereit-
schaft, „sich auf die Gemeinschaft einzulassen, seine eigenen Bedürfnis-
se nicht absolut zu setzen“ und im gemeinsamen Hinhören auf Gott zu
erfahren, „wie wir konkret eine Antwort geben könnten auf die Zeichen
unserer Zeit“.25

Dieses Aufeinander-Hören in der Partnerschaft wird in der Ehe an unter-
schiedlichen neuralgischen Punkten sehr konkret: in der Entscheidung über
die Kinderzahl, das Berufs- und Lebensumfeld, über Beziehungen zu Her-
kunftsfamilien, Freundeskreisen etc. Grundsätzlich zeigt sich in einer sol-
chen gemeinsamen Entscheidungsfindung aus dem Glauben die Grundhal-
tung eines dialogisch gelebten, diskreten Gehorsams, der zwar nicht in der
Unterordnung unter einen Oberen besteht, wohl aber im Verzicht auf

Ehe als eschatologische Existenz 271

25 A. Grün / A. Schwarz, Und alles lassen, weil Er mich nicht läßt. Lebenskultur aus dem
Evangelium, Freiburg/Br. 1995, 62.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 271



Selbstdurchsetzung und in gegenseitiger Unterordnung, die es erst möglich
macht, sich dem Anliegen des Partners zu öffnen.

c) Keuschheit

Dass auch die Ehe mit Keuschheit zu tun hat, überrascht nicht, wenn man
mit diesem Wort nicht nur Enthaltsamkeit meint, sondern sie aus einer posi-
tiveren Sicht der Sexualität heraus als deren personale Integration in das
partnerschaftliche (Zusammen-)Leben versteht, wie z. B. der Erzbischof
von Baltimore, William Kardinal Keeler, in einem Hirtenbrief ausführt:
„Keuschheit meint nicht Tabus, sondern Integration. Sie betrifft die emotio-
nale und spirituelle Ganzheit der menschlichen Person auf dem Gebiet der
Sexualität.“26

– Keuschheit als Integration der eigenen Sexualität
beginnt zunächst mit der Annahme der eigenen Sehnsüchte und Begren-
zungen.27 Erst auf dieser Basis ist es möglich, die eigene Sexualität so zu
kultivieren, dass eine herrschaftsfreie und ehrfürchtige personale Begeg-
nung mit dem Partner möglich wird – eine Begegnung, die immer – auch
in der Ehe – ein Moment des Verzichtes mit sich bringt, vor allem den
Verzicht darauf, die eigenen Wünsche auf Kosten anderer durchzusetzen.
Ausgehend von dieser Basis versteht sich

– Keuschheit als Ehrfurcht vor dem anderen,
was primär die Achtung des Partners als Person in seiner absoluten Ei-
genständigkeit meint. Keuschheit in der Ehe bedeutet so eine Kultur der
erotischen Liebe, die nicht egozentrisch, sondern als Einander-Entspre-
chen und wechselseitig bereicherndes Miteinander gelebt wird: Liebe oh-
ne Nebenabsichten, ohne eigensüchtige Motive, ohne Herrschaftsstreben
– in Ausschließlichkeit und Treue.

– Keuschheit als Einander-im-Letzten-entzogen-Sein:
Diese Dimension wird insbesondere von der feministischen Theologie
eingebracht, wenn sie Jungfräulichkeit wesentlich als Freiheit von
Fremddefinitionen definiert. Maria als Jungfrau versteht sich nicht von
ihrem Mann, nicht von ihrem leiblichen Vater her, sondern allein von
Gott; Selbststand und Gottesbeziehung sind so jeder menschlichen Bezie-
hung – auch der ehelichen – voraus.28 Das gilt gerade auch für die sexuel-

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 272

26 W. Keeler, Pastoral Statement: Marriage, Sexuality and Chastity (2001), in: Origin
30(2001), 521–524, 523 (Übers. d. d. Verf.).
27 Vgl. W. Müller, Keuschheit als Ja zur Sexualität, in: W. Müller / M. Scheuer / A. Herzig,
Frei zum Leben. Die Weisheit der evangelischen Räte. Würzburg 1996, 11–46, 14.
28 Vgl. S. A. Spendel, Maria heute, in: Wörterbuch der Feministischen Theologie. Hg. v. E.
Gössmann u. a.. Gütersloh 22002, 396–398.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 272



le Begegnung: Sie ist Begegnung von eigenständigen und auf Gott bezo-
genen Menschen, die dem Partner gerade in ihrer wechselseitigen Hinga-
be im Letzten doch entzogen bleiben.

Die daraus sich ergebende Ehrfurcht vor den anderen ist es, die die Keusch-
heit der zölibatären wie der verheirateten Menschen ausmacht und die
grundsätzlich allen Menschen gilt, ob man ihnen nun in sexueller Begeg-
nung gegenüber tritt oder nicht.

Schlussgedanken

Was hier anhand der evangelischen Räte aufgezeigt werden sollte ist, dass
für die Ehe – mutatis mutandis – nichts anderes gilt, als was jede christliche
Lebensform und Spiritualität grundsätzlich und wesentlich prägt: Dass sie
in der existentiellen Ausrichtung auf Gott als den letzten Grund meines
Selbstseins den Primat der Gottesbeziehung realisiert. Von Ihm her ist alles
zu erwarten, und hier und heute ist die Nähe Gottes schon anfanghaft er-
fahrbar – gerade auch im und durch den Ehepartner. Zugleich steht die Ehe
unter dem eschatologischen Vorbehalt: in der Welt, aber nicht von der Welt;
in der bedrängenden Situiertheit von Fragmentarität und Schuldbedrohtheit,
zugleich aber dynamisch ausgerichtet auf die schon angebrochene und in
Fülle verheißene Erlösung.

Das bedeutet nun, dass die Ehe nicht als Christentum zweiter Klasse un-
terhalb der „besseren“ zölibatären Lebensform des Rätestandes rangiert,
sondern dass beide Formen christlichen Lebens prinzipiell gleichwertig
sind. Beide realisieren christliche Existenz und beide sind dem entspre-
chend im Vollsinn des Wortes als „Berufung“ zu qualifizieren. Dabei stehen
sie keineswegs in Konkurrenz zueinander, sondern in wechselseitiger Ver-
wiesenheit: Auf je eigene Weise zeigen beide, was christliches Leben als es-
chatologische Existenz bedeutet.

Dabei kommt heute sicher deutlicher als früher auch in der Ehe jene pro-
phetische Dimension zum Tragen, die den evangelischen Räte eigen ist:
Christlich gelebte Ehe erscheint als Gegenbild zum aktuellen neoliberalen
Konzept der rücksichtslosen Gewinnmaximierung bei geringstmöglichem
Aufwand (Armut); sie zeigt gegen die unhinterfragte Plausibilität individu-
alistischer Selbstverwirklichung die fundamentale Bedeutung der Gemein-
schaft und des Miteinander auf (Gehorsam); und sie setzt an die Stelle des
ichbezogenen, möglichst verantwortungsfreien Auslebens der „eigenen“
Sexualität die ein Leben lang partnerschaftlich zu gestaltende Kultur eroti-
scher Beziehung (Keuschheit). So vertrauen sich Ehepartner einander an in
die Ungesichertheit der Geschichte hinein, allein aufgrund der Heilsver-

Ehe als eschatologische Existenz 273

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 273



heißung Gottes, die ihre gegenseitige Treuezusage ermöglichend trägt. In
Armut, Gehorsam und Keuschheit, d. h. im tapferen, nüchternen und lieben-
den Loslassen des Eigenen auf Gottes Verheißung hin, bewährt sich das
freie Ja-Wort der Eheleute.29

Dass die Realisierung dessen stets nur fragmentarisch gelingt, ist nicht
nur eine menschliche Selbstverständlichkeit; es ist vielmehr eine theologi-
sche Notwendigkeit, weil es direkt aus dem eschatologischen Charakter
christlicher Existenz folgt. Aber selbst wenn die hier gebotene Darstellung
somit zwangsläufig den Charakter des Idealtypischen aufweist und dem ent-
sprechend nicht primär nach den faktisch gelebten Gestalten der Ehe gefragt
wurde, sondern nach dem, was Ehe als Sakrament sein könnte und – ethisch
gewendet – auch sein sollte, so haben solche idealtypischen Betrachtungen
doch ihren unaufgebbaren Wert: Sie entwickeln ein Vor-Bild, d. h. ein Vor-
ausbild dessen, was als Vollendung zwar noch aussteht, aber nichtsdestowe-
niger schon angebrochen ist und verwirklicht sein möchte. So nimmt dieser
Beitrag denn auch das Recht für sich in Anspruch, das allen Theologien von
Zölibat und Rätestand fraglos zugestanden wird: Den Modellcharakter des
theologischen Vor-Bildes herauszuarbeiten, ohne zu moralisieren, aber im
vollen Wissen um die Begrenztheit und Brüchigkeit jeder konkreten Reali-
sierung.

Vielleicht ermöglicht es ja gerade die abnehmende Zahl der kirchlichen
Eheschließungen, die sicherlich auch bedauerlich ist, dass sich christliche
Ehepaare dessen mehr bewusst werden, dass sie in ihrer Ehe eine konkrete
Form der Christus-Nachfolge gewählt haben und damit eine zeichenhafte,
prophetische Existenzform leben.

Gunter M. Prüller-Jagenteufel 274

29 Vgl. A. Wollbold, Fehlt eine Spiritualität der Ehe? In: GuL 75(2002), 183–192, 190;
R. Miggelbrink, Ist die Ehe ein Sakrament? In: GuL 74 (2001), 193–209.

261-274  03.06.2004  14:03 Uhr  Seite 274


