Ehe als eschatologische Existenz

Spiritualitit der Ehe in der Spannung von Immanenz und Transzendenz

Gunter M. Priiller-Jagenteufel, Wien

In der Heimatgemeinde meiner Jugend — einer Kleinstadtpfarrei mit ca.
7000 Katholiken — gab es im Vorjahr gerade sechs kirchliche Trauungen.
Vor fiinfzehn Jahren waren es noch gut vierzig. Das Beispiel ist zufillig,
aber kein Einzelfall. Die kirchliche EheschlieBung ist heute nicht mehr der
,Normalfall“, sondern wird immer mehr zur personlichen Entscheidung und
erhilt damit deutlicheren Zeugnischarakter. Und wenn auch von christlich
sozialisierten ZeitgenossInnen immer 6fter die Frage gestellt wird, was
denn eigentlich den Unterschied zwischen einer sakramentalen Ehe und den
vielféltigen heute lebbaren Beziehungsformen ausmacht, die ja durchaus
auch ethisch verantwortlich gelebt werden (wollen), dann gilt die Frage im
Letzten der Spiritualitit der Ehe — Spiritualitidt nicht im Sinn von konkreten
Formen christlicher Frommigkeit, sondern verstanden als Grammatik der
Lebensgeschichte, die dem Glaubensleben, der Beziehung zu Gott und den
Menschen konkrete Gestalt gibt.!

Dem entsprechend beschéftigt sich jiingere theologische Forschung zur
Ehe — vor allem im angelsidchsischen Sprachraum — nicht mehr primér mit
den ,heilen Eisen* vergangener Jahrzehnte (Empfingnisregelung, vorehe-
liche Sexualitit etc.), sondern versucht vor allem, die Ehe als christlich ge-
pragte Lebensform und die damit verbundenen Herausforderungen in den
Blick zu nehmen.? Dieses Anliegen aufgreifend mochte dieser Beitrag die
Frage nach der Spiritualitit der Ehe stellen.

Es geht dabei nicht um Spiritualitét in der Ehe, weder um das Gebetsleben
von Ehepaaren, noch um Hilfestellungen zur Gestaltung des (gemeinsamen)
Glaubenslebens. Diese Themen sind zwar zweifellos wichtig, aber hier wird
ein Anliegen grundsitzlicherer Art verfolgt: Gefragt wird nach der Ehe
selbst als Form christlicher Existenz, um davon ausgehend theologische
Grundlinien fiir deren konkrete Entfaltung zu skizzieren.

Zudem konzentriert sich dieser Beitrag ausschlieBlich auf die Ehe und
verzichtet auf eine ndhere Behandlung des Themas Familie. Denn dass die
Ehe im kirchlichen Raum fast ausschlielich unter dem Doppelbegriff ,,Ehe

! Vgl. B. Fraling, Uberlegungen zum Begriff der Spiritualitdt, in: ders., Vermittlung und Un-
mittelbarkeit. Beitrage zu einer existentialen Ethik. Freiburg/Br. 1994 (SThE 59), 33-52, 38.
2 Vgl. dazu den Uberblicksartikel von L. S. Cahill, Marriage: Developments in Catholic
Theology and Ethics, in: TS 64(2003), 78-105, v. a. 95-103.



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 262

und Familie* verhandelt und letzterem faktisch untergeordnet wird, stellt
m. E. aus zwei Griinden eine Fehlentwicklung dar.’ Erstens geht dieser Fa-
milialismus insofern an der Realitit vorbei, als das Leben mit Kindern im
selben Haushalt — wenn iiberhaupt — nur eine biographisch begrenzte Phase
der Ehe darstellt. Zudem ist die Engfiihrung auf Familie auch theologisch
fragwiirdig, kommt doch nicht der Familie, sondern der Ehe sakramentaler
Charakter zu — und damit trigt sie nicht nur ihren Wert in sich selbst,* sie bil-
det vielmehr die Basis der christlichen Familie.

Mit Spiritualitit der Ehe ist weiterhin nicht eine Laienspiritualitidt im Un-
terschied zur priesterlichen gemeint. Denn einerseits ist die Spiritualitit von
Priestern nicht notwendig zolibatér, wie uns die Ostkirchen zeigen, ander-
seits leben zahlreiche Lailnnen, gerade auch im pastoralen Beruf, ihre Spi-
ritualitét ehelos. Das Komplement zur Ehe ist also nicht die Weihe, sondern
die ,,Ehelosigkeit um des Himmelreiches willen”, die im Folgenden auch als
Vergleichs- und Kontrapunkt zur Ehe herangezogen werden soll.

Im Folgenden wird also die Ehe als Sakrament und Berufung, d. h. als
christliche Lebensform im Vollsinn des Wortes, in den Blick genommen. Es
ist daher zu fragen, ob und auf welche Weise die christliche Ehe eine Le-
bensform darstellt, in der der existentielle Glaubensakt, d. h. die Nachfolge
Christi in einem Leben der Gottes- und Niachstenliebe, seinen Ort und sei-
nen Ausdruck finden kann.

1. Ehetheologie im Wandel

Die folgenden Uberlegungen verstehen sich im Kontext der kirchlichen
Ehetheologie, deren Entwicklung seit Casti connubii hier nur kurz angedeu-
tet werden soll: Das Vertragsmodell, in dem Ehe primidr vom Ehezweck der
Nachkommenschaft her verstanden wird, wurde seit Mitte des letzten Jahr-
hunderts durch eine personale Sicht der Ehe iiberformt, wie sie amtlich erst-
mals Gaudium et spes Nr. 47-52 zum Ausdruck bringt.> Auf dieser Basis
konnte sich dann eine neue Theologie der Ehe entfalten, wesentlich grup-

3Vel. K. Demmer, Ehe als Berufung leben, in: Intams Review 2 (1996), 39-62;120-141, 40.
*Vgl. Gaudium et spes Nr. 50: ,,Wenn deshalb das — oft so erwiinschte — Kind fehlt, bleibt die
Ehe dennoch als volle Lebensgemeinschaft bestehen und behilt ihren Wert sowie ihre Un-
aufloslichkeit.

> Zwar hatte schon ,,Casti connubii“ personale Elemente in die Ehetheologie eingebracht,
doch blieb dieser Ehezweck bis zum Zweiten Vatikanum eindeutig dem generativen nachge-
ordnet, wie u. a. die ,,Hebammenansprache* Pius’ XII. aus dem Jahr 1951 zeigt (UG 1082).
Das Zweite Vatikanum bestimmte dagegen das Wesen der Ehe von der personalen Liebe her,
wodurch die Hierarchie der Ehezwecke praktisch obsolet wurde. Vgl. G. Marschiitz, Familie
humandkologisch. Theologisch-ethische Perspektiven. Miinster 2000 (StdM 13), 237-242.



Ehe als eschatologische Existenz 263

piert um die Zentralbegriffe ,,personale Liebe®, , Treue* und ,,Fruchtbar-

keit“.® Diese Konzentration auf die personale Dimension nimmt nicht zu-

letzt im philosophischen Denken Karol Wojtylas einen zentralen Platz ein
und prigt dementsprechend auch die lehramtliche Ehetheologie seines Pon-
tifikates.”

Mit dem personalen Ansatz setzte sich eine grundsitzlich positive Sicht
der Ehe und auch der menschlichen Sexualitidt durch: So betont z. B. Fami-
liaris consortio Nr. 11-13, dass sich in der riickhaltlosen Ganzhingabe der
Partner die eheliche Sexualitit als Symbol und Erfahrungsraum der gottli-
chen Liebe erweist.

Bei aller unbestritten positiven Bedeutung dieses Ansatzes erheben sich
doch einige kritische Anfragen:

— Zum einen birgt die oben skizzierte Perspektive die Gefahr der Idealisie-
rung und damit der irrealen Uberhohung der ehelichen Liebe in sich. Dem
Ideal der wechselseitigen absoluten Ganzhingabe werden die Haltungen
des ,,Subjektivismus* und ,,Egoismus‘ diametral entgegengestellt, was in
der apodiktischen Forderung gipfelt, ,,die Liebe von Genusshaltung frei-
zuhalten“®. Bei aller Berechtigung des Anliegens stellt sich hier doch die
Frage, inwiefern ein solch radikaler Gegensatz der Wirklichkeit ent-
spricht und ob die moralische Forderung zur absoluten Selbsthingabe
nicht notwendig zur Uberforderung wird. Wire es stattdessen nicht adi-
quater, auch die eheliche Liebe in jener dynamischen Spannung von
Selbstliebe und Nichstenliebe zu verstehen, wie sie die theologische Tra-
dition selbstverstiandlich kennt? Sind doch amor concupiscentiae und
amor benevolentiae nicht als kontriare Gegensitze aufzufassen, sondern
als zwei spannungsvolle Grunddimensionen der Liebe, die zwar zu unter-
scheiden, nicht aber zu trennen sind. Zudem steht eine so iiberzogene Lie-
bes-Utopie in der Gefahr, iiber die Beschworung der Einheit und der Hin-
gabe die Verschiedenheit und den Selbststand der Personen zu vernach-
ldssigen und so in eine doppelte Uberforderung — des Partners ebenso wie
seiner selbst — zu fithren, was zwangsldufig zu Enttauschungen und in der
Folge nicht selten zum Scheitern der Ehe fiihrt.’

®Vgl. W. Kasper, Zur Theologie der christlichen Ehe, Mainz 21981, 23-39.

7Vgl. v. a. K. Wojtyla, Liebe und Verantwortung. Eine ethische Studie. Miinchen 1979.

8 Vgl. K. Wojtyla, Anm. 7, 147.

° Vgl. S. E. Miiller, Krisen-Ethik der Ehe. Versohnung in der Lebensmitte. Wiirzburg 1997
(Studien zur Theologie und Praxis der Caritas und Sozialen Pastoral 7), 374-398. In der Paar-
therapie begegnet dieselbe Grunddynamik von Selbsthingabe und Abgrenzung im Begriff der
,.bezogenen Individuation®: Vgl. A. M. Eckart, Bezogene Individuation in der Ehe. Eine
pastoralpsychologische Studie iiber den Beitrag systemischer Therapiemodelle fiir die insti-
tutionelle katholische Eheberatung. Frankfurt/M. 1999 (Pastoralpsychologie und Spiritualitit
2).



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 264

— Zweitens ist zu fragen, ob der personalistische Ansatz die Moglichkeiten
des freien, individuellen Engagements der Einzelpersonen nicht doch
iiberschitzt.' Gegen den Druck, den die gesellschaftlichen Verhéltnisse
heute auf die Ehen ausiiben — u. a. die hohen beruflichen Anforderungen,
besonders am Beginn einer Laufbahn, die alles andere als ehefreundlich
sind; der 6konomische Druck, unter dem gerade junge Ehepaare und Fa-
milien stehen; und nicht zuletzt patriarchale Rollenmuster, die das
Eheumfeld immer noch mitprigen —, gegen diesen strukturellen Druck
sind die personlichen Anstrengungen der Ehepaare oft zum Scheitern ver-
urteilt. Notwendig wire vielmehr, die ,,Entborgenheit” der Ehe aus ge-
sellschaftlichen Strukturen zu beriicksichtigen und die Antwort darauf
nicht den Paaren allein zu iiberlassen. Es ist hier daher vor allem das ge-
sellschaftspolitische Engagement der Kirche gefordert.

— Eine dritte Anfrage an das personalistische Konzept: So wie es sich heute
de facto darstellt, baut es iiber weite Strecken auf einem Komplementa-
ritaitsmodell der Geschlechterdifferenz auf, wie es v. a. Hans U. v. Baltha-
sar theologisch entwickelt hat.!! Letztlich fiihrt ein solches Modell aber
zu einer ontologischen Verfestigung von vorfindlichen Gender-Rollen als
,hatiirlich® und ,,gottgewollt”, was gerade in der heutigen Gesellschaft
hoch problematisch ist. Sind es doch statistisch signifikant die Frauen, die
sich als ,,Eheverlierinnen” und ,,Scheidungsgewinnerinnen erleben,
eben weil sie die ehespezifischen Gender-Rollen als ihrem Streben nach
ganzmenschlicher Entfaltung jenseits der Geschlechterstereotypen entge-
genstehend erfahren. Die entsprechende Kritik von feministischer Seite
ist daher unbedingt ernst zu nehmen.

Dartiber hinaus zeigt sich eine gewisse Uneindeutigkeit der kirchlichen Po-

sition in Aussagen, die die oben aufgezeigte personale Ehetheologie mit

ihren idealisierenden Positionen konterkarieren. Solche sind allerdings
nicht in den Lehraussagen zur Ehe zu finden, sondern in denen zu Jungfriu-
lichkeit und Zolibat. Zwar hat sich das Zweite Vatikanum grundsétzlich von
der Auffassung distanziert, die Ehelosigkeit markiere den ,,Stand der Voll-
kommenbheit“, die Ehe dagegen ein Christentum ,,zu herabgesetzten Prei-
sen*“!?, und die Enzyklika Familiaris consortio bezeichnet die Ehe sogar als
,»,Quelle der Heiligkeit™ (Nr. 56), in der die Gatten fiireinander ,,Zeugen des
Heils* (Nr. 13) sind. Dennoch wirkt die alte Denkfigur, dass die Ehelosig-

"Vgl. L. S. Cahill, Anm. 2, 79.

"'Vgl. C. Kaiser, Theologie der Ehe. Der Beitrag Hans Urs von Balthasars. Wiirzburg 1997
(SSST 22).

12K. Demmer, Anm. 3, 40.



Ehe als eschatologische Existenz 265

keit gegeniiber der Ehe ,,melius ac beatius*!3 sei, verklausuliert noch in jiin-
geren Lehraussagen nach: So z. B., wenn Mulieris dignitatem Nr. 20 her-
vorhebt, dass sich in der Jungfraulichkeit die ,,ganze und alleinige Hingabe
an Gott* realisiert, und der Katechismus Nr. 1619 die Ehelosigkeit als
,mdachtiges Zeichen des Vorrangs der Verbindung mit Christus* betont. Im-
plizit legen solche Aussagen die Schlussfolgerung nahe, dass Eheleute doch
nur eine ,,geteilte* Hingabe an Gott leben und ihre Verbindung mit Christus
eben nur zweitrangig ist.

2. Ehe als eschatologische Existenz

Dem entsprechend vertreten auch noch in jlingster Zeit manche Theologen
die Auffassung, dass es tatsdchlich eine ,.existentielle Unfdhigkeit* gibe,
die engste Gottverbundenheit anders als ehelos zu leben, und dass sich da-
her Christus-Nachfolge mit ,,ganz in Anspruch nehmender Intensitit* aus-
schlieflich in Ehelosigkeit verwirklichen lasse.'*

Im Gegensatz dazu soll hier grundsitzlich festgehalten und aufgewiesen
werden: Wo die Ehe wahrhaft christlich gelebt wird, ist sie ohne alle Abstri-
che als Nachfolge Christi zu verstehen. Selbst wenn die Feststellung nicht
falsch ist, dass das Leben in der Ehe wesentlich in Bezug zur Welt steht — auf
den Partner, auf evt. vorhandene Kinder, auf die beruflichen Aufgaben —, so
gilt doch, dass christliche Eheleute — johanneisch gesprochen — zwar in der
Welt wirken, aber deshalb noch lange nicht von der Welt sind. Zur Diskussi-
on steht also die These:

Die Ehe ist eine Vollform spirituellen Lebens: Zum einen sind die Ehe-
partner auf Grund der inkarnatorischen Wirklichkeit Christi und der Kirche
schon im Weltbezug implizit auf Gott hin ausgerichtet; zum anderen geht ih-
nen gerade im partnerschaftlichen Miteinander die Bezogenheit auf das je
grofiere Du auf, die jede menschliche Beziehung erméglichend unterfingt
und zugleich transzendiert. Mitten in der Welt mit ihren Begrenzungen ist
die Ehe damit grundsdtzlich auf Christus hin ausgerichtet. Zugleich bildet
die Ehe den Erfahrungsraum dafiir, dass jedes christliche Leben eschatolo-
gische Existenz ist: Leben in der Spannung von schmerzlich erlebter Frag-
mentaritdt und angeldhaft erfahrener Vollendung.

13 Konzil v. Trient, Canones iiber die Ehe (DH 1810); vgl. dazu auch Pius XII., Enzyklika
Sacra virginitas: Die Enthaltsamkeit macht ,,das Herz freier, sich den himmlischen Dingen
und den Gebeten zu Gott (zu) widmen.” (DH 3911).

4 G. Uribarri, Die Ehelosigkeit Jesu und die Berufung zum Ordensleben, in: GuL 69(1996),
52-55, 55.



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 266

So ist im Folgenden zu entfalten, inwiefern die Ehe eine konkrete Form
der Nachfolge Christi darstellt und wie sich in der Spannung von Begrenzt-
heit und Schuldbedrohtheit einerseits und sakramentaler Heilserfahrung an-
dererseits ihr spezifisch eschatologischer Charakter erweist.

a) Ehe als Nachfolge Christi

Geht man mit Lumen Gentium Nr. 39-42 von einer Berufung aller Christen
zur Heiligkeit aus, so folgt grundsitzlich, dass sich diese Berufung in jedem
Stand konkretisieren kann. Hilfreich zur ndheren Analyse dieser allgemei-
nen Berufung ist Karl Rahners Entwurf einer Existentialethik,'> der einen
engen inneren Zusammenhang mit der moraltheologischen Lehre von der
Fundamentaloption aufweist: Berufung versteht sich zunéchst wesentlich
als Ruf in die Nachfolge Christi, zu einem Leben aus der Gottesbeziehung,
die sich in praktischer Nichstenliebe konkretisiert. Wie diese Konkretion im
Einzelnen auszusehen hat, ist nun aber eine Frage der personlichen Fihig-
keiten und Optionen.

Daher ist die Lebensentscheidung — d. h. die Bestimmung, auf welche
Weise, in welchem Stand, in welchem Beruf, ... sich diese Fundamentalop-
tion ,,besser und ,,mehr verwirklichen ldsst'® — immer eine Sache geistli-
cher ,,Wahl“, die allerdings als Bewusstwerdung der persénlichen Berufung
durchaus echten Verpflichtungscharakter aufweist. Unter diese sekundére
,,Wahl* fillt auch die Entscheidung, ob die Nachfolge Christi in der Ehe
oder ehelos gelebt wird. Dariiber hinaus ist es allerdings niemals nur eine
Entscheidung ,,zur Ehe* an sich, sondern immer auch konkret zur Ehe mit
einem bestimmten Menschen, die sich als der Ort erweisen soll, an dem die
Christus-Beziehung erfahren und die Nachfolge gelebt wird.

Dass Berufung in die Nachfolge wesentlich Berufung in den Dienst fiir
andere ist, gilt dabei auch fiir die Ehe: Sie kann sich niemals selbst geniigen,
weshalb die ,,christlichen Eheleute* geméfl ihrem Eheversprechen ihre
Aufgaben nicht nur in ,,Ehe und Familie“, sondern ebenso ,,in Kirche und
Welt” zu erfiillen haben. Berufung ist also auch in der Ehe stets nicht nur
personliche und gemeinschaftliche, sondern immer auch ekklesiale und
welthafte.

— Ehe als Sakrament der Kirche:

meint dabei keineswegs nur ,,Hauskirche* als ,,Zelle der Christengemein-

de” (LG 11), sondern verweist vielmehr darauf, dass Eheleute iiber die

15 Vgl. K Rahner, Uber die Frage einer formalen Existentialethik, in: ders., Schriften zur
Theologie. Bd. 2. Einsiedeln 1955, 227-246; ders., Erfahrung des Geistes und existentielle
Entscheidung, in: ders. Schriften zur Theologie. Bd. 12. Ziirich 1975, 41-53.

16 Vgl. das ,,Prinzip und Fundament* der ignatianischen Exerzitien: Exerzitienbuch Nr. 23.



Ehe als eschatologische Existenz 267

kleine Lebenswelt des Paares bzw. der Kernfamilie hinaus berufen sind,
als Einzelne und als Paar in der und fiir die Kirche zu wirken. Gerade auf-
grund dieses ekklesialen Charakters ist die Ehe zugleich
— Sakrament fiir die Welt:

Wie die Kirche selbst wesentlich im Dienst an der Welt steht, so auch die
Ehe. In ihrem Weltbezug konnen und sollen die Eheleute ,,Zeichen und
Werkzeug® (Lumen gentium Nr. 1) der gottlichen Liebe werden und in die
Welt hinein die Liebe fruchtbar machen, die sie selbst empfangen.

b) Ehe in Fragmentaritdit und Schuldbedrohtheit

Ehepaare stehen dabei stets in der Erfahrung, dass auch ein noch so lieben-
der Partner die tiefste Sehnsucht des anderen im Letzten doch nicht stillen
kann, dass die Liebe — gegebene wie empfangene — immer Fragment bleibt.
»Damit stellt sich der Ehe die bestindige Aufgabe, sich selbst und den an-
deren in der ganz konkreten Fragmentaritit und Begrenzung anzunehmen
und mit ihm zusammen in einem oft miihevollen Prozess menschlich und
christlich heranzureifen.*!”

Diese Herausforderung ergibt sich nicht nur aufgrund der allgemeinen
Endlichkeit des Menschen, sondern insbesondere aufgrund der faktischen
Unausweichlichkeit von Konflikten, mehr noch aber von konkreter Schuld.
Dieter Emeis hat schon vor fast einem Viertel Jahrhundert darauf hingewie-
sen, dass Ehen nicht nur aus Mangel an gekonnter Konfliktlosung misslin-
gen, sondern viel mehr noch aufgrund verweigerter Vergebung.!® Spiritua-
litat der Ehe realisiert sich daher wesentlich im dialogischen Prozess von ge-
genseitiger Vergebung und Versohnung. Diese Herausforderung, die in den
USA seit etwa einem Jahrzehnt verstirkt diskutiert wird,'® hat im deutschen
Sprachraum bislang leider kaum Widerhall gefunden.

c) Der eschatologische Charakter der Ehe

Das Leiden am nicht-perfekten und schuldverhafteten Vorletzten —und zwar
auch an den gesellschaftlichen ,,Strukturen der Siinde®, in denen sich jede
Ehe vorfindet — birgt nun in sich die Herausforderung, den Blick auf die

'7C. Depoortiere / G. Greshake, The Impact of the Human Sciences on Marital Spirituality, in:
Intams Review 3(1997), 192-197, 195 (Ubers. d. d. Verf.).

'8 D. Emeis, Die Ehe christlich leben. Anregungen. Freiburg/Br. 1980, 60.

Vgl. u. a. R. D. Enright / R. P. Fitzgibbons, Helping clients forgive. An empirical guide for
resolving anger and restoring hope. Washington DC 2000; M. E. McCullough / K. I. Parga-
ment / C. E. Thoresen (Hg.), Forgiveness. Theory, research, and practise. New York 2000; R.
J. Murray, Forgiveness as a Therapeutic Option, in: the family journal 10(2001), 315-321.



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 268

letzte Wirklichkeit zu richten und der Einsicht Raum zu geben, dass es auch
in der Ehe primér darum geht, von Gott her und auf Gott hin zu leben. Wohl
ist im ehelichen Du eine sakramentale Konkretion der Gottesbeziehung ge-
geben, aber diese Konkretion kann nur gelingen, wenn das Bewusstsein
dafiir vorhanden ist, dass die tragende Wirklichkeit der Ehe eben die Got-
tesbeziehung des Paares wie auch jedes Einzelnen ist.

— Ehe ist also wesentlich konkretisierte, welthafte Gottesbeziehung:

Sie griindet im definitiven Ja Gottes zum Menschen und bildet somit ei-

nen Ort des ,,Seins in Christus®: Von der Liebe Gottes her erwichst den

Partnern die Moglichkeit, die Siinde der Ichverfallenheit auf Gemein-

schaft hin zu iiberwinden — eheliche Gemeinschaft, die in der Gottesbe-

ziehung wurzelt und sich auf diese hin 6ffnet.
— Ehe ist zudem eschatologisches Zeichen,

denn in der dynamischen Bezogenheit auf Gott und die Welt steht die Ehe

stets unter dem eschatologischen Vorbehalt: Sie ist — allen unrealistischen

Hoffnungen und falschen Heilsversprechungen zum Trotz — doch immer

nur ,,vorletzte* Wirklichkeit; zwar auf das ,,Letzte” hin bezogen, aber nie

in vollendeter Einheit, sondern immer nur im Modus der Hoffnung und
der Verheifung, dass die Liebe und ihre Werke bleibenden Bestand haben

(vgl. Gaudium et spes Nr. 39).

Aus diesem Bewusstsein heraus ist die Ehe aber zugleich befreit: Sie
braucht die Heilsverheilung nicht selbst einzulosen, sie kann sich dem
,Diktat der Diesseitigkeit*?® verweigern und darf unvollkommen sein, eben
weil sie sich in der eschatologischen Spannung weil3 — zwar noch unter der
Macht der Siinde, aber dennoch bereits unter der befreienden Wirklichkeit
der Versohnung.

Soist also auch in der Ehe zunéchst Gott ,,mit ungeteiltem Herzen* zu lie-
ben; auch Eheleute sind sich dessen bewusst, dass im Letzten nur Gott ihre
Sehnsucht erfiillen kann. Die Liebe zum Partner ist diesem semper maior
zwar nicht untergeordnet, weil die Liebe zu konkreten Menschen niemals in
prinzipieller Konkurrenz zur Gottesliebe steht, aber sie ist darin eingebettet.

3. Evangelische Rite in der Ehe
Wenn nun die christliche Tradition diesen Primat der Gottesliebe zu Recht

in die evangelischen Rite entfaltet hat, so folgt daraus, dass diesen auch in
einer christlichen Ehe wesentliche Bedeutung zukommt. Zwar wird in der

20U. Beck, Die irdische Religion der Liebe, in: ders. / Beck-Gernsheim Elisabeth, Das ganz
normale Chaos der Liebe. Frankfurt/M. 1990, 222-266, 237.



Ehe als eschatologische Existenz 269

Ehe Keuschheit nicht als vollige sexuelle Enthaltsamkeit, Armut nicht als
Besitzlosigkeit und Gehorsam nicht als Unterordnung unter einen Oberen
gelebt; dennoch stellen die Rite unverzichtbare Grunddimensionen auch der
ehelichen Spiritualitét dar.

Grundsitzlich ist daher eine Auffassung, wie sie u. a. Hans Urs v. Baltha-
sar vertritt, der den Ritestand als qualifizierte Nachfolge begreift und ihm
eine Radikalitdt und Ganzheit zuspricht, welche die iibrigen Christen so
nicht verwirklichen konnten, weil sie sich eben nicht radikal und ungeteilt
der Gottesliebe iiberlieBen,?! kritisch zu hinterfragen.

Der spirituellen Erfahrung von Eheleuten adédquater erscheint vielmehr
die Position Karl Rahners: Wenn jeder Christ zur Heiligkeit berufen ist, so
ist es prinzipiell jedem Menschen, der in seinem Leben Christus nachfolgen
will, aufgetragen, radikal und ungeteilt die Liebe zu Gott — und damit auch
zu den Menschen — zu leben. Die konkrete Lebensform, in der diese Aufga-
be realisiert wird, ergibt sich dann — wie oben bereits angedeutet — als je per-
sonlich-existentielle Berufung.?> Rahner sieht in diesem Zusammenhang die
wesentliche Bedeutung des Ritestandes in der prophetischen Zeichendi-
mension: Der Ritestand verweise durch den Totalverzicht in einer Eindeu-
tigkeit auf den Gottesbezug, die in der Ehe so nicht gegeben sei, weil diese
stets im Weltbezug und damit in der Ambivalenz verbleibe.?

Hier stellt sich jedoch die Frage, ob nicht auch der Ritestand insofern am-
bivalent ist, als er als Weltflucht missverstanden werden kann, wodurch die
inkarnatorische Wirklichkeit Gottes verschleiert wiirde. Eine gewisse Am-
bivalenz kommt somit beiden Lebensformen, der ehelichen wie der zoli-
batiren, zu. Zudem ist im Unterschied zu Rahner festzuhalten, dass auch der
Ehe eine nicht geringe prophetische Dimension zukommt, und zwar insbe-
sondere im heutigen soziokulturellen Kontext, wo sie nicht mehr den ,,Nor-
malfall“ darstellt: In ihrer Radikalitit als freiwillige Bindung an einen Men-
schen ,,in guten und in bosen Tagen, bis der Tod uns scheidet” verweist die
Ehe iiber die bloe Immanenz hinaus auf Gott als den einzig tragenden
Grund einer solchen Entscheidung. Zugleich bedeutet diese Bindung nicht
nur, aber immer auch Verzicht und Selbstbeschriankung.

Diese Fundierung der Ehe in der Gottesbeziehung l4sst sich nun anhand
der evangelischen Rite weiter entfalten.

2 Vgl. M. Scheuer, Die Evangelischen Rdte. Strukturprinzip systematischer Theologie bei H.
U. v. Balthasar, K. Rahner, J. B. Metz und in der Theologie der Befreiung. Wiirzburg 1990
(SST 1), 143-147.

22Vgl. K. Rahner, Uber die evangelischen Riite, in: ders. Schriften zur Theologie. Bd. 7. Ein-
siedeln 1966, 404-434, 412.

3 Vgl. K. Rahner, Anm. 22, 428.



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 270

a) Armut

Armut bedeutet in der Ehe zwar nicht Besitzlosigkeit; doch wenn Armut als

spirituelle Praxis die freie Zuriickweisung von Giitern bedeutet, so gilt das

mit Sicherheit auch fiir die Ehe — und zwar nicht nur fiir kinderreiche Fami-

lien, die auch in der EU eine signifikant erhohte Armutsgefdhrdung aufwei-

sen, sondern fiir alle Eheleute, die dem gemeinsamen Lebensprojekt Vor-

rang vor dem je eigenen einrdumen. Sie nehmen es in kritischer Abhebung

von den konsumistischen Plausibilititen der Gegenwart auf sich, fiir den

Partner und das Gemeinsame die personliche Verfiigungsmacht iiber den ei-

genen Besitz einzuschrinken und schaffen so eine Kultur evangelischer Ar-

mut, die sich in vier Dimensionen entfaltet.

— Armut als Loslassen von irdischem Besitz:
Die Lebenskultur der Ehe als Liebe ist, wenn man die altbekannte Unter-
scheidung von Erich Fromm in Anschlag bringen will, wesentlich eine im
Modus des Seins, nicht des Habens.?* Uberhaupt macht diese Art der Ar-
mut erst gemeinschaftsfahig: Eheliche Gemeinschaft kann nur in einer
Kultur des Teilens und der Solidaritidt entstehen. Diese Solidaritit nicht
an den Grenzen der Zweierbeziehung enden zu lassen, sondern als Auf-
trag zu verstehen, der in ,,Kirche und Welt*“ zu erfiillen ist, stellt eine der
wesentlichen spirituellen Herausforderungen der Ehe dar.

— Armut als Loslassen von vorletzten Sicherheiten:
Die Evangelische Armut ist eine Armut des Weges; es gilt, immer wieder
loszulassen und neu aufzubrechen. Das betrifft nicht nur materielle Si-
cherheiten, sondern auch ideelle: alles, woran man sein Herz klammern,
alles, wonach man siichtig werden kann. Die spirituelle Herausforderung
fiir die Ehepartner besteht hier darin, zu erkennen, dass sie nicht schon im
gelobten Land angekommen sind, sondern vielmehr in einer Exodus-Ge-
meinschaft stehen, die noch auf dem Weg ist. Ehe spirituell zu leben be-
deutet dann, sich auf einen offenen Prozess einzulassen, der immer wie-
der ungeahnte Herausforderungen mit sich bringt und neue Schritte der
Entwicklung fordert — vom einzelnen wie vom Paar gemeinsam.

— Armut als Loslassen des Anderen
ist wohl eine der wesentlichsten Herausforderungen fiir die Ehe: Nur,
wenn ich den Partner nicht besitzen will, wenn ich mich auch von meiner
Beziehungs-Sucht 16se, ist personale Begegnung in Freiheit moglich.

— Armut als Loslassen von sich selbst
ist hier die letzte Konsequenz: Die Ehe ist auch ein Ubungsfeld, sich
selbst frei zu machen von den eigenen ungeordneten Anhinglichkeiten,

2 E. Fromm, Haben oder Sein. Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft. Stuttgart
1976; vgl. auch ders., Die Kunst des Liebens. Frankfurt/M. 1980.



Ehe als eschatologische Existenz 271

um so offen zu werden fiir den Anderen, der mich beansprucht — und da-
mit fiir Gott als den ganz Anderen, das absolute Du.

b) Gehorsam

Wenn im Zusammenhang mit der Ehe vom Gehorsam gesprochen wird, so
sei zunichst festgehalten, dass es dabei keineswegs um autoritir-patriarcha-
le Rollenmuster geht. Vielmehr gilt auf dem Weg der Nachfolge der erste
Gehorsam stets und ausschlieBlich dem Willen Gottes, der sich in der Welt
unterschiedlich mitteilt. Auch in der Ehe bedarf es also zuallererst des Hin-
horens auf Gott — und das stellt in jedem Fall die erste Ausrichtung des Ge-
horsams dar.
— Gehorsam als Fragen nach dem Willen Gottes:
Gefragt ist hier eine Kultur der Unterscheidung der Geister, die sowohl ei-
ne personliche als auch eine gemeinsame ist: Jeder Partner hat je neu nach
dem Willen Gottes fiir sich selbst zu fragen, aber ebenso beide gemein-
sam nach dem Willen Gottes fiir sie als Paar: Wie kann ich, wie konnen
wir gemeinsam Christus besser nachfolgen?
— Gehorsam als Selbstannahme:
Dieses gehorsame Auf-Gott-Horen ist nur auf dem Boden einer grundle-
genden Selbstannahme mdoglich, denn in dieses mein konkretes
Menschsein hinein spricht sich Gott aus — und zwar konkret durch die
Menschen um mich herum, an denen mir der Anspruch des Fiir-andere-
Daseins aufgeht.
— Gehorsam als Aufeinander-Héren:
Hier ist das benediktinische Verstindnis hilfreich, das den Gehorsam
primir als Aufeinander-Horen versteht. Gehorsam meint dann die Bereit-
schaft, ,,sich auf die Gemeinschaft einzulassen, seine eigenen Bediirfnis-
se nicht absolut zu setzen* und im gemeinsamen Hinhoren auf Gott zu
erfahren, ,,wie wir konkret eine Antwort geben konnten auf die Zeichen
unserer Zeit“.”
Dieses Aufeinander-Horen in der Partnerschaft wird in der Ehe an unter-
schiedlichen neuralgischen Punkten sehr konkret: in der Entscheidung iiber
die Kinderzahl, das Berufs- und Lebensumfeld, iiber Beziehungen zu Her-
kunftsfamilien, Freundeskreisen etc. Grundsitzlich zeigt sich in einer sol-
chen gemeinsamen Entscheidungsfindung aus dem Glauben die Grundhal-
tung eines dialogisch gelebten, diskreten Gehorsams, der zwar nicht in der
Unterordnung unter einen Oberen besteht, wohl aber im Verzicht auf

% A. Griin / A. Schwarz, Und alles lassen, weil Er mich nicht lifit. Lebenskultur aus dem
Evangelium, Freiburg/Br. 1995, 62.



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 272

Selbstdurchsetzung und in gegenseitiger Unterordnung, die es erst moglich
macht, sich dem Anliegen des Partners zu 6ffnen.

c) Keuschheit

Dass auch die Ehe mit Keuschheit zu tun hat, iiberrascht nicht, wenn man

mit diesem Wort nicht nur Enthaltsamkeit meint, sondern sie aus einer posi-

tiveren Sicht der Sexualitit heraus als deren personale Integration in das

partnerschaftliche (Zusammen-)Leben versteht, wie z. B. der Erzbischof

von Baltimore, William Kardinal Keeler, in einem Hirtenbrief ausfiihrt:

,,Keuschheit meint nicht Tabus, sondern Integration. Sie betrifft die emotio-

nale und spirituelle Ganzheit der menschlichen Person auf dem Gebiet der

Sexualitt. 2

— Keuschheit als Integration der eigenen Sexualitét
beginnt zunidchst mit der Annahme der eigenen Sehnsiichte und Begren-
zungen.”” Erst auf dieser Basis ist es moglich, die eigene Sexualitét so zu
kultivieren, dass eine herrschaftsfreie und ehrfiirchtige personale Begeg-
nung mit dem Partner moglich wird — eine Begegnung, die immer — auch
in der Ehe — ein Moment des Verzichtes mit sich bringt, vor allem den
Verzicht darauf, die eigenen Wiinsche auf Kosten anderer durchzusetzen.
Ausgehend von dieser Basis versteht sich

— Keuschheit als Ehrfurcht vor dem anderen,
was primér die Achtung des Partners als Person in seiner absoluten Ei-
genstindigkeit meint. Keuschheit in der Ehe bedeutet so eine Kultur der
erotischen Liebe, die nicht egozentrisch, sondern als Einander-Entspre-
chen und wechselseitig bereicherndes Miteinander gelebt wird: Liebe oh-
ne Nebenabsichten, ohne eigensiichtige Motive, ohne Herrschaftsstreben
—in AusschlieBlichkeit und Treue.

— Keuschheit als Einander-im-Letzten-entzogen-Sein:
Diese Dimension wird insbesondere von der feministischen Theologie
eingebracht, wenn sie Jungfrdulichkeit wesentlich als Freiheit von
Fremddefinitionen definiert. Maria als Jungfrau versteht sich nicht von
ithrem Mann, nicht von ihrem leiblichen Vater her, sondern allein von
Gott; Selbststand und Gottesbeziehung sind so jeder menschlichen Bezie-
hung — auch der ehelichen — voraus.? Das gilt gerade auch fiir die sexuel-

2 W. Keeler, Pastoral Statement: Marriage, Sexuality and Chastity (2001), in: Origin
30(2001), 521-524, 523 (Ubers. d. d. Verf.).

¥ Vgl. W. Miiller, Keuschheit als Ja zur Sexualitdt, in: W. Miiller / M. Scheuer / A. Herzig,
Frei zum Leben. Die Weisheit der evangelischen Rite. Wiirzburg 1996, 11-46, 14.

2 Vgl. S. A. Spendel, Maria heute, in: Worterbuch der Feministischen Theologie. Hg. v. E.
Gossmann u. a.. Giitersloh 22002, 396-398.



Ehe als eschatologische Existenz 273

le Begegnung: Sie ist Begegnung von eigenstindigen und auf Gott bezo-
genen Menschen, die dem Partner gerade in ihrer wechselseitigen Hinga-
be im Letzten doch entzogen bleiben.
Die daraus sich ergebende Ehrfurcht vor den anderen ist es, die die Keusch-
heit der zolibatiren wie der verheirateten Menschen ausmacht und die
grundsitzlich allen Menschen gilt, ob man ihnen nun in sexueller Begeg-
nung gegeniiber tritt oder nicht.

Schlussgedanken

Was hier anhand der evangelischen Rite aufgezeigt werden sollte ist, dass
fiir die Ehe — mutatis mutandis — nichts anderes gilt, als was jede christliche
Lebensform und Spiritualitit grundsitzlich und wesentlich prigt: Dass sie
in der existentiellen Ausrichtung auf Gott als den letzten Grund meines
Selbstseins den Primat der Gottesbeziehung realisiert. Von Ihm her ist alles
zu erwarten, und hier und heute ist die Ndhe Gottes schon anfanghaft er-
fahrbar — gerade auch im und durch den Ehepartner. Zugleich steht die Ehe
unter dem eschatologischen Vorbehalt: in der Welt, aber nicht von der Welt;
in der bedridngenden Situiertheit von Fragmentaritit und Schuldbedrohtheit,
zugleich aber dynamisch ausgerichtet auf die schon angebrochene und in
Fiille verheiflene Erlosung.

Das bedeutet nun, dass die Ehe nicht als Christentum zweiter Klasse un-
terhalb der ,besseren zolibatdren Lebensform des Ritestandes rangiert,
sondern dass beide Formen christlichen Lebens prinzipiell gleichwertig
sind. Beide realisieren christliche Existenz und beide sind dem entspre-
chend im Vollsinn des Wortes als ,,Berufung* zu qualifizieren. Dabei stehen
sie keineswegs in Konkurrenz zueinander, sondern in wechselseitiger Ver-
wiesenheit: Auf je eigene Weise zeigen beide, was christliches Leben als es-
chatologische Existenz bedeutet.

Dabei kommt heute sicher deutlicher als frither auch in der Ehe jene pro-
phetische Dimension zum Tragen, die den evangelischen Rite eigen ist:
Christlich gelebte Ehe erscheint als Gegenbild zum aktuellen neoliberalen
Konzept der riicksichtslosen Gewinnmaximierung bei geringstmoglichem
Aufwand (Armut); sie zeigt gegen die unhinterfragte Plausibilitét individu-
alistischer Selbstverwirklichung die fundamentale Bedeutung der Gemein-
schaft und des Miteinander auf (Gehorsam); und sie setzt an die Stelle des
ichbezogenen, moglichst verantwortungsfreien Auslebens der ,,eigenen*
Sexualitit die ein Leben lang partnerschaftlich zu gestaltende Kultur eroti-
scher Beziehung (Keuschheit). So vertrauen sich Ehepartner einander an in
die Ungesichertheit der Geschichte hinein, allein aufgrund der Heilsver-



Gunter M. Priiller-Jagenteufel 274

heiung Gottes, die ihre gegenseitige Treuezusage ermoglichend trdgt. In
Armut, Gehorsam und Keuschheit, d. h. im tapferen, niichternen und lieben-
den Loslassen des Eigenen auf Gottes VerheiBung hin, bewihrt sich das
freie Ja-Wort der Eheleute.?

Dass die Realisierung dessen stets nur fragmentarisch gelingt, ist nicht
nur eine menschliche Selbstverstindlichkeit; es ist vielmehr eine theologi-
sche Notwendigkeit, weil es direkt aus dem eschatologischen Charakter
christlicher Existenz folgt. Aber selbst wenn die hier gebotene Darstellung
somit zwangsldufig den Charakter des Idealtypischen aufweist und dem ent-
sprechend nicht primir nach den faktisch gelebten Gestalten der Ehe gefragt
wurde, sondern nach dem, was Ehe als Sakrament sein konnte und — ethisch
gewendet — auch sein sollte, so haben solche idealtypischen Betrachtungen
doch ihren unaufgebbaren Wert: Sie entwickeln ein Vor-Bild, d. h. ein Vor-
ausbild dessen, was als Vollendung zwar noch aussteht, aber nichtsdestowe-
niger schon angebrochen ist und verwirklicht sein mochte. So nimmt dieser
Beitrag denn auch das Recht fiir sich in Anspruch, das allen Theologien von
Zolibat und Ritestand fraglos zugestanden wird: Den Modellcharakter des
theologischen Vor-Bildes herauszuarbeiten, ohne zu moralisieren, aber im
vollen Wissen um die Begrenztheit und Briichigkeit jeder konkreten Reali-
sierung.

Vielleicht ermdglicht es ja gerade die abnehmende Zahl der kirchlichen
EheschlieBungen, die sicherlich auch bedauerlich ist, dass sich christliche
Ehepaare dessen mehr bewusst werden, dass sie in ihrer Ehe eine konkrete
Form der Christus-Nachfolge gewéhlt haben und damit eine zeichenhafte,
prophetische Existenzform leben.

2 Vgl. A. Wollbold, Fehlt eine Spiritualitit der Ehe? In: GuL 75(2002), 183-192, 190;
R. Miggelbrink, Ist die Ehe ein Sakrament? In: GuL 74 (2001), 193-209.



