
Ikone und Moderne

Notizen zur Ausstellung „Als Chagall das Fliegen lernte"

Andreas Hoffmann, Frankfurt am Main

Der Beginn der Moderne war eine Entfesselung von Energien, die die Men-
schen in Atem hielt. Ideen und Ideologien veränderten die Welt im 20. Jahr-
hundert und brachten Krisen und Kriege, den Mondbesuch und die Atom-
bombe. Man ging daran, das Menschsein neu zu definieren, absolut neu, ab-
solut modern. Die künstlerischen Avantgarden fingen den Zeitgeist ein und
wurden zu Ideengebern für eine neue Welt. Überlegen sah man auf die Welt
vor den modernen Zeiten mit ihrer Geschichte, ihrer Religion, ihrer Tradi-
tion. Fast nostalgisch nahm man die Tradition nur noch als Inspiration, wie
man aus der unbeschwerten Kindheit zitiert. Die Kunstwelt in Paris ent-
deckte die Kunst der „Primitiven" für sich als noch „unverdorbene" reine
Kunst, wie aus der Kindheit der Menschheit, ohne sie allerdings im Kontext
der jeweiligen Kultur wirklich verstehen zu wollen. Die Abstraktionskraft
der afrikanischen Plastik in der Stilisierung von Natur inspirierte Picasso
und Braque. Sie entwickelten daraus den Kubismus. Holzschnittartig, kan-
tig wurden Gesichter und Stillleben in ihren elementaren Formen wiederge-
geben.

Diese Haltung, sich von der „ursprünglichen" Volkskunst inspirieren zu
lassen, fand ihre Vertreter auch in der Avantgarde russischer Künstler. Man
richtete dabei den Blick auf die eigene Bild-Tradition, die man in Russland
in Form von Ikonen ständig vor Augen hatte. Wie man ein kubistisches
Werk von Picasso besser versteht, wenn man eine afrikanische Plastik dane-
ben hält, so erhält man plötzlich den Schlüssel für viele Werke russischer
Künstler, wie von Kasimir Malewitsch, Alexei von Jawlensky, Marc Chagall
und Wassily Kandinsky, wenn man sie mit Ikonen vergleicht. In der Kunst-
geschichte wurde dies schon vielfach untersucht. In Ausstellungen mit ku-
bistischen Werken wurden afrikanische Plastiken gestellt, aber die russische
Avantgarde und die Ikonen wurden bislang in keiner Ausstellung so um-
fangreich gezeigt, wie dieses Jahr von Februar bis April im Frankfurter Iko-
nen-Museum unter dem Titel „Als Chagall fliegen lernte". Die Kuratorin Dr.
Snejanka Bauer hat Werke russischer Avantgarde neben Ikonen gehängt, so
dass die Beziehungen sofort augenscheinlich werden. Die Ausstellung legt
die Quelle der Inspiration offen, so dass die Phase der Bildfindung nach-
vollziehbar wird. Die radikalen Bildideen der revolutionären Künstlerseelen
werden dadurch noch plastischer. Neben den Ikonen dienten den Künstlern



Andreas Hoffmann 276

der Avantgarde in Russland auch der so genannte „Lubok" bzw. die „Lub-
ki", die Volksbilderbögen, als Inspiration. Auch sie wurden in der Ausstel-
lung gezeigt. Die Lubki sind aus der Ikonenkunst entstanden und waren erst
nur billige Druckikonen auf Papier für das einfache Volk. Nach und nach
wurden die Themen auch weltlich, so dass die Lubki ein Spiegel der Politik
und Gesellschaft wurden. Kandinsky sammelte Lubki und vor allem seine
Holzschnitte sind direkt aus dieser Inspirationsquelle hervorgegangen.
Auch die Farbigkeit der russischen modernen Kunst ist mit den Lubki ver-
bunden. Die meist nur in Schwarz gedruckten Bilderbögen wurden von
Hand koloriert. In der Freiheit des Kolorierens wurden oft nur mit wenigen
Pinselstrichen grelle Farbkleckse über den Druck verteilt. Diese Farbklecks-
Technik finden wir etwa bei Jawlensky wieder, in dessen Gesichtern die Far-
be ein ähnliches Eigenleben bekommt. Farbflecke beginnen zu tanzen und
beginnen die Gesichter aufzulösen.

Nach der Oktoberrevolution 1917 führt Lenin den Kommunismus ein.
Die Bewegung startet mit einer großen Euphorie, die auch die Kunstschaf-
fenden erreicht. 1918 wird Marc Chagall zum Kommissar der bildenden
Künste in Witebsk ernannt. Er wird Direktor einer neu gegründeten Kunst-
hochschule, in der dann auch Kasimir Malewitsch lehrt. Beide versuchen
auf ihre Art, die Revolution in ihre Arbeit aufzunehmen. Chagall stattet po-
litische Umzüge mit seiner Bilderwelt aus. Seine bunten Fabelwesen und die
Propaganda des Kommunismus sind allerdings eine seltsame Kombination.
Mit ideologischem Ernst reagiert Malewitsch: Eine neue Gesellschaft brau-
che eine neue Kunst. So entwickelt er eine neue Kunstrichtung, die mit mo-
dernem Denken einen Strich unter die Vergangenheit zieht. Kurz nach Le-
nins Manifest veröffentlicht Malewitsch sein Manifest „Vom Kubismus zum
Suprematismus". Eine reine Geometrie soll die Kunst von aller Gegen-
ständlichkeit befreien. Mit großen Reden gewinnt Malewitsch die Studenten
der Kunsthochschule in Witebsk für sich. Mit ihnen organisiert er Umzüge.
Auf großen Tafeln werden Rechtecke und Quadrate durch die Straßen getra-
gen. Malewitsch hält nur die abstrakte Kunst für wahrhaft revolutionär. Als
Chagall diesen Ideen nicht folgt und seiner Malweise treu bleibt, beginnt
Malewitsch gegen Chagall zu agieren. Chagall hält diesem Druck nicht
mehr stand und setzt sich erst nach Petrograd, dann nach Moskau und
schließlich über Berlin nach Paris ab. Malewitsch wird neuer Direktor der
Kunsthochschule und beginnt, sie in eine suprematistische Akademie zu
verwandeln.



Ikone und Moderne 277

Kasimir Malewitsch

In der Kunstgeschichte wird Malewitschs „Schwarzes Quadrat auf weißem
Grund" nicht nur zum Hauptwerk des Suprematismus, sondern auch zur
Ikone der Moderne schlechthin. In einem Brief 1920 schreibt Malewitsch:
„In ihm, dem Quadrat, sehe ich das, was die Menschen einstmals im Ange-
sicht Gottes sahen.."' Die orthodoxe Welt hat das Gesicht Gottes immer vor
Augen. Es ist das Gesicht Christi, das vor allem im Bildtypos des Pantokra-
tors oder des Archeiropoietos, auch Mandylion genannt, den Gläubigen im-
mer präsent ist. Nach einer Legende ist es das „ungeschaffene" Bild Christi,
„nicht von Menschenhand gemalt", also in griechischer Sprache der
„Archeiropoietos". Analog zur westlichen Legende von dem Schweißtuch
der heiligen Veronika wird die Legende der Ostkirche mit König Abgar von
Edessa verbunden, der krank geworden, einen Abgesandten zu Jesus
schickt, mit der Bitte um ein Bild Christi, dessen Anblick allein ihn wieder
gesund zu machen vermag. Jesus selbst drückt sein Gesicht in ein Tuch und
hinterlässt daraufsein Abbild. Dieses wird König Abgar überbracht, er sieht
es und wird gesund. Nach der Legende bildet dieses Tuch, das Mandylion,
die Vorlage für alle Christusbilder der Ostkirche. Ihre Authentizität ist für
Gläubige durch Christus selbst gegeben. Malewitsch kennt die ostkirchliche
Frömmigkeit. Er sieht die Menschen vor den Bildern beten. Durch die Alte-
rung der Oliva, der Schutzschicht der Ikonen, die aus Leinöl besteht, sind
viele Ikonen fast schwarz geworden. Die Oliva dunkelt nach im Laufe der
Zeit und zieht den Ruß von Weihrauch und Kerzen an. Es ist das Phänomen
der „schwarzen Ikonen", etwa auch der schwarzen Madonnen, die gar nicht
schwarz gemalt wurden, sondern durch äußere Einflüsse fast schwarz wur-
den. Wenn man also vor einer Ikone beten kann, die fast schwarz ist, warum
also nicht gleich vor einem schwarzen Rechteck beten? Und warum kirchli-
che Traditionen, wenn man sich in diesem schwarzen Rechteck auch gleich
an das Geistige schlechthin wenden kann? Malewitsch begründet eine neue
Kunstreligion. Er hängt suprematistische Bilder in die „schöne Ecke", die in
orthodoxen Wohnungen immer von Ikonen geschmückt ist, und er zieht in
Prozessionen mit Quadrat, Kreuz und Kreis durch die Straßen, wie auch
Ikonen zu besonderen Festtagen in die Öffentlichkeit getragen werden. Sei-
ne Vorstellungen von einer modernen Welt richten sich wie der Kommunis-
mus gegen kirchliche Tradition. Malewitsch wird zum Bilderstürmer einer
neuen Gesellschaft. Seine Kunst nimmt Bezug auf die Ikone, will sie revo-
lutionär vergeistigen und ablösen. Seine Bildfindung wird so aber auch zu

1 W. Kambartel, Konstruktivismus in Osteuropa, in: Propyläen Kunstgeschichte. Bd. 12,
213.



Andreas Hoffmann 278

einer Antwort auf das Bilderverbot des Dekalogs. Natürlich berücksichtigt
auch die Orthodoxie das Bilderverbot. Gott Vater darzustellen ist nicht er-
laubt, auch wenn manche Maler sich nicht daran halten. Gottesbild ist nur
die Christusikone durch Fleischwerdung des Logos und durch die Abgar-
Legende als „ungeschaffenes Bild". Hier verweist das Abbild auf das Ur-
bild, das Bild auf Christus selbst, Christus wiederum auf Gott. Aber diese
Theologie wurde schon in den Bilderstreitigkeiten des 8. und 16. Jahrhun-
derts angefochten. Hier zeigen Malewitschs Bilder eine neue Dimension
auf. Als erster verbildlicht Malewitsch eine Form von negativer Theologie.
Gott kann und darf man nicht darstellen, also machen wir ein schwarzes
Quadrat als Anti-Bild, eine definitive Lösung für die Bildlosigkeit des jü-
disch-christlichen Glaubens. Auch die jüdische Welt in Witebsk verstand
dies, da die Synagoge ja noch mehr vom Bilderverbot geprägt ist als die Kir-
che. Malewitsch erhielt dort mehr Zustimmung als Chagall, der als jüdischer
Künstler am Gegenstand festhielt. Aber als Anti-Bild macht sich Male-
witschs „Schwarzes Quadrat auf weißem Grund" dann auch selbst überflüs-
sig, als Philosophie des Alles ist es zugleich die Philosophie des Nichts.

Wassily Kandinsky

In der Schrift „Über das Geistige in der Kunst" entwickelt Kandinsky die
theoretische Grundlage vor allem der abstrakten modernen Kunst: „Die
Farbe ist die Taste. Das Auge ist der Hammer. Die Seele ist das Klavier mit
vielen Saiten. Der Künstler ist die Hand, die durch diese oder jene Taste
zweckmäßig die menschliche Seele in Vibration bringt. So ist es klar, dass
die Farbenharmonie nur auf dem Prinzip der zweckmäßigen Berührung der
menschlichen Seele berühren muss. Diese Basis soll als Prinzip der inneren
Notwendigkeit bezeichnet werden "2. Die Theorie einer „autonomen" Kunst
wird geboren. Die Kunst wird als Sprache gesehen, die im Kern auf die See-
le des Menschen unabhängig von Raum und Zeit wirkt. Kandinsky spricht
vom „Element des Rein- und Ewig-Künstlerischen, welches durch alle Men-
schen, Völker und Zeiten geht, im Kunstwerke jedes Künstlers, jeder Nation
und jeder Epoche zu sehen ist und als Hauptelement der Kunst keinen Raum
und keine Zeit kennt"\ So ist dieses Prinzip des Rein- und Ewig-Künstleri-
schen für Kandinsky, natürlich auch in der Ikone enthalten, in Komposition
und Farbgebung, in Struktur und Dynamik. Doch Kandinsky will ähnlich
wie Malewitsch durch den Verzicht auf den Gegenstand eine noch reinere

2 W. Kandinsky, Über das Geistige in der Kunst. 10. Aufl. (Benteli Verlag) Bern 2004, 64.
3 Ebenda, 80.



Ikone und Moderne 279

Kunst schaffen. Wo Ikonen Menschen abbilden, die die Heilsgeschichte er-
zählen, versucht Kandinsky möglichst geschichtslos und allgemeingültig,
sich ganz auf die „reinen" Elemente der Kunst zu konzentrieren. Der Maler
der Ikone arbeitet inspiriert vom Heiligen Geist, aber immer vermittelt und
eingebettet in kirchlicher Tradition. Im orthodoxen Sinn sind natürlich auch
die Ikonen auf das Reine und Ewige bezogen, auf die Urbilder, die geistigen
Vorbilder der Ikonen, also im Falle einer Christusikone auf Christus selbst.
Einem Ikonenmaler sind Farbe und Komposition nur insofern wichtig, als
sie eine theologische Bedeutung haben und sowohl erzählerisch als auch
symbolisch Sinn stiften. Die orthodoxe Theologie ist es, die die „innere Not-
wendigkeit" der Ikonen ausmacht. Kandinsky versucht diese „innere Not-
wendigkeit", die ihn beim Malen leitet, genauer zu definieren und gerät da-
bei in eine vage Mystik: „Sein offenes Auge soll auf sein inneres Leben ge-
richtet werden und sein Ohr soll dem Munde der inneren Notwendigkeit
stets zugewendet sein... Dieses ist der einzige Weg, das Mystischnotwendige
zum Ausdruck zu bringen. Alle Mittel sind heilig, wenn sie innerlich not-
wendig sind. Alle Mittel sind sündhaft, wenn sie nicht aus der Quelle der in-
neren Notwendigkeit stammen "4. Durch die abstrakte Malerei versucht Kan-
dinsky einen direkten Zugang zur Seele des Menschen zu erreichen, doch in
der Euphorie der Moderne übersieht er, wie die Seele des Menschen geprägt
ist von den Bildern und der Geschichtlichkeit dieser Welt. Um das Geistige
darzustellen, setzen die Religionen immer auf Symbole und Symbolsyste-
me, die ihre Geschichte haben, und vermitteln zwischen Welt und Himmel.
Das Reingeistige wird nur im Sinne einer Fleischwerdung sichtbar. Kan-
dinskys Mystik will die Welt hinter sich lassen und im Himmel der Farben
und Formen schwelgen. Das ist einerseits ein Genuss, aber andererseits
kann die abstrakte Malerei ihre religiös aufgeladenen Theorien wohl kaum
einlösen.

Marc Chagall

Auch Marc Chagall hat sich in seiner Malerei von den Ikonen anregen las-
sen: ,,/c/z habe immer danach gestrebt, mich von der Volkskunst anregen zu
lassen, genauso wie von jeder großen Kunst, die auf das Volk einwirkt. Des-
halb habe ich in Russland immer die Ikonen geliebt. In ihrer Plastik liegt oft
etwas Magisches, Unwirkliches, und die Farben sind wie ein Leuchten, das
die Nacht erhellt"5. Die christliche Orthodoxie bleibt Chagall fremd. Seine
4 Ebenda, 84.
5 E. Roditi, Dialoge über Kunst. Aus dem Englischen übertragen von A. E. Leroy, Wiesbaden
1960,38.



Andreas Hoffmann 280

Heimat ist das Judentum chassidischer Prägung, das ihn als Kind in Witebsk
tief prägte. Vielleicht ist es gerade diese Verwurzelung im Chassidismus, die
ihn skeptisch macht gegen jede Form von Ideologie, sei sie politisch oder
künstlerisch. Der Chassidismus kennt Ekstase und Mystik, das Wunderbare
und das Heilige, aber es ist auch der Glaube der einfachen Leute und der
Glaube im ganz normalen Alltag. Chagall flieht vor der abstrakten Malerei
des Suprematismus mit seiner fast schon ideologischen Ausrichtung und
verlässt Witebsk. Chagall stellt sich quer zur Moderne. In „Mein Leben"
schreibt er: „Nieder mit Naturalismus, Impressionismus und realistischem
Kubismus... Was ist das für eine Epoche, die Hymnen an die Technik singt
und die den Formalismus vergöttlicht"...Ich persönlich glaube nicht, dass
wissenschaftliche Bestrebungen der Kunst dienlich sind. Kunst scheint mir
vor allem ein Seelenzustand zu sein "6. Chagalls Bilderwelt ist nicht auf das
reale Abbilden bezogen, sondern inszeniert das Bild als Bühne der Seele.
Auch die Ikone bildet nicht ab, sondern erzählt vom Glauben in einer der
Wirklichkeit entfremdeten Weise. So trifft Chagall als Künstler der Avant-
garde in vielen Aspekten wieder formal auf die alte Bildwelt der Ikone: In
der Ikonenmalerei gibt es keine klare Perspektive, Gegenstände sind von
mehreren Seiten gleichzeitig sichtbar. Auch gibt es die Bedeutungsperspek-
tive; je nach Bedeutung werden Figuren größer und kleiner dargestellt.
Auch die Farbigkeit ist nach der Bedeutung gewählt. Figuren können durch-
aus durch die Luft fliegen. All dies kann man auch bei Chagall sehen. Eine
Kunst der Avantgarde gönnt sich also wieder diese Freiheit der Darstellung,
die für die Ikonenmalerei so typisch ist. Thematisch nimmt Chagall in sei-
ner Arbeit Bezug zu den Bildern und Symbolen von Judentum und Chris-
tentum. Seine Bilder beziehen sich auf gelebte Religion, die aber aus dem
subjektiven Blickwinkel des Künstlers betrachtet, auch ganz neue Bezüge
offenbaren.

Alexei von Jawlensky

Auch Alexei von Jawlensky findet in seiner letzten Schaffensperiode zu ei-
ner Bildform, die in vielfacher Weise mit der Ikone verglichen werden kann.
Eine fortschreitende Lähmung machte ihm in den letzten Lebensjahren bis
zu seinem Tod 1941 zu schaffen. Eine Arthritis schränkte seine Möglichkei-
ten zu malen immer weiter ein. So reduzierte er den malerischen Ausdruck
auf das Wesentliche. Mit einfachen Pinselstrichen malte er auf dem immer
gleichen kleinen Format abstrakte Gesichter. So entstanden etwa 1050 Bil-

1 M. Chagall, Mein Leben. Frankfurt am Main 1959, 108 f. und 113.







Ikone und Moderne 281

der, die „Meditationen". Schon 1918 hatte er ein reduziertes Gesicht gemalt
und es „Urform" genannt. In den „Meditationen" erhalten die Gesichter ei-
ne religiöse Dimension, die ja auch im Titel seinen Ausdruck findet: „Das
Gesicht ist für mich nicht ein Gesicht, sondern der ganze Kosmos "7. Das
Gesicht wird Ausdruck für das Allumfassende. Die Gesichter als Spiegel
der Seele werden Spiegel der Weltseele. Im Prinzip ist das orthodoxe Bild-
theologie, im Gesicht Christi spiegelt sich Gott. Dieses „Spiegeln" ist ganz
im platonischen Sinn gedacht, das Urbild wirft seinen Schatten. Mit Schat-
ten müssen wir vorlieb nehmen. Wir können das Wahre nur erahnen. So ist
auch das serielle Malen Jawlenskys zu verstehen. Immer wieder materiali-
sieren sich neue Aspekte eines Urbildes. Auch die Ikone wird in einer sol-
chen seriellen Malweise hergestellt. Sie wird von den Ikonenmalern nicht
kalt kopiert, sondern die alte Form wird in der Präsenz des Heiligen Geistes
zu neuem Leben erweckt. Das Gesicht des Menschen als Imago Dei wird
zum Bild Gottes. Jawlenskys Meditationen sind keine Ikonen, aber sie voll-
ziehen wohl am dichtesten auf neue Weise den Geist der Ikonen. In ihrer Sti-
lisierung werden die Gesichter zu Kreuzen. Auch die Lichtsymbolik der
Ikonen, der tief leuchtende Goldgrund mit dem Weiß des Kreidegrundes,
findet sich auf den Meditationen. Trockene Pinselkratzer lassen die weiße
Grundierung durchleuchten.

Die Ausstellung zeigt auf augenscheinliche Weise, wie die moderne
Kunst weiterhin vom Heiligenbild profitiert. Das Bild wird immer noch als
Träger eines Geistigen verstanden, wenn auch dieses „Geistige" sehr unter-
schiedlich und oft sehr vage definiert wird. Eine „autonome" Kunst, frei und
unabhängig entwickelt, versucht sich auch in einem irgendwie gearteten
Transzendenten zu verorten. Für das Verhältnis von Kunst und Religion
wird mit der Moderne ein neues Kapitel aufgeschlagen, ein schwieriges und
zugleich sehr spannendes Kapitel.*

7 R. Gollek, Der Blaue Reiter im Lenbachhaus München. Katalog der Sammlung, 1974, 46.
* Begleitend zur Ausstellung ,Als Chagall das Fliegen lernte" fand im Ikonenmuseum vor
den Werken eine „Sehschule" statt mit Dr. Snejanka Dobrianowa-Bauer, Rektor Dr. Stefan
Scholz (Kath. Akademie Rabanus Maurus) und Pfarrer Andreas Hoffmann (Ev. Stadtkir-
chenarbeit Museumsufer). Die Ausstellung wird nach Thessaloniki gehen und dort der kultu-
relle Beitrag Deutschlands zur Olympiade in Griechenland sein. Zur Ausstellung ist ein
mehrsprachiger Katalog erschienen: S. Dobrianowa-Bauer, Als Chagall das Fliegen lernte -
von der Ikone zur Avantgarde. Legat Verlag.




