AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Benedikt und Europa

Papst Gregor der Grofse hat uns im zweiten Buch seiner Dialoge die Vita des HI.
Benedikt hinterlassen. Er selbst hat Benedikt nicht mehr personlich gekannt, beruft
sich aber auf mehrere Gewdhrsmdnner, die den Ménchsvater auf Montecassino
noch erlebt hatten.

Diese Lebensbeschreibung hat im ganzen Mittelalter in unserem Orden eine be-
deutende Rolle gespielt. Mit der Aufkldrung begann man dann, an der Geschicht-
lichkeit dieser Vita zu zweifeln, weil sie voller Wunderberichte ist, zumal in der Re-
gula Benedikts von solchen Wundern nichts berichtet wird. In letzter Zeit hat man
dem Text Gregors wieder mehr Interesse zugewandt.

Ich selbst, der ich seit anndhernd 70 Jahren zu den S6hnen Benedikts gehdre, ha-
be wihrend des Krieges, den ich als Sanitdter in Russland mitmachte, Erlebnisse
mit unserem Ordensvater gehabt, die mich zu einer positiveren Beurteilung von
Gregors Vita gefiihrt haben.

Im Folgenden geht es nicht um Wunderberichte nach Art der alten Vita, sondern
um Wirkungen, die im Laufe der Jahrhunderte von Benedikt und seinem Orden aus-
gegangen sind. Konnte man diese nicht auch als ,, Wunder“ in einem etwas anderen
Sinn verstehen?

Vorgeschichte

Einen groflen Einschnitt in die Geschichte des Christentums und Europas brachte
die ,,Konstantinische Wende* (312). Vorher war die Zeit der Verfolgungen. Jetzt
wurde durch das Toleranzedikt die christliche Botschaft gesellschaftsfiahig. Vorher
war es gefihrlich, ein Christ zu sein. Jetzt fing es an, gefiahrlich zu werden, kein
Christ zu sein. Als vollends durch Kaiser Theodosius das Christentum zur Staatsre-
ligion erkldrt wurde (381), setzte der Zustrom der Opportunisten ein. Verweltli-
chung und Politisierung drohten die Substanz des Christentums zu zerstoren. In die-
ser Situation entstand das Monchtum aus der Mitte der Christenheit. Immer wieder
entstanden im Laufe der Kirchengeschichte Ordensgemeinschaften, die angesichts
auftretender Verfallserscheinungen fiir Reformen sorgten und der Christenheit neue
geistliche Impulse zufiihrten. Sie haben sich bis heute als Gegenkraft gegen diese
immer noch drohende Verbiirgerlichung des Evangeliums bewihrt. Sie entstanden
nicht auf Beschluss von Synoden oder eines Konzils oder gar auf Weisung eines
Papstes. Immer war es so, dass Gott eine einzelne Personlichkeit berief, sich IHM
ganz zu eigen zu geben. Um diese Menschen versammelten sich Gleichgesinnte. Ei-
ne Gemeinschaft, ein Orden entstand.

Benedikt war nicht der erste Monch. Vor ihm gab es das Monchtum in der 4gyp-
tischen Wiiste, gab es den Vater des dstlichen Monchtums, Basilius, und im Westen



Aus dem Leben der Kirche 303

den Monchsbischof Martinus. Benedikt wurde jedoch mit seiner ,,Regel* zum Vater
des abendldndischen Ménchtums.

Papst Paul VI. hat den heiligen Ordensvater Benedikt zum Patron Europas er-
klart. Was hat dieser Titel zu bedeuten? Welche Rolle spielt Benedikt in der eu-
ropdischen Geschichte? Sicher ist, dass Benedikt an solche Perspektiven nicht ge-
dacht hat. Zwar ergibt sich aus manchen Bestimmungen seiner Ordensregel, dass er
liber Montecassino hinaus geplant hat und durchaus auch Klostergriindungen in
»anderen Gegenden* im Auge hatte. Aber sein Lebensthema war die Gottsuche, und
seine Kldster sollten ,,Schulen fiir den Dienst des Herrn* sein. Dass Benedikt fiir die
Kultur Europas mafigebend wurde, liegt in der Konsequenz des Herrenwortes: ,,Su-
chet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und alles Ubrige wird euch
dazu gegeben werden®. Es handelt sich somit um ,,Nebenprodukte*, worauf im Fol-
genden zu achten ist. Sobald man diese Nebenprodukte zur Hauptsache macht, tritt
eine Degeneration ein. Es gilt, die Hauptsache immer wieder Hauptsache sein zu
lassen.

Die Dichterin Gertrud von le Fort hat es so gesagt: ,,Die Wahrheit, die unsere Zeit
auf der ganzen Linie zu allermeist angeht, ist die, dass man ohne die ewigen Bin-
dungen nicht nur die Ewigkeit, sondern auch die Zeitlichkeit verliert.*

Stabilitdt

Benedikt hat ganz neue Elemente in das Monchtum eingefiihrt: die Ortsbestdndigkeit
sowie die Verpflichtung auf Lebenszeit. Damit konnte er sich nicht auf das Neue
Testament berufen, denn das Leben Jesu selbst als auch der Lebensstil der von ihm be-
auftragten Jiinger war von der Wanderschaft gekennzeichnet. ,,Die Fiichse haben ihre
Hohlen und die Vogel ihre Nester; der Menschensohn aber hat keinen Ort, wo er sein
Haupt hinlegen kann* (Mt 8,20; Lk 9,58). Aus diesem biblischen Vorbild und der Wei-
sung Jesu bei der Aussendung der Jiinger hatte sich ein Wandermonchtum entwickelt.
Man zog zu zweit von Ort zu Ort, fand sich aber immer wieder dort ein, wo besonders
reichliche Gastfreundschaft geiibt wurde. ,,Esst und trinkt, was man euch anbietet;
denn wer arbeitet, hat ein Recht auf seinen Lohn* (Lk 10; 1 Tim 5,18). Dieses Wan-
dermonchtum hatte sich im Laufe der Zeit zu einer Art Landplage entwickelt. Benedikt
geilelt sie im 1. Kapitel seiner Regel ,,Von den Arten der Monche* als Sarabaiten und
Gyrovagen und schlieit dieses Kapitel mit den Worten: ,,Doch es ist besser, vom er-
biarmlichen Wandel all dieser zu schweigen als zu reden. Lassen wir sie also beiseite
und gehen wir daran, der stdrksten Art, den Conobiten, eine Ordnung zu geben.*

Wie kommt Benedikt dazu, der doch ganz ,,unter der Fiihrung des Evangeliums*
(Prolog 21) seinen Weg gehen will, sich so eklatant von der Weisung und dem Bei-
spiel des Herrn abzuwenden? Ich habe noch nirgendwo eine Antwort auf diese Fra-
ge gefunden. Offenbar war hier eine hohere Regie am Werk. Nach der Zeit der Aus-
saat sollte nun eine Zeit der Einwurzelung kommen. Uberdies verlangte diese Zeit
der Auflosung des romischen Reiches und der griechischen Kultur, eine Zeit der
Volkerwanderung und der Unordnung, das Element der Stabilitit. Und die Ge-
schichte des Ordens hat Benedikt Recht gegeben.



Aus dem Leben der Kirche 304
Mission

Dann aber begann mit der benediktinischen Mission wieder eine neue Phase, die
manche als das ,,goldene Zeitalter des Benediktinertums* bezeichnen, in der aber
das Prinzip der Stabilitit wieder weitgehend aufgehoben wurde. Papst Gregor
schickte den Benediktinerménch Augustinus mit 40 Briidern nach England. Anlass
soll eine Episode auf dem romischen Sklavenmarkt gewesen sein. Gregor begegne-
te dort hochgewachsenen blonden jungen Miannern und fragte sie, woher sie kidmen.
Sie antworteten ,,aus dem Land der Angeln*. Gregor: ,,Dann sollt ihr Genossen der
angeli, der Engel werden®. Augustinus hatte Gliick. Die Frau des englischen Konigs
war schon Christin. Darauthin wurde England auf Grund des germanischen Gefolg-
schaftsprinzips bald fiir den christlichen Glauben gewonnen. Von England kamen
dann die Missionare aufs Festland. In den romanischen Lédndern hatte die Kirche
schon seit Jahrhunderten Fuf} gefasst. Auch in den germanischen Léndern hatten
iro-schottische Monche den christlichen Glauben verkiindet. Aber der englische Be-
nediktinermonch Bonifatius gilt als der eigentliche Apostel Deutschlands, weil er
das kirchliche Leben geordnet und organisiert hat. Von Deutschland aus gingen
dann die Missionare nach Skandinavien (Ansgar) und in den Osten (Zisterzienser).

Als Benediktiner hatte Bonifatius seine eigene Missionsmethode. Er begann nicht mit der
Predigt, sondern mit dem ,,ora et labora®. Er hat Kirchen und Kloster mit seinen Monchen ge-
baut und fiir die Liturgie goldgeschriebene Evangeliare aus England besorgt, kostbare Ge-
winder und Gerite benutzt und den gregorianischen Choral gesungen. Da kamen die Germa-
nen aus ihren Wildern und staunten, nicht nur iiber die fleifige Arbeit der Monche in Wald
und Feld, in Werkstitten und Gérten, sondern vor allem iiber den feierlichen Gottesdienst.
Und sie fragten: ,,Warum seid ihr hierher gekommen?* Und dann kam die Predigt, die aus ei-
nem einzigen Satz bestehen konnte: ,,Wir sind gekommen, um die Verehrung des wahren
Gottes Jesus Christus in eurem Land einzupflanzen. Amen.” Der Primat des Gottesdienstes
vor der Seelsorge ist charakteristisch fiir die benediktinische Mission. Das hat einen doppel-
ten Grund. Erstens einen theologischen: Der Glaube, fiir den die Menschen gewonnen werden
sollen, ist ein freies Gnadengeschenk Gottes. Man kann dazu niemanden iiberreden. Doch
kann man darum beten. Dann ein psychologischer Grund: ,,Wer die Absicht merkt, der ist ver-
stimmt.” Wenn aber eine Gemeinschaft von Monchen ihr Gotteslob feiert um seiner selbst
willen, lebenslang, das ldsst auf eine hohere Wirklichkeit schlieBen. Tatsdchlich feiern wir
heute noch unsere Liturgie ganz unabhingig davon, ob Leute in der Kirche sind oder nicht.
Diese Absichtslosigkeit macht viele Besucher nachdenklich. Mit dieser ,,Methode* wurde
Europa christianisiert.

Bonifatius hat sich bei seiner Mission stark an Rom orientiert. Dreimal hat er den
beschwerlichen Weg iiber die Alpen genommen, um den Papst zu sprechen, um sich
von ihm senden zu lassen, und es gibt zahlreiche Briefe, in denen er den Papst um
Weisung in schwierigen Fragen der Seelsorge bat. Als Nachfolger des Petrus war er
fiir ihn Schliisseltrdger, der Fels, auf den Christus seine Kirche baut. Damit mag es
auch zusammenhingen, dass Bonifatius fiir den Gottesdienst die lateinische Spra-
che wihlte, um sich auf diese Weise ganz eng mit Rom zu verbinden. Karl d. Gr. hat
dann auch aus politischen Griinden nicht nur die Vorherrschaft der Benediktinerre-
gel, sondern auch die lateinische Kultsprache begiinstigt. Bis jetzt hat mir noch nie-
mand erkldren konnen, weshalb in ganz Westeuropa die lateinische Sprache in der
Liturgie sich durchgesetzt hat. Es gab bis in die Zeit der Karolinger, z.B. in Gallien,
eine ganze Reihe von verschiedenen Liturgien und vermutlich auch Liturgiespra-



Aus dem Leben der Kirche 305

chen. Es ist erstaunlich, dass Latein den Sieg davon trug und dass diese Volker nicht
einen Gottesdienst in ihrer Muttersprache verlangten, wie es spater Cyrill und
Methodius fiir die slawischen Volker fiir notwendig hielten. Bis jetzt habe ich keine
andere Erkldrung gefunden, als dass das Ansehen Roms und das Fiihrungsamt
des ,,Schliisseltrigers” inzwischen solche Anerkennung gefunden hatten, dass man
sich mit dem Papst bis in die Sprache seiner Liturgie hinein solidarisieren wollte.
Die Kloster diirften bei diesem Prozess der Latinisierung einen wesentlichen Anteil
gehabt haben. Die lateinische Liturgiesprache wurde dann auch gemeinsame
Sprache der Klosterschulen. Vor allem an den Hochschulen wurde Latein gespro-
chen. Es wurde die Sprache der Wissenschaft, die ganz (West)europa zu einem ein-
heitlichen Kulturraum werden lief. Von Palermo bis Uppsala, von Lissabon bis
Krakau sprach man Latein. Bis heute ist dies erkennbar an den zahlreichen lateini-
schen Ausdriicken in der Philosophie und Medizin, im Rechtswesen und in der
Botanik.

Hier sei ein Seitenblick auf Afrika erlaubt. Europa hat durch tausend Jahre eine einheitli-
che (von der Kirche und der lateinischen Liturgie geprigte) Kultur besitzen diirfen. Nach
Afrika haben wir die christliche Botschaft, gespalten in zahlreiche Konfessionen und hunder-
te von Denominationen gebracht. Dort haben sich die Spaltungen mit dem afrikanischen
Stammesegoismus verbunden. In Siidafrika soll es mehrere Tausend christliche Sekten ge-
ben. Wenn Afrika sich eines Tages selbst zerfleischt, dann sind wir Christen daran mitschul-
dig. Statt Einheit haben wir unsere Uneinigkeit importiert. Das ist schlimmer als die Siinde
des Kolonialismus. Dieser Blick auf Afrika soll uns einerseits dankbar machen fiir das, was
uns Europidern geschenkt wurde, andererseits uns unsere Schuld gegeniiber Afrika bewusst
machen, die wir nicht nur durch Entwicklungshilfe und Schuldenerlass, sondern vor allem
durch unseren Einsatz fiir die Okumene abtragen sollten.

Gott in die Mitte

Der Primat des Gottesdienstes hat die Monche dazu bewogen, moglichst schone
Kirchen zu bauen. Fiir unsere Neresheimer Klosterkirche hat man die besten Kiinst-
ler herangezogen, die damals zu finden waren, Balthasar Neumann und Martin
Knoller. Fiir Gott ist das Beste gerade gut genug. Schon durch das Bauwerk wollten
die Monche Zeugnis geben. Von den Monchen haben dann die Bischofe und die
Biirger der aufstrebenden Stiddte sich inspirieren lassen. Was wire Europa ohne die-
se Klosterkirchen (,,Miinster*), Dome und Kathedralen? Sie sind bis heute die Se-
henswiirdigkeiten Nummer eins. Ich nenne nur drei Kirchen, die ich zu den schon-
sten Europas zihle: Chartres, Monreale und Vézelay. Alle drei sind zwischen dem
10. und 12. Jahrhundert unter benediktinischer Mitwirkung entstanden. Alle drei
sind grundverschieden, Chartres mit seinen Glasfenstern und Plastiken, Monreale
mit 9000 Quadratmetern Goldmosaiken und Vézelay mit seiner Raum- und Licht-
symbolik. An den Stadtplidnen kann man es ablesen: Das Gotteshaus ist in der Mit-
te. Darum herum wuchs die mittelalterliche Stadt. Auf dieses Bauwerk konzentrier-
te sich der Kunstsinn der Zeit. Im Zeitalter des Tourismus bieten diese Kirchen eine
noch weithin ungenutzte Chance der Verkiindigung, der Evangelisation. Da kom-
men die Menschen, die wir in unseren Gottesdiensten kaum mehr erreichen: Schul-
klassen, Senioren, Vereine, Betriebsgruppen. Uber das Medium der Kunst kénnen



Aus dem Leben der Kirche 306

die Menschen Zugang zu den Grundwahrheiten unseres Glaubens finden. Auf gute
Kirchenfiihrungen sollte deshalb besonders geachtet werden.

Ora et labora

Benedikt hat seine Sohne aber nicht nur zum Gebet angeleitet, sondern auch zur Ar-
beit. In der Antike, bei den Griechen, Romern und Germanen, galt es weithin als ei-
nes freien Mannes unwiirdig, Handarbeit zu leisten. Das war Sache der Unfreien
und der Frauen. Der freie Mann widmete sich der Geselligkeit, der Politik und dem
Waffenhandwerk. Jagd und Fehde waren vor allem bei unseren Vorfahren der vor-
wiegende Lebensinhalt. Damit hat Benedikt Schluss gemacht. Er hielt seine Mon-
che zur Arbeit an. In den Klostern bliihten alsbald Handwerk und Landwirtschaft,
Kiinste und Wissenschaften. Von den Monchen haben dann unsere Vorfahren ge-
lernt, geregelte und gediegene Arbeit zu leisten. Darauf beruhte der wirtschaftliche
und technische Aufstieg Europas, von dem heute die ganze Welt profitiert.

Gegenwirtig hat das Wirtschaftsleben jedoch so sehr die religiose Praxis iiber-
wuchert, dass heute Benedikt uns eine andere Wahrheit vor Augen hilt: In dem
Wahlspruch ,,Ora et labora* steht die Arbeit nicht an erster, sondern an zweiter Stel-
le. Dies hat zur Folge, dass in den Klostern die Krankheitszustinde unseres moder-
nen Wirtschaftslebens: Arbeitslosigkeit — die Menschen wollen arbeiten, konnen
aber nicht — und Streik — sie konnen arbeiten, wollen aber nicht — unbekannt geblie-
ben sind. Die Arbeit hat einen anderen Stellenwert. Sie wird nicht unterschitzt, aber
auch nicht tiberschitzt. Gott zuerst!

In den Klostern wurde noch eine ganz besondere Titigkeit gepflegt, die Schreibkunst. Da
es noch keinen Buchdruck gab, musste alles mit der Hand geschrieben werden. Monche ha-
ben nicht nur die Heilige Schrift und die Texte der Kirchenviter abgeschrieben, nicht selten
mit kunstvollen Initialen und Miniaturen geschmiickt, sondern auch die profanen Schriften
der Antike. Die Werke der griechischen und lateinischen Klassiker wéren uns wahrscheinlich
unbekannt geblieben, wenn sie nicht in den Klostern immer wieder abgeschrieben worden
wiren. Wirft diese Arbeit nicht auch ein Licht auf die geistige Weite des Monchtums? Nur so
wurde es moglich, dass auch die Schitze der nichtchristlichen Antike zu den Grundlagen der
europiischen Kultur werden konnten, dass sie auf den Universititen studiert, mit der christli-
chen Botschaft konfrontiert und zu einer fruchtbaren Synthese gebracht werden konnten. Man
hatte keine Angst vor falschem Synkretismus, weil die Mitte des christlichen Glaubens unbe-
stritten war. Wird die heutige Universitit eigentlich noch ihrem Namen gerecht? Miisste sie
sich ehrlicherweise nicht ,,Pluriversitit™ oder gar ,,Diversitit™ nennen? Das UNUM ist schon
lange nicht mehr ihre Mitte.

Ein ganz anderer Gesichtspunkt: Benedikts Art, nicht die Menschen zu suchen,
sondern Gott, hat die Monche veranlasst, ihre Kloster in abgelegenen — heute wiir-
den wir sagen ,,unterentwickelten* — Gegenden zu bauen, weil Gott in der Einsam-
keit leichter gefunden wird. Auf diese Weise wurde ganz Europa mit Klostern iiber-
sét, die sich als religiose, kulturelle und wirtschaftliche Zentren entwickelten und so
der Landflucht entgegenwirkten. Benedikt sorgte so — ganz unbeabsichtigt und ne-
benbei — fiir eine gesunde Raumordnung.



Aus dem Leben der Kirche 307

Friedensarbeit

Unsere Vorfahren waren streitbare Leute. Jeder freie Mann trug Waffen. Polizei gab
es nicht. Man war auf Selbsthilfe angewiesen. Vor allem der Ritterstand im hohen
Mittelalter erblickte seinen Daseinszweck weithin in der Fehde. Turniere und Jag-
den bereiteten sie darauf vor. Die soldatischen Tugenden standen an erster Stelle.
Streit und Handel wurden schier zum Dauerzustand. Unter Mitwirkung der Monche
von Cluny kam es zur ,,Treuga Dei*, dem Gottesfrieden, indem sie den Rittern klar-
machten, dass am Freitag zu Ehren des Leidens Christi die Waffen zu ruhen hatten.
Spiter wurde dies auch noch auf andere Tage und Zeiten ausgedehnt. Ritterbiinde
wurden gegriindet, die sich zur Einhaltung dieses ,,Gottesfriedens® verpflichteten.
So wurden unsere Vorfahren, wurde Europa zum Frieden erzogen. Der Gottesfrie-
den wurde vom Landfrieden abgelost und allmihlich entwickelte sich ein geordne-
tes Staatswesen.

Wenn immer wieder behauptet wird, die Kirche hitte Waffen gesegnet, so muss der Ten-
denz, mit der dieser Vorwurf gemacht wird, widersprochen werden. Meines Wissens gibt es
nur bei einer einzigen Gelegenheit so etwas wie eine Segnung der Waffe, namlich bei der Ko-
nigskronung. Bei diesem liturgischen Akt wurde unter anderem dem Konig das Schwert iiber-
reicht mit den Worten: ,,Nimm hin das Schwert zum Kampf gegen die Ungerechtigkeit und
zum Schutz der Schwachen! Bedenke jedoch, dass die Heiligen mit ihrem Glauben Konigrei-
che besiegt haben.*

Freiheit der Kirche

Im ganzen nordeuropdischen Raum galt in der Friihzeit die Rechtsordnung des ,,Ei-
genkirchenwesens”. Jeder Grundherr, der eine Kirche baute oder ein Kloster stifte-
te, betrachtete es als sein selbstverstiandliches Recht, den Pfarrer, bzw. den Abt fiir
seine Griindung selbst zu ernennen. Ebenso machten es die deutschen Konige und
Kaiser hinsichtlich der Bischofe. Kaiser Otto I. erhob die Bischofe sogar zu Reichs-
fiirsten, weil sie — da unverheiratet — keine Familienpolitik betrieben und eher das
Wohl des Reiches im Auge hatten. Was vom Standpunkt des Kaisers aus klug oder
sogar ein genialer Schachzug war, erwies sich fiir die Kirche als Verhidngnis. Die
Bischofe mussten ,,bei Hof* erscheinen, sich an Kriegsziigen beteiligen, zumindest
finanziell, ferner hatten sie im Auftrag des Kaisers Gericht zu halten, die Wahl des
Kaisers aushandeln (Kurfiirsten), kurz, sie wurden zu politischen Funktiondren. —
Wieder ging von Benedikt die Wende zum Guten aus. Er hatte in seiner Regel be-
stimmt, dass die Monche ihren Abt selbst wihlen sollten. Die Benediktiner von
Cluny beriefen sich auf diese Weisung, sagten sich vom Eigenkirchenrecht los und
wiihlten ihre Abte selbst. Sie hatten das Gliick, nacheinander fiinf heilige Abte zu
bekommen (Odo, Odilo, Majolus, Hugo, Petrus), jeweils mit lebenslanger Amts-
zeit. Cluny erlebte so eine grof3e Bliitezeit. Weit iiber tausend Kloster wurden von
hier aus gegriindet oder schlossen sich dieser ersten Reformkongregation an. Uber
Hirsau ist auch unser Neresheim in dieser Bewegung entstanden. Als nun der
Cluniazenser-Monch Hildebrand nach Rom berufen wurde, wo er unter mehreren
Pipsten Dienst tat, und schlieBlich als Gregor VII. selbst zum Papst gewihlt wurde,



Aus dem Leben der Kirche 308

wollte er diese gute Erfahrung seines Mutterklosters auch der Gesamtkirche zugu-
tekommen lassen. Er erklirte dem Kaiser, dass er die Bischofe in Zukunft selbst er-
nennen werde. So kam es zum , Investiturstreit™ zwischen Kaiser und Papst, der das
hohe Mittelalter tiberschattete und auch unser Kloster in Mitleidenschaft zog. Pro-
fane Historiker sprechen hier oft vom Machtstreben der Pédpste und wiirdigen nicht,
dass es sich um ein elementares Lebensrecht der Kirche handelte. Dass die Pépste
die Freiheit der Kirche von der Bevormundung des Staates durchgesetzt haben,
kommt heute auch anderen Kirchen zugute. Luther ist allerdings nach der Trennung
von Rom wieder in das Landeskirchenwesen zuriickgefallen. Auch die Orthodoxie
leidet bis heute unter der zu engen Bindung an die jeweilige Nationalitét. Erst recht
sind im Islam Religion und Politik in einem uns fremden Maf} miteinander verzahnt,
wodurch der Dialog mit den Muslimen sehr belastet wird und die Beziehungen sich
so schwierig gestalten.

Fiir das 17. Jahrhundert sei auf den gelehrten Benediktiner Jean Mabillon hingewiesen.
Aus seinen Veroffentlichungen ist sein sechsbiandiges Werk ,,De re diplomatica® als Pionier-

arbeit zu bezeichnen. Es handelt sich dabei um die erste wissenschaftliche Urkundenlehre,
mit der er im Grunde auch die historisch-kritische Exegese vorbereitet hat.

Neuzeit

Die Kloster dffneten sich auch den Naturwissenschaften. Kremsmiinster in Oster-
reich, im Jahre 777 gegriindet, schuf im iltesten ,,Hochhaus* Europas eine na-
turwissenschaftliche Sammlung. Im Erdgeschofl waren die Mineralien zu sehen,
dariiber die Pflanzenwelt, dann das Tierreich, die Menschenwelt und oben ein astro-
nomischer Turm mit einer Sternwarte. Auch unser Kloster Neresheim ging voran,
hatte den ersten Blitzableiter der ganzen Gegend und ein naturwissenschaftliches
Kabinett. Aulerdem wurde es fiihrend durch die Griindung einer Volksschule.

Kiinstlerisch kam es im 17. /18. Jahrhundert zu einer bedeutenden Nachbliite in
den barocken Abteikirchen. Stellvertretend fiir viele seien Einsiedeln in der
Schweiz genannt, dann Melk in Osterreich, sowie Ettal, Ottobeuren und Neresheim
in Stiddeutschland. Es handelt sich bei diesen Bauten um Gesamtkunstwerke, in de-
nen sich eine an Triumphalismus grenzende Lebensfreude ausdriickt.

Die Sékularisation brachte dann zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Aufhebung
zahlreicher Kloster, vor allem in Frankreich und Deutschland. Eine Verarmung des
geistlichen Lebens war die Folge. Das Bildungsniveau im Katholizismus dieser
Linder sank betriichtlich. Wo Benediktinerkloster in der Schweiz und in Osterreich
und dann bald auch wieder in Bayern iiberlebten oder wieder erstanden, leisteten sie
Vorbildliches in ihren Schulen und klosterlichen Internaten. Fiir Bayern seien nur
die Namen Metten, Scheyern, St.Stefan/Augsburg, Ettal, Ottobeuren und Nieder-
altaich genannt.



Aus dem Leben der Kirche 309

Bedeutung in der Gegenwart

Unser Orden gilt als konservativ und traditionsbewusst. Doch ist es Tatsache, dass
gerade von ihm wichtige Impulse zur Erneuerung der Kirche von heute ausgegan-
gen sind. An erster Stelle ist die liturgische Bewegung zu nennen, die im vergange-
nen Jahrhundert von Abt Guéranger von Solesmes, von Beuron (Messbuch von
P.Anselm Schott) und Maria Laach (Abt Ildefons Herwegen und P. Odo Casel) aus-
ging und sich iiber das II. Vaticanum auf die Gesamtkirche ausgewirkt hat. Hier
mochte ich darauf aufmerksam machen, dass wir in unserer Liturgie die lateinische
Sprache nicht ganz aufgegeben haben. Die Feier der Messe in der Landessprache
hat eine Verflachung, ja eine Banalisierung der Liturgie begiinstigt, vor allem, wenn
»freischaffende Liturgiker” in Aktion treten. Ich bin heute dafiir, dass wenigstens
die Ordinariumsgesédnge (Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Pater noster, Agnus Dei)
mehr in der lateinischen Sprache gesungen oder gebetet werden. Die deutschen Lie-
der haben eine begrenzte Lebensdauer, wihrend sich der gregorianische Choral
auch bei tiglichem Gebrauch nicht abnutzt. Auch konnten die mehrstimmigen klas-
sischen Vertonungen o6fter zum Vortrag kommen.

Die Pflege der lateinischen Sprache ist auch im Blick auf die Globalisierung un-
seres ganzen Lebens und im Zeitalter des Tourismus zu bedenken.

Dann ist die Entwicklungshilfe zu nennen. Die Missionsbenediktiner von St.Otti-
lien kamen vor tiber hundert Jahren zur Erkenntnis, dass man in die nichtchristli-
chen Linder nicht nur Missionare schicken miisse, sondern auch Landwirte, Hand-
werker, Architekten, Lehrer, Arzte und Schwestern. Heute ist dies unter der Be-
zeichnung Entwicklungshilfe zum selbstverstindlichen Dienst an der ,Dritten
Welt* geworden und hat auch im politischen Bereich den Kolonialismus abgeldst.

Nach dem 2. Weltkrieg hatte eine Gruppe von englischen Kommunisten sich vorgenommen,
eine Musterkolchose zu erstellen. Sie erwarben dazu einen lindlichen Besitz und begannen mit
Feuereifer darauf zu arbeiten. Aber schon nach einem Jahr gab es Probleme. Sie wurden sich
niamlich bei der Verteilung der ersten Ernte nicht einig. Sollte jeder das gleiche bekommen oder
sollte der Ertrag gemal der Leistung der Einzelnen verteilt werden? Die meisten Arbeiter ver-
lieBen das Projekt. Nur eine Handvoll blieb beieinander. Da sie vermuteten, dass die Schwie-
rigkeit auf psychologischem Gebiet liege, besuchten sie einen Kurs fiir Psychologie. Die Leite-
rin, eine Schiilerin von C.G. Jung, war zufillig Katholikin. Als sie von dem Plan ihrer Kursteil-
nehmer erfuhr, erklérte sie ihnen: ,,Da kann ich euch einen Tipp geben. In der Nihe eurer
Kolchose liegt ein Benediktinerkloster. Diese Monche machen das, was ihr vorhabt, schon seit
vielen hundert Jahren. Schaut euch das doch mal an!*- Tatsdchlich: Eine Kommunitit, die in
volliger Giitergemeinschaft lebt! Als sie dann das Leben der Monche genauer beobachteten,
stellten sie fest, dass diese nicht nur arbeiteten, organisierten und disputierten, (was auf der
Kolchose viel Zeit benotigt hatte), sondern mehrere Stunden am Tag psallierten. Da merkten
sie, dass darin der Schliissel zum Erfolg liegen miisse. Sie bauten eine ihrer Scheunen um in ein
Oratorium, um nach dem Beispiel der Monche mit ,,ora et labora* ihre Kolchose zu betreiben.

Endlich ist auch die ékumenische Bewegung zu nennen, die von den Benedikti-
nerklostern Chevetogne in Belgien und Niederaltaich in Bayern, St.Matthias in
Trier und Neresheim schon vor dem Konzil ausging. Niederaltaich hat ein 6ku-
menisches Institut erdffnet und gibt die Zeitschrift UNA SANCTA heraus. Auf die-
se Weise wurde Pionierarbeit geleistet und die 6kumenische Offnung unserer Kir-
che vorbereitet.



Aus dem Leben der Kirche 310

Der Missionswissenschaftler P. Thomas Ohm OSB von St.Ottilien hat mit seinen
Reisen und Veroffentlichungen eine neue Sicht der nichtchristlichen Religionen
eroffnet. Besonders sei sein grundlegendes Werk genannt, ,,Die Liebe zu Gott in den
nichtchristlichen Religionen”. Er hat damit der Konzilserkldrung ,,Nostra aetate*
vorgearbeitet. Nach dem Konzil hat Abt Notker Wolf OSB (inzwischen Abtprimas
des ganzen Benediktinerordens) regelméfige Besuche von buddhistischen Mon-
chen und Benediktinern organisiert. Dabei sollte es nicht um Diskussionen gehen,
sondern um ein Kennenlernen im Vollzug, bezeichnet mit dem Begriff ,exis-
tentieller Dialog”. Papst Johannes Paul II. hat bei der Audienz einer solchen Grup-
pe diesen intermonastischen Dialog sehr begriiit und ihn als vorbildlich fiir die Be-
gegnung der Religionen gewiirdigt.

Vielleicht wird etwas Ahnliches auch einmal von der Meditationsarbeit gelten,
die ja wichtige Impulse aus dem fernen Osten empfing. P. Lassalle SJ, der die japa-
nische ZEN-Meditation bei uns bekannt machte und einiibte, ging mit seinen Me-
ditationskursen mit Vorliebe in Benediktinerkloster (Niederaltaich, Maria Laach,
Miinsterschwarzach, Neresheim, Weingarten), weil ihm die mehr kontemplative
Spiritualitit fiir sein Bestreben besonders geeignet erschien. Zurzeit (2002) sind in
dem Sammelprospekt ,,Christliche Meditation im siiddeutschen Raum*® 75 Adressen
aufgelistet, an erster Stelle 14 Benediktinerkldster.

Neues in jlingster Zeit

Es gibt noch weitere Pionierarbeit unseres Ordens zu erwihnen:

Die Benediktinerabtei St. Matthias in Trier baute vor iiber zwanzig Jahren neben
ihrem Kloster eine Siedlung ,,Schammat-Dorf*, (so benannt nach einem Flurna-
men) mit etwa 200 Wohneinheiten, die ausschlieBlich fiir Kinderreiche, Behinderte
und alte Menschen bestimmt sind. Die zweistockigen Hiuser sind einander — je-
weils um einen kleinen Hof — so zugeordnet, dass die Bewohner sich gegenseitig
helfen konnen. Heime nur fiir alte Menschen sind oft trostlose Einrichtungen. Hier
aber herrschen Leben und Freude. Die Alteren konnen nicht nur die Kinder beauf-
sichtigen helfen, sondern ihnen auch etwas aus ihrer Lebenserfahrung vermitteln.
GroBmiitter sind oft — und das nicht nur in Russland — die besten Vermittler des
Glaubens. Kinder konnen recht gut mit behinderten Menschen umgehen und ihnen
in tdglichen Dingen helfen.

Die Benediktinerabtei Plankstetten bei Eichstitt hat vor einigen Jahren ihre ganze
Landwirtschaft auf 6kologischen Anbau umgestellt. Nach der Seuchenwelle beim
Vieh und nach den Lebensmittelskandalen sind die dortigen Monche Pioniere im
verantwortlichen Umgang mit der Tier — und Pflanzenwelt.

Die Benediktiner von Niederaltaich haben vor ungefihr vierzig Jahren das Ange-
bot ,,Kloster auf Zeit* ins Leben gerufen, das sich nach wie vor eines regen Zu-
spruchs erfreut. Mehrmals im Jahr werden 14-tidgige Kurse fiir Erstbesucher und
achttégige fiir ,,Freunde der Wiederkehr* durchgefiihrt. Die Teilnehmer feiern aktiv
den Gottesdienst mit und nehmen an den Mahlzeiten teil, erhalten Anleitung zur
Meditation und zum geistlichen Leben. Altabt Emmanuel Jungclaussen hat kiirzlich



Aus dem Leben der Kirche 311

in einem Vortrag iiber ,,.Die Bedeutung klosterlichen Lebens fiir die Kirchen im
3. Jahrtausend* dieses Angebot niher erldutert. Der Mensch wird heute von Hetze
und Lirm, von Uberflutung durch die Medien und einer atheistischen Atmosphire
geplagt und muss zur dufleren und inneren Ruhe gefiihrt werden, um sich der ganz
anderen Wirklichkeit Gottes 6ffnen zu kdnnen. Das ist auch die Erfahrung unserer
zahlreichen Meditationskurse in Neresheim.

Hier sei an das bekannte Wort des Hl.Benedikt erinnert: ,,Habitavit secum in
conspectu divini inspectoris® — er wollte zu sich selbst kommen und Grunderfah-
rungen mit der Realitdt Gottes machen, wie man etwas frei iibersetzen konnte. Wir
Neresheimer haben — von Niederaltaich angeregt — das Angebot ,,Au-pair im Klos-
ter” gemacht, das inzwischen von zahlreichen Ordensgemeinschaften in dhnlicher
Weise aufgenommen wurde. Die Zukunft diirfte zeigen, dass hier eine ganz wichti-
ge Aufgabe fiir unsere Kloster erwichst. In dem Malle in dem die ,,Volkskirchen*
offenbar immer weniger imstande sind, den Menschen von heute eine Anleitung
zum geistlichen Leben zu geben, gewinnen die Kloster als geistliche Zentren zu-
nehmende Bedeutung. Mag in vielen Kldstern durch den Mangel an Nachwuchs die
Zukunft im Dunklen liegen, so spricht doch vieles dafiir, dass sie auch fernerhin ei-
ne Aufgabe haben, vielleicht nicht mehr ausschlieBlich in der traditionellen Form
der lebenslangen Bindung; nicht zu vergessen, dass in anderen Kontinenten ver-
mehrt Kloster gegriindet werden, wie z.B. in Afrika, wo allein jedes Jahr ein neues
Kloster des Hl. Benedikt entsteht.

Neuerdings hat die Benediktinerabtei St. Bonifaz/Miinchen eine grofziigige Ein-
richtung fiir Obdachlose erstellt. Dort werden tdglich Mahlzeiten ausgegeben, kos-
tenlose drztliche Behandlung angeboten und soziale Beratung. Eine Kleiderkammer
steht zur Verfiigung sowie Bad und sanitire Einrichtungen. Das ist eine sehr aktuel-
le Aufgabe in einem GroBstadtkloster.

Das Herrenwort: ,,Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit und al-
les andere wird euch dazu gegeben® hat in der Geschichte des Benediktinerordens
Kommentar und Bestitigung gefunden. Der Wahlspruch ,,Gott zuerst”, den die
Monche seit Jahrhunderten erproben, darf und soll auch fiir den Christen in der Welt
Leitwort und Ermutigung sein.

Beda Miiller, Neresheim



