
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Benedikt und Europa
Papst Gregor der Große hat uns im zweiten Buch seiner Dialoge die Vita des Hl.
Benedikt hinterlassen. Er selbst hat Benedikt nicht mehr persönlich gekannt, beruft
sich aber auf mehrere Gewährsmänner, die den Mönchsvater auf Montecassino
noch erlebt hatten.

Diese Lebensbeschreibung hat im ganzen Mittelalter in unserem Orden eine be-
deutende Rolle gespielt. Mit der Aufklärung begann man dann, an der Geschicht-
lichkeit dieser Vita zu zweifeln, weil sie voller Wunderberichte ist, zumal in der Re-
gula Benedikts von solchen Wundern nichts berichtet wird. In letzter Zeit hat man
dem Text Gregors wieder mehr Interesse zugewandt. 

Ich selbst, der ich seit annähernd 70 Jahren zu den Söhnen Benedikts gehöre, ha-
be während des Krieges, den ich als Sanitäter in Russland mitmachte, Erlebnisse
mit unserem Ordensvater gehabt, die mich zu einer positiveren Beurteilung von
Gregors Vita geführt haben.

Im Folgenden geht es nicht um Wunderberichte nach Art der alten Vita, sondern
um Wirkungen, die im Laufe der Jahrhunderte von Benedikt und seinem Orden aus-
gegangen sind. Könnte man diese nicht auch als „Wunder“ in einem etwas anderen
Sinn verstehen?

Vorgeschichte

Einen großen Einschnitt in die Geschichte des Christentums und Europas brachte
die „Konstantinische Wende“ (312). Vorher war die Zeit der Verfolgungen. Jetzt
wurde durch das Toleranzedikt die christliche Botschaft gesellschaftsfähig. Vorher
war es gefährlich, ein Christ zu sein. Jetzt fing es an, gefährlich zu werden, kein
Christ zu sein. Als vollends durch Kaiser Theodosius das Christentum zur Staatsre-
ligion erklärt wurde (381), setzte der Zustrom der Opportunisten ein. Verweltli-
chung und Politisierung drohten die Substanz des Christentums zu zerstören. In die-
ser Situation entstand das Mönchtum aus der Mitte der Christenheit. Immer wieder
entstanden im Laufe der Kirchengeschichte Ordensgemeinschaften, die angesichts
auftretender Verfallserscheinungen für Reformen sorgten und der Christenheit neue
geistliche Impulse zuführten. Sie haben sich bis heute als Gegenkraft gegen diese
immer noch drohende Verbürgerlichung des Evangeliums bewährt. Sie entstanden
nicht auf Beschluss von Synoden oder eines Konzils oder gar auf Weisung eines
Papstes. Immer war es so, dass Gott eine einzelne Persönlichkeit berief, sich IHM
ganz zu eigen zu geben. Um diese Menschen versammelten sich Gleichgesinnte. Ei-
ne Gemeinschaft, ein Orden entstand.

Benedikt war nicht der erste Mönch. Vor ihm gab es das Mönchtum in der ägyp-
tischen Wüste, gab es den Vater des östlichen Mönchtums, Basilius, und im Westen

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 302



Aus dem Leben der Kirche 303

den Mönchsbischof Martinus. Benedikt wurde jedoch mit seiner „Regel“ zum Vater
des abendländischen Mönchtums.

Papst Paul VI. hat den heiligen Ordensvater Benedikt zum Patron Europas er-
klärt. Was hat dieser Titel zu bedeuten? Welche Rolle spielt Benedikt in der eu-
ropäischen Geschichte? Sicher ist, dass Benedikt an solche Perspektiven nicht ge-
dacht hat. Zwar ergibt sich aus manchen Bestimmungen seiner Ordensregel, dass er
über Montecassino hinaus geplant hat und durchaus auch Klostergründungen in
„anderen Gegenden“ im Auge hatte. Aber sein Lebensthema war die Gottsuche, und
seine Klöster sollten „Schulen für den Dienst des Herrn“ sein. Dass Benedikt für die
Kultur Europas maßgebend wurde, liegt in der Konsequenz des Herrenwortes: „Su-
chet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, und alles Übrige wird euch
dazu gegeben werden“. Es handelt sich somit um „Nebenprodukte“, worauf im Fol-
genden zu achten ist. Sobald man diese Nebenprodukte zur Hauptsache macht, tritt
eine Degeneration ein. Es gilt, die Hauptsache immer wieder Hauptsache sein zu
lassen.

Die Dichterin Gertrud von le Fort hat es so gesagt: „Die Wahrheit, die unsere Zeit
auf der ganzen Linie zu allermeist angeht, ist die, dass man ohne die ewigen Bin-
dungen nicht nur die Ewigkeit, sondern auch die Zeitlichkeit verliert.“

Stabilität

Benedikt hat ganz neue Elemente in das Mönchtum eingeführt: die Ortsbeständigkeit
sowie die Verpflichtung auf Lebenszeit. Damit konnte er sich nicht auf das Neue
Testament berufen, denn das Leben Jesu selbst als auch der Lebensstil der von ihm be-
auftragten Jünger war von der Wanderschaft gekennzeichnet. „Die Füchse haben ihre
Höhlen und die Vögel ihre Nester; der Menschensohn aber hat keinen Ort, wo er sein
Haupt hinlegen kann“ (Mt 8,20; Lk 9,58). Aus diesem biblischen Vorbild und der Wei-
sung Jesu bei der Aussendung der Jünger hatte sich ein Wandermönchtum entwickelt.
Man zog zu zweit von Ort zu Ort, fand sich aber immer wieder dort ein, wo besonders
reichliche Gastfreundschaft geübt wurde. „Esst und trinkt, was man euch anbietet;
denn wer arbeitet, hat ein Recht auf seinen Lohn“ (Lk 10; 1 Tim 5,18). Dieses Wan-
dermönchtum hatte sich im Laufe der Zeit zu einer Art Landplage entwickelt. Benedikt
geißelt sie im 1. Kapitel seiner Regel „Von den Arten der Mönche“ als Sarabaiten und
Gyrovagen und schließt dieses Kapitel mit den Worten: „Doch es ist besser, vom er-
bärmlichen Wandel all dieser zu schweigen als zu reden. Lassen wir sie also beiseite
und gehen wir daran, der stärksten Art, den Cönobiten, eine Ordnung zu geben.“

Wie kommt Benedikt dazu, der doch ganz „unter der Führung des Evangeliums“
(Prolog 21) seinen Weg gehen will, sich so eklatant von der Weisung und dem Bei-
spiel des Herrn abzuwenden? Ich habe noch nirgendwo eine Antwort auf diese Fra-
ge gefunden. Offenbar war hier eine höhere Regie am Werk. Nach der Zeit der Aus-
saat sollte nun eine Zeit der Einwurzelung kommen. Überdies verlangte diese Zeit
der Auflösung des römischen Reiches und der griechischen Kultur, eine Zeit der
Völkerwanderung und der Unordnung, das Element der Stabilität. Und die Ge-
schichte des Ordens hat Benedikt Recht gegeben.

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 303



Aus dem Leben der Kirche 304

Mission 

Dann aber begann mit der benediktinischen Mission wieder eine neue Phase, die
manche als das „goldene Zeitalter des Benediktinertums“ bezeichnen, in der aber
das Prinzip der Stabilität wieder weitgehend aufgehoben wurde. Papst Gregor
schickte den Benediktinermönch Augustinus mit 40 Brüdern nach England. Anlass
soll eine Episode auf dem römischen Sklavenmarkt gewesen sein. Gregor begegne-
te dort hochgewachsenen blonden jungen Männern und fragte sie, woher sie kämen.
Sie antworteten „aus dem Land  der Angeln“. Gregor: „Dann sollt ihr Genossen der
angeli, der Engel werden“. Augustinus hatte Glück. Die Frau des englischen Königs
war schon Christin. Daraufhin wurde England auf Grund des germanischen Gefolg-
schaftsprinzips bald für den christlichen Glauben gewonnen. Von England kamen
dann die Missionare aufs Festland. In den romanischen Ländern hatte die Kirche
schon seit Jahrhunderten Fuß gefasst. Auch in den germanischen Ländern hatten
iro-schottische Mönche den christlichen Glauben verkündet. Aber der englische Be-
nediktinermönch Bonifatius gilt als der eigentliche Apostel Deutschlands, weil er
das kirchliche Leben geordnet und organisiert hat. Von Deutschland aus gingen
dann die Missionare nach Skandinavien (Ansgar) und in den Osten (Zisterzienser).

Als Benediktiner hatte Bonifatius seine eigene Missionsmethode. Er begann nicht mit der
Predigt, sondern mit dem „ora et labora“. Er hat Kirchen und Klöster mit seinen Mönchen ge-
baut und für die Liturgie goldgeschriebene Evangeliare aus England besorgt, kostbare Ge-
wänder und Geräte benutzt und den gregorianischen Choral gesungen. Da kamen die Germa-
nen aus ihren Wäldern und staunten, nicht nur über die fleißige Arbeit der Mönche in Wald
und Feld, in Werkstätten und Gärten, sondern vor allem über den feierlichen Gottesdienst.
Und sie fragten: „Warum seid ihr hierher gekommen?“ Und dann kam die Predigt, die aus ei-
nem einzigen Satz bestehen konnte: „Wir sind gekommen, um die Verehrung des wahren
Gottes Jesus Christus in eurem Land einzupflanzen. Amen.“ Der Primat des Gottesdienstes
vor der Seelsorge ist charakteristisch für die benediktinische Mission. Das hat einen doppel-
ten Grund. Erstens einen theologischen: Der Glaube, für den die Menschen gewonnen werden
sollen, ist ein freies Gnadengeschenk Gottes. Man kann dazu niemanden überreden. Doch
kann man darum beten. Dann ein psychologischer Grund: „Wer die Absicht merkt, der ist ver-
stimmt.“ Wenn aber eine Gemeinschaft von Mönchen ihr Gotteslob feiert um seiner selbst
willen, lebenslang, das lässt auf eine höhere Wirklichkeit schließen. Tatsächlich feiern wir
heute noch unsere Liturgie ganz unabhängig davon, ob Leute in der Kirche sind oder nicht.
Diese Absichtslosigkeit macht viele Besucher nachdenklich. Mit dieser „Methode“ wurde
Europa christianisiert.

Bonifatius hat sich bei seiner Mission stark an Rom orientiert. Dreimal hat er den
beschwerlichen Weg über die Alpen genommen, um den Papst zu sprechen, um sich
von ihm senden zu lassen, und es gibt zahlreiche Briefe, in denen er den Papst um
Weisung in schwierigen Fragen der Seelsorge bat. Als Nachfolger des Petrus war er
für ihn Schlüsselträger, der Fels, auf den Christus seine Kirche baut. Damit mag es
auch zusammenhängen, dass Bonifatius für den Gottesdienst die lateinische Spra-
che wählte, um sich auf diese Weise ganz eng mit Rom zu verbinden. Karl d. Gr. hat
dann auch aus politischen Gründen nicht nur die Vorherrschaft der Benediktinerre-
gel, sondern auch die lateinische Kultsprache begünstigt. Bis jetzt hat mir noch nie-
mand erklären können, weshalb in ganz Westeuropa die lateinische Sprache in der
Liturgie sich durchgesetzt hat. Es gab bis in die Zeit der Karolinger, z.B. in Gallien,
eine ganze Reihe von verschiedenen Liturgien und vermutlich auch Liturgiespra-

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 304



Aus dem Leben der Kirche 305

chen. Es ist erstaunlich, dass Latein den Sieg davon trug und dass diese Völker nicht
einen Gottesdienst in ihrer Muttersprache verlangten, wie es später Cyrill und
Methodius für die slawischen Völker für notwendig hielten. Bis jetzt habe ich keine
andere Erklärung gefunden, als dass das Ansehen Roms und das Führungsamt
des „Schlüsselträgers“ inzwischen solche Anerkennung gefunden hatten, dass man
sich mit dem Papst bis in die Sprache seiner Liturgie hinein solidarisieren wollte.
Die Klöster dürften bei diesem Prozess der Latinisierung einen wesentlichen Anteil
gehabt haben. Die lateinische Liturgiesprache wurde dann auch gemeinsame
Sprache der Klosterschulen. Vor allem an den Hochschulen wurde Latein gespro-
chen. Es wurde die Sprache der Wissenschaft, die ganz (West)europa zu einem ein-
heitlichen Kulturraum werden ließ. Von Palermo bis Uppsala, von Lissabon bis
Krakau sprach man Latein. Bis heute ist dies erkennbar an den zahlreichen lateini-
schen Ausdrücken in der Philosophie und Medizin, im Rechtswesen und in der
Botanik.

Hier sei ein Seitenblick auf Afrika erlaubt. Europa hat durch tausend Jahre eine einheitli-
che (von der Kirche und der lateinischen Liturgie geprägte) Kultur besitzen dürfen. Nach
Afrika haben wir die christliche Botschaft, gespalten in zahlreiche Konfessionen und hunder-
te von Denominationen gebracht. Dort haben sich die Spaltungen mit dem afrikanischen
Stammesegoismus verbunden. In Südafrika soll es mehrere Tausend christliche Sekten ge-
ben. Wenn Afrika sich eines Tages selbst zerfleischt, dann sind wir Christen daran mitschul-
dig. Statt Einheit haben wir unsere Uneinigkeit importiert. Das ist schlimmer als die Sünde
des Kolonialismus. Dieser Blick auf Afrika soll uns einerseits dankbar machen für das, was
uns Europäern geschenkt wurde, andererseits uns unsere Schuld gegenüber Afrika bewusst
machen, die wir nicht nur durch Entwicklungshilfe und Schuldenerlass, sondern vor allem
durch unseren Einsatz für die Ökumene abtragen sollten.

Gott in die Mitte

Der Primat des Gottesdienstes hat die Mönche dazu bewogen, möglichst schöne
Kirchen zu bauen. Für unsere Neresheimer Klosterkirche hat man die besten Künst-
ler herangezogen, die damals zu finden waren, Balthasar Neumann und Martin
Knoller. Für Gott ist das Beste gerade gut genug. Schon durch das Bauwerk wollten
die Mönche Zeugnis geben. Von den Mönchen haben dann die Bischöfe und die
Bürger der aufstrebenden Städte sich inspirieren lassen. Was wäre Europa ohne die-
se Klosterkirchen („Münster“), Dome und Kathedralen? Sie sind bis heute die Se-
henswürdigkeiten Nummer eins. Ich nenne nur drei Kirchen, die ich zu den schön-
sten Europas zähle: Chartres, Monreale und Vézelay. Alle drei sind zwischen dem
10. und 12. Jahrhundert unter benediktinischer Mitwirkung entstanden. Alle drei
sind grundverschieden, Chartres mit seinen Glasfenstern und Plastiken, Monreale
mit 9ooo Quadratmetern Goldmosaiken und Vézelay mit seiner Raum- und Licht-
symbolik. An den Stadtplänen kann man es ablesen: Das Gotteshaus ist in der Mit-
te. Darum herum wuchs die mittelalterliche Stadt. Auf dieses Bauwerk konzentrier-
te sich der Kunstsinn der Zeit. Im Zeitalter des Tourismus bieten diese Kirchen eine
noch weithin ungenutzte Chance der Verkündigung, der Evangelisation. Da kom-
men die Menschen, die wir in unseren Gottesdiensten kaum mehr erreichen: Schul-
klassen, Senioren, Vereine, Betriebsgruppen. Über das Medium der Kunst können

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 305



Aus dem Leben der Kirche 306

die Menschen Zugang zu den Grundwahrheiten unseres Glaubens finden. Auf gute
Kirchenführungen sollte deshalb besonders geachtet werden.

Ora et labora

Benedikt hat  seine Söhne aber nicht nur zum Gebet angeleitet, sondern auch zur Ar-
beit. In der Antike, bei den Griechen, Römern und Germanen, galt es weithin als ei-
nes freien Mannes unwürdig, Handarbeit zu leisten. Das war Sache der Unfreien
und der Frauen. Der freie Mann widmete sich der Geselligkeit, der Politik und dem
Waffenhandwerk. Jagd und Fehde waren vor allem bei unseren Vorfahren der vor-
wiegende Lebensinhalt. Damit hat Benedikt Schluss gemacht. Er hielt seine Mön-
che zur Arbeit an. In den Klöstern blühten alsbald Handwerk und Landwirtschaft,
Künste und Wissenschaften. Von den Mönchen haben dann unsere Vorfahren ge-
lernt, geregelte und gediegene Arbeit zu leisten. Darauf beruhte der wirtschaftliche
und technische Aufstieg Europas, von dem heute die ganze Welt profitiert.

Gegenwärtig hat das Wirtschaftsleben jedoch so sehr die religiöse Praxis über-
wuchert, dass heute Benedikt uns eine andere Wahrheit vor Augen hält: In dem
Wahlspruch „Ora et labora“ steht die Arbeit nicht an erster, sondern an zweiter Stel-
le. Dies hat zur Folge, dass in den Klöstern die Krankheitszustände unseres moder-
nen Wirtschaftslebens: Arbeitslosigkeit – die Menschen wollen arbeiten, können
aber nicht – und Streik – sie können arbeiten, wollen aber nicht – unbekannt geblie-
ben sind. Die Arbeit hat einen anderen Stellenwert. Sie wird nicht unterschätzt, aber
auch nicht überschätzt. Gott zuerst!

In den Klöstern wurde noch eine ganz besondere Tätigkeit gepflegt, die Schreibkunst. Da
es noch keinen Buchdruck gab, musste alles mit der Hand geschrieben werden. Mönche ha-
ben nicht nur die Heilige Schrift und die Texte der Kirchenväter abgeschrieben,  nicht selten
mit kunstvollen Initialen und Miniaturen geschmückt, sondern auch die profanen Schriften
der Antike. Die Werke der griechischen und lateinischen Klassiker wären uns wahrscheinlich
unbekannt geblieben, wenn sie nicht in den Klöstern immer wieder abgeschrieben worden
wären. Wirft diese Arbeit nicht auch ein Licht auf die geistige Weite des Mönchtums? Nur so
wurde es möglich, dass auch die Schätze der nichtchristlichen Antike zu den Grundlagen der
europäischen Kultur werden konnten, dass sie auf den Universitäten studiert, mit der christli-
chen Botschaft konfrontiert und zu einer fruchtbaren Synthese gebracht werden konnten. Man
hatte keine Angst vor falschem Synkretismus, weil die Mitte des christlichen Glaubens unbe-
stritten war. Wird die heutige Universität eigentlich noch ihrem Namen gerecht? Müsste sie
sich ehrlicherweise nicht „Pluriversität“ oder gar „Diversität“ nennen? Das UNUM ist schon
lange nicht mehr ihre Mitte.

Ein ganz anderer Gesichtspunkt: Benedikts Art, nicht die Menschen zu suchen,
sondern Gott, hat die Mönche veranlasst, ihre Klöster in abgelegenen – heute wür-
den wir sagen „unterentwickelten“ – Gegenden zu bauen, weil Gott in der Einsam-
keit leichter gefunden wird. Auf diese Weise wurde ganz Europa mit Klöstern über-
sät, die sich als religiöse, kulturelle und wirtschaftliche Zentren entwickelten und so
der Landflucht entgegenwirkten. Benedikt sorgte so – ganz unbeabsichtigt und ne-
benbei – für eine gesunde Raumordnung.

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 306



Aus dem Leben der Kirche 307

Friedensarbeit

Unsere Vorfahren waren streitbare Leute. Jeder freie Mann trug Waffen. Polizei gab
es nicht. Man war auf Selbsthilfe angewiesen. Vor allem der Ritterstand im hohen
Mittelalter erblickte seinen Daseinszweck weithin in der Fehde. Turniere und Jag-
den bereiteten sie darauf vor. Die soldatischen Tugenden standen an erster Stelle.
Streit und Händel wurden schier zum Dauerzustand. Unter Mitwirkung der Mönche
von Cluny kam es zur „Treuga Dei“, dem Gottesfrieden, indem sie den Rittern klar-
machten, dass am Freitag zu Ehren des Leidens Christi die Waffen zu ruhen hatten.
Später wurde dies auch noch auf andere Tage und Zeiten ausgedehnt. Ritterbünde
wurden gegründet, die sich zur Einhaltung dieses „Gottesfriedens“ verpflichteten.
So wurden unsere Vorfahren, wurde Europa zum Frieden erzogen. Der Gottesfrie-
den wurde vom Landfrieden abgelöst und allmählich entwickelte sich ein geordne-
tes Staatswesen.

Wenn immer wieder behauptet wird, die Kirche hätte Waffen gesegnet, so muss der Ten-
denz, mit der dieser Vorwurf gemacht wird, widersprochen werden. Meines Wissens gibt es
nur bei einer einzigen Gelegenheit so etwas wie eine Segnung der Waffe, nämlich bei der Kö-
nigskrönung. Bei diesem liturgischen Akt wurde unter anderem dem König das Schwert über-
reicht mit den Worten: „Nimm hin das Schwert zum Kampf gegen die Ungerechtigkeit und
zum Schutz der Schwachen! Bedenke jedoch, dass die Heiligen mit ihrem Glauben Königrei-
che besiegt haben.“ 

Freiheit der Kirche

Im ganzen nordeuropäischen Raum galt in der Frühzeit die Rechtsordnung des „Ei-
genkirchenwesens”. Jeder Grundherr, der eine Kirche baute oder ein Kloster stifte-
te, betrachtete es als sein selbstverständliches Recht, den Pfarrer, bzw. den Abt für
seine Gründung selbst zu ernennen. Ebenso machten es die deutschen Könige und
Kaiser hinsichtlich der Bischöfe. Kaiser Otto I. erhob die Bischöfe sogar zu Reichs-
fürsten, weil sie – da unverheiratet – keine Familienpolitik betrieben und eher das
Wohl des Reiches im Auge hatten. Was vom Standpunkt des Kaisers aus klug oder
sogar ein genialer Schachzug war, erwies sich für die Kirche als Verhängnis. Die
Bischöfe mussten „bei Hof“ erscheinen, sich an Kriegszügen beteiligen,  zumindest
finanziell, ferner hatten sie im Auftrag des Kaisers Gericht zu halten, die Wahl des
Kaisers aushandeln (Kurfürsten), kurz, sie wurden zu politischen Funktionären. –
Wieder ging von Benedikt die Wende zum Guten aus. Er hatte in seiner Regel be-
stimmt, dass die Mönche ihren Abt selbst wählen sollten. Die Benediktiner von
Cluny beriefen sich auf diese Weisung, sagten sich vom Eigenkirchenrecht los und
wählten ihre Äbte selbst. Sie hatten das Glück, nacheinander fünf heilige Äbte zu
bekommen (Odo, Odilo, Majolus, Hugo, Petrus), jeweils mit lebenslanger Amts-
zeit. Cluny erlebte so eine große Blütezeit. Weit über tausend Klöster wurden von
hier aus gegründet oder schlossen sich dieser ersten Reformkongregation an. Über
Hirsau ist auch unser Neresheim in dieser Bewegung entstanden. Als nun der
Cluniazenser-Mönch Hildebrand nach Rom berufen wurde, wo er unter mehreren
Päpsten Dienst tat, und schließlich als Gregor VII. selbst zum Papst gewählt wurde,

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 307



Aus dem Leben der Kirche 308

wollte er diese gute Erfahrung seines Mutterklosters auch der Gesamtkirche zugu-
tekommen lassen. Er erklärte dem Kaiser, dass er die Bischöfe in Zukunft selbst er-
nennen werde. So kam es zum „Investiturstreit“ zwischen Kaiser und Papst, der das
hohe Mittelalter überschattete und auch unser Kloster in Mitleidenschaft zog. Pro-
fane Historiker sprechen hier oft vom Machtstreben der Päpste und würdigen nicht,
dass es sich um ein elementares Lebensrecht der Kirche handelte. Dass die Päpste
die Freiheit der Kirche von der Bevormundung des Staates durchgesetzt haben,
kommt heute auch anderen Kirchen zugute. Luther ist allerdings nach der Trennung
von Rom wieder in das Landeskirchenwesen zurückgefallen. Auch die Orthodoxie
leidet bis heute unter der zu engen Bindung an die jeweilige Nationalität. Erst recht
sind im Islam Religion und Politik in einem uns fremden Maß miteinander verzahnt,
wodurch der Dialog mit den Muslimen sehr belastet wird und die Beziehungen sich
so schwierig gestalten.

Für das 17. Jahrhundert sei auf den gelehrten Benediktiner Jean Mabillon hingewiesen.
Aus seinen Veröffentlichungen ist sein sechsbändiges Werk „De re diplomatica“ als Pionier-
arbeit zu bezeichnen. Es handelt sich dabei um die erste wissenschaftliche Urkundenlehre,
mit der er im Grunde auch die historisch-kritische Exegese vorbereitet hat.

Neuzeit

Die Klöster öffneten sich auch den Naturwissenschaften. Kremsmünster in Öster-
reich, im Jahre 777 gegründet, schuf im ältesten „Hochhaus“ Europas eine na-
turwissenschaftliche Sammlung. Im Erdgeschoß waren die Mineralien zu sehen,
darüber die Pflanzenwelt, dann das Tierreich, die Menschenwelt und oben ein astro-
nomischer Turm mit einer Sternwarte. Auch unser Kloster Neresheim ging voran,
hatte den ersten Blitzableiter der ganzen Gegend und ein naturwissenschaftliches
Kabinett. Außerdem wurde es führend durch die Gründung einer Volksschule.

Künstlerisch kam es im 17. /18. Jahrhundert zu einer bedeutenden Nachblüte in
den barocken Abteikirchen. Stellvertretend für viele seien Einsiedeln in der
Schweiz genannt, dann Melk in Österreich, sowie Ettal, Ottobeuren und Neresheim
in Süddeutschland. Es handelt sich bei diesen Bauten um Gesamtkunstwerke, in de-
nen sich eine an Triumphalismus grenzende Lebensfreude ausdrückt.

Die Säkularisation brachte dann zu Beginn des 19. Jahrhunderts die Aufhebung
zahlreicher Klöster, vor allem in Frankreich und Deutschland. Eine Verarmung des
geistlichen Lebens war die Folge. Das Bildungsniveau im Katholizismus dieser
Länder sank beträchtlich. Wo Benediktinerklöster in der Schweiz und in Österreich
und dann bald auch wieder in Bayern überlebten oder wieder erstanden, leisteten sie
Vorbildliches in ihren Schulen und klösterlichen Internaten. Für Bayern seien nur
die Namen Metten, Scheyern, St.Stefan/Augsburg, Ettal, Ottobeuren und Nieder-
altaich genannt.

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 308



Aus dem Leben der Kirche 309

Bedeutung in der Gegenwart

Unser Orden gilt als konservativ und traditionsbewusst. Doch ist es Tatsache, dass
gerade von ihm wichtige Impulse zur Erneuerung der Kirche von heute ausgegan-
gen sind. An erster Stelle ist die liturgische Bewegung zu nennen, die im vergange-
nen Jahrhundert von Abt Guéranger von Solesmes, von Beuron (Messbuch von
P.Anselm Schott) und Maria Laach (Abt Ildefons Herwegen und P. Odo Casel) aus-
ging und sich über das II. Vaticanum auf die Gesamtkirche ausgewirkt hat. Hier
möchte ich darauf aufmerksam machen, dass wir in unserer Liturgie die lateinische
Sprache nicht ganz aufgegeben haben. Die Feier der Messe in der Landessprache
hat eine Verflachung, ja eine Banalisierung der Liturgie begünstigt, vor allem, wenn
„freischaffende Liturgiker“ in Aktion treten. Ich bin heute dafür, dass wenigstens
die Ordinariumsgesänge (Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Pater noster, Agnus Dei)
mehr in der lateinischen Sprache gesungen oder gebetet werden. Die deutschen Lie-
der haben eine begrenzte Lebensdauer, während sich der gregorianische Choral
auch bei täglichem Gebrauch nicht abnutzt. Auch könnten die mehrstimmigen klas-
sischen Vertonungen öfter zum Vortrag kommen.

Die Pflege der lateinischen Sprache ist auch im Blick auf die Globalisierung un-
seres ganzen Lebens und im Zeitalter des Tourismus zu bedenken.

Dann ist die Entwicklungshilfe zu nennen. Die Missionsbenediktiner von St.Otti-
lien kamen vor über hundert Jahren zur Erkenntnis, dass man in die nichtchristli-
chen Länder nicht nur Missionare schicken müsse, sondern auch Landwirte, Hand-
werker, Architekten, Lehrer, Ärzte und Schwestern. Heute ist dies unter der Be-
zeichnung Entwicklungshilfe zum selbstverständlichen Dienst an der „Dritten
Welt“ geworden und hat auch im politischen Bereich den Kolonialismus abgelöst.

Nach dem 2. Weltkrieg hatte eine Gruppe von englischen Kommunisten sich vorgenommen,
eine Musterkolchose zu erstellen. Sie erwarben dazu einen ländlichen Besitz und begannen mit
Feuereifer darauf zu arbeiten. Aber schon nach einem Jahr gab es Probleme. Sie wurden sich
nämlich bei der Verteilung der ersten Ernte nicht einig. Sollte jeder das gleiche bekommen oder
sollte der Ertrag gemäß der Leistung der Einzelnen verteilt werden? Die meisten Arbeiter ver-
ließen das Projekt. Nur eine Handvoll blieb beieinander. Da sie vermuteten, dass die Schwie-
rigkeit auf psychologischem Gebiet liege, besuchten sie einen Kurs für Psychologie. Die Leite-
rin, eine Schülerin von C.G. Jung, war zufällig Katholikin. Als sie von dem Plan ihrer Kursteil-
nehmer erfuhr, erklärte sie ihnen: „Da kann ich euch einen Tipp geben. In der Nähe eurer
Kolchose liegt ein Benediktinerkloster. Diese Mönche machen das, was ihr vorhabt, schon seit
vielen hundert Jahren. Schaut euch das doch mal an!“- Tatsächlich: Eine Kommunität, die in
völliger Gütergemeinschaft lebt! Als sie dann das Leben der Mönche genauer beobachteten,
stellten sie fest, dass diese nicht nur arbeiteten, organisierten und disputierten, (was auf der
Kolchose viel Zeit benötigt hatte), sondern mehrere Stunden am Tag psallierten. Da merkten
sie, dass darin der Schlüssel zum Erfolg liegen müsse. Sie bauten eine ihrer Scheunen um in ein
Oratorium, um nach dem Beispiel der Mönche mit „ora et labora“ ihre Kolchose zu betreiben.

Endlich ist auch die ökumenische Bewegung zu nennen, die von den Benedikti-
nerklöstern Chevetogne in Belgien und Niederaltaich in Bayern, St.Matthias in
Trier und Neresheim schon vor dem Konzil ausging. Niederaltaich hat ein öku-
menisches Institut eröffnet und gibt die Zeitschrift UNA SANCTA heraus. Auf die-
se Weise wurde Pionierarbeit geleistet und die ökumenische Öffnung unserer Kir-
che vorbereitet.

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 309



Aus dem Leben der Kirche 310

Der Missionswissenschaftler P. Thomas Ohm OSB von St.Ottilien hat mit seinen
Reisen und Veröffentlichungen eine neue Sicht der nichtchristlichen Religionen
eröffnet. Besonders sei sein grundlegendes Werk genannt, „Die Liebe zu Gott in den
nichtchristlichen Religionen”. Er hat damit der Konzilserklärung „Nostra aetate“
vorgearbeitet. Nach dem Konzil hat Abt Notker Wolf OSB (inzwischen Abtprimas
des ganzen Benediktinerordens) regelmäßige Besuche von buddhistischen Mön-
chen und Benediktinern organisiert. Dabei sollte es nicht um Diskussionen gehen,
sondern um ein Kennenlernen im Vollzug, bezeichnet mit dem Begriff „exis-
tentieller Dialog”.  Papst Johannes Paul II. hat bei der Audienz einer solchen Grup-
pe diesen intermonastischen Dialog sehr begrüßt und ihn als vorbildlich für die Be-
gegnung der Religionen gewürdigt.

Vielleicht wird etwas Ähnliches auch einmal von der Meditationsarbeit gelten,
die ja wichtige Impulse aus dem fernen Osten empfing. P. Lassalle SJ, der die japa-
nische ZEN-Meditation bei uns bekannt machte und einübte, ging mit seinen Me-
ditationskursen mit Vorliebe in Benediktinerklöster (Niederaltaich, Maria Laach,
Münsterschwarzach, Neresheim, Weingarten), weil ihm die mehr kontemplative
Spiritualität für sein Bestreben besonders geeignet erschien. Zurzeit (2002) sind in
dem Sammelprospekt „Christliche Meditation im süddeutschen Raum“ 75 Adressen
aufgelistet, an erster Stelle 14 Benediktinerklöster.

Neues in jüngster Zeit

Es gibt noch weitere Pionierarbeit unseres Ordens zu erwähnen:
Die Benediktinerabtei St. Matthias in Trier baute vor über zwanzig Jahren neben

ihrem Kloster eine Siedlung „Schammat-Dorf“, (so benannt nach einem Flurna-
men) mit etwa 200 Wohneinheiten, die ausschließlich für Kinderreiche, Behinderte
und alte Menschen bestimmt sind. Die zweistöckigen Häuser sind einander – je-
weils um einen kleinen Hof – so zugeordnet, dass die Bewohner sich gegenseitig
helfen können. Heime nur für alte Menschen sind oft trostlose Einrichtungen. Hier
aber herrschen Leben und Freude. Die Älteren können nicht nur die Kinder beauf-
sichtigen helfen, sondern ihnen auch etwas aus ihrer Lebenserfahrung vermitteln.
Großmütter sind oft – und das nicht nur in Russland – die besten Vermittler des
Glaubens. Kinder können recht gut mit behinderten Menschen umgehen und ihnen
in täglichen Dingen helfen.

Die Benediktinerabtei Plankstetten bei Eichstätt hat vor einigen Jahren ihre ganze
Landwirtschaft auf ökologischen Anbau umgestellt. Nach der Seuchenwelle beim
Vieh und nach den Lebensmittelskandalen sind die dortigen Mönche Pioniere im
verantwortlichen Umgang mit der Tier – und Pflanzenwelt.

Die Benediktiner von Niederaltaich haben vor ungefähr vierzig Jahren das Ange-
bot „Kloster auf Zeit“ ins Leben gerufen, das sich nach wie vor eines regen Zu-
spruchs erfreut. Mehrmals im Jahr werden 14-tägige Kurse für Erstbesucher und
achttägige für „Freunde der Wiederkehr“ durchgeführt. Die Teilnehmer feiern aktiv
den Gottesdienst mit und nehmen an den Mahlzeiten teil, erhalten Anleitung zur
Meditation und zum geistlichen Leben. Altabt Emmanuel Jungclaussen hat kürzlich

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 310



Aus dem Leben der Kirche 311

in einem Vortrag über „Die Bedeutung klösterlichen Lebens für die Kirchen im
3. Jahrtausend“ dieses Angebot näher erläutert. Der Mensch wird heute von Hetze
und Lärm, von Überflutung durch die Medien und einer atheistischen Atmosphäre
geplagt und muss zur äußeren und inneren Ruhe geführt werden, um sich der ganz
anderen Wirklichkeit Gottes öffnen zu können. Das ist auch die Erfahrung unserer
zahlreichen Meditationskurse in Neresheim.

Hier sei an das bekannte Wort des Hl.Benedikt erinnert: „Habitavit secum in
conspectu divini inspectoris“ – er wollte zu sich selbst kommen und Grunderfah-
rungen mit der Realität Gottes machen, wie man etwas frei übersetzen könnte. Wir
Neresheimer haben – von Niederaltaich angeregt – das Angebot „Au-pair im Klos-
ter“ gemacht, das inzwischen von zahlreichen Ordensgemeinschaften in ähnlicher
Weise aufgenommen wurde. Die Zukunft dürfte zeigen, dass hier eine ganz wichti-
ge Aufgabe für unsere Klöster erwächst. In dem Maße in dem die „Volkskirchen“
offenbar immer weniger imstande sind, den Menschen von heute eine Anleitung
zum geistlichen Leben zu geben, gewinnen die Klöster als geistliche Zentren zu-
nehmende Bedeutung. Mag in vielen Klöstern durch den Mangel an Nachwuchs die
Zukunft im Dunklen liegen, so spricht doch vieles dafür, dass sie auch fernerhin ei-
ne Aufgabe haben, vielleicht nicht mehr ausschließlich in der traditionellen Form
der lebenslangen Bindung; nicht zu vergessen, dass in anderen Kontinenten ver-
mehrt Klöster gegründet werden, wie z.B. in Afrika, wo allein jedes Jahr ein neues
Kloster des Hl. Benedikt entsteht.

Neuerdings hat die Benediktinerabtei St. Bonifaz/München eine großzügige Ein-
richtung für Obdachlose erstellt. Dort werden täglich Mahlzeiten ausgegeben, kos-
tenlose ärztliche Behandlung angeboten und soziale Beratung. Eine Kleiderkammer
steht zur Verfügung sowie Bad und sanitäre Einrichtungen. Das ist eine sehr aktuel-
le Aufgabe in einem Großstadtkloster.

Das Herrenwort: „Suchet zuerst das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit und al-
les andere wird euch dazu gegeben“ hat in der Geschichte des Benediktinerordens
Kommentar und Bestätigung gefunden. Der Wahlspruch „Gott zuerst“, den die
Mönche seit Jahrhunderten erproben, darf und soll auch für den Christen in der Welt
Leitwort und Ermutigung sein.

Beda Müller, Neresheim

302-311  03.06.2004  14:10 Uhr  Seite 311


