
„Bitte keine Werbung einwerfen!“
Dürfen Christen heute missionieren?

Joachim Wanke, Erfurt

Dass man nicht „missionieren“ darf, gehört zu den Grundüberzeugungen des
Zeitgeistes, zumindest in unseren Gegenden. Mission wird gleichgesetzt mit
Indoktrinierung, ja mit Intoleranz, mit Fanatismus. Das ist für Christen, die in
der Hl. Schrift den Missionsbefehl Christi lesen („Geht hinaus in alle Welt und
macht alle Menschen zu meinen Jüngern!“), eine Herausforderung. Darf  man
heute missionieren – oder ist das „verboten“? Was lässt sich zu dem Thema
„Mission heute“ sagen? - Wir müssen uns zunächst einmal klar machen, wo-
rum es bei der Frage eigentlich geht.

Es geht beim Thema Mission nicht nur um ein Anliegen für heute und mor-
gen. Es geht um die Wiedergewinnung einer Grundbestimmung des Christ-
seins und Kircheseins: Wir sind nicht für uns selbst da. Wir haben als katholi-
sche Christen (in Gemeinschaft mit allen anderen Mitchristen in der Ökumene)
für alle Mitbürger in diesem Land eine Aufgabe. Ohne das Evangelium Jesu
Christi fehlt Thüringen etwas Entscheidendes. Es fehlt ihm „das Licht von
oben“, der Gotteshorizont. Mein Anliegen ist es, alle Mitchristen für diese
Sicht der Dinge zu sensibilisieren. 

Ich hatte bei Firmungen mit diesem Predigteinstieg bei den jungen Leuten Eindruck gemacht:
Ich schilderte meine erste Autofahrt mit einem satellitengestützten Navigationssystem (GPS).
Staunenswert, was Menschen so alles erfinden.... Das Ziel eingeben und einfach losfahren – und
die Stimme aus dem Apparat leitet den Autofahrer exakt und sicher zum gewünschten Ort. Sich
vom Himmel her leiten lassen – das ersetzt nicht das eigene Fahren. Das befreit nicht von der not-
wendigen Aufmerksamkeit auf den sonstigen Straßenverkehr. Aber es ist doch eine enorme Hil-
fe, gerade in Gegenden oder Städten, in denen man sich nicht auskennt. Die Anwendung auf den
Heiligen Geist und seine Wirkungsweise war dann leicht.... GPS fürs Christenleben!

Ist das Evangelium nicht auch so etwas wie eine Stimme aus einer anderen
Dimension? Im Evangelium geht es nicht um Wirtschaft und Politik, um Wis-
senschaft oder Kunst, noch nicht einmal um Bildung und Erziehung. Das Evan-
gelium ist in der Tat so etwas wie eine eigentümliche Beleuchtung aller
menschlichen Wirklichkeitsbereiche. Es erzeugt eine Einfärbung aller Dinge,
gleichsam eine Fermentierung, die eine alles durchdringende, perspektivver-
ändernde Kraft hat.    

Unserem Christsein darf nicht abhanden kommen, was sein Markenzeichen
ist: Es hat eine Botschaft, die alle Menschen angeht. Jesus Christus selbst be-
zeichnet seine Jünger als Salz. Salz ist nicht das Ganze, aber es hat seinen Sinn

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 321



nur im Bezug zu einem größeren Ganzen, das es „salzen“, also mit seiner Kraft
durchdringen soll. Und auch die Metapher vom Licht auf dem Leuchter stammt
bekanntlich aus der Verkündigung Jesu, ein Bild, das auch im Zeitalter des
künstlichen Lichts noch unmittelbar verständlich ist. Licht ist zum Leuchten,
nicht zum Verstecken da. 

Ich gliedere meine Überlegungen in folgender Weise: Wir werden zunächst
(1.) bedenken, was das Wort Evangelium meint. Wir wollen sodann (2.) fragen,
was das Evangelium denen bringt, die sich auf dessen Botschaft einlassen, und
abschließend (3.) nach Möglichkeiten Ausschau halten, das Evangelium unter
die Leute zu bringen, und zwar nicht in Afrika oder Ozeanien, sondern hier un-
ter unsere Landsleute in diesem Land.

1. Das Evangelium – der Blick auf die neue Welt Gottes

Das griechische Wort euanggelion heißt soviel wie „Botschaft“, „Frohbot-
schaft“. Wir würden heute sagen: Nachricht von Gewicht!  Zur Zeit Jesu war
z. B. ein euanggelion die Botschaft, dass der Kaiser eine Stadt mit seiner Ge-
genwart und mit kräftigen Geldzuwendungen beehren wollte! (Welche Stadt
würde sich nicht auch heute über ein solches euanggelion freuen!). Das Evan-
gelium im heutigen, religiösen Sinn ist Frohbotschaft, die das Kommen Jesu
Christi meint und sich auf seinen Ostersieg über Sünde und Tod bezieht. 

Um es auf den Punkt zu bringen: Evangelium meint in unserem Zusammen-
hang nicht nur die Botschaft des irdischen Jesus von Nazareth. Jesus verkündet
nicht nur das Evangelium, er ist das Evangelium selbst in seiner Person, in sei-
nem Geschick. 

Evangelium im christlichen Sinn meint (um mich hier an Paulus anzuleh-
nen) die Ansage eines grundlegenden Machtwechsels, einer „Wende“, für die
die letzte politische Wende in unserem Land nur eine schwache Analogie ist.
Es geht um die Ablösung aller gottfeindlichen Mächte und Gewalten aus ihren
angemaßten Machtpositionen. Es geht um die Einsetzung des Auferstandenen
zum Herrn über alle Welt.

Jesus selbst spricht in seiner Verkündigung vom kommenden und schon jetzt
angebrochenen Reich Gottes. Überall, wo Gottes Herrschaft anerkannt wird,
beginnt etwas Neues, eben: das Reich des Vaters. Auch wenn das endgültige
Kommen des Gottesreiches noch aussteht, bestimmt es doch schon die Gegen-
wart, so ähnlich, wie die Anwartschaft auf die EU in den osteuropäischen Bei-
trittsländern die politische Agenda dieser Länder bestimmt hat.

Ich verdeutliche diese Dialektik des „Schon“ und „Noch nicht“ gern an einem Erlebnis: Bei
einem Urlaub in der slowakischen Tatra - mitten im Hochsommer - sah ich einmal in der Park-
anlage eines Kurortes auf den asphaltierten Wegen junge Athleten auf Rollskiern trainieren. Ein

Joachim Wanke 322

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 322



merkwürdiger Anblick! Alle Passanten staunten. Sie ahnten, dass hier vermutlich höchst effizi-
ent für olympische Medaillen geübt wurde, die erst im Winter auf schneebedeckten Pisten ge-
wonnen werden sollten. Doch war der Anblick der mitten im Hochsommer trainierenden Win-
tersportler höchst verwunderlich, sogar ein wenig zum Lächeln! Hier wurde mir anschaulich de-
monstriert, was das heißt: „Aus dem Vorgriff“ auf eine kommende Wirklichkeit leben. Ein Bild
für christliches Leben aus dem Glauben an das Evangelium.

Dieser Botschaft, diesem Evangelium vom Reich Gottes soll in jeder Gene-
ration durch die Kirche, durch uns Glaubende ein „Resonanzraum“ geschaffen
werden, damit alle diese Ansage einer Zeitenwende, die Gott herbeigeführt hat,
hören und danach ihr Leben neu ausrichten. Ich gebrauche gern dieses Bild
vom Resonanzraum, etwa einer Stradivari-Geige. Instrumente benötigen be-
kanntlich einen Resonanzraum, in welchem der vorgegebene Ton, eine Melo-
die zum Klingen kommen kann.

Ohne Bild: Gott hat schon durch das Kommen Jesu, in seinem Sterben und
Auferstehen die Welt endgültig und für immer in das Osterlicht getaucht. Dafür
hat kein Mensch Patentrechte anzumelden. Das ist allein Gottes Tat. Die Bot-
schaft von diesem denkwürdigen, in Gottes Liebes- und Leidensbereitschaft
begründeten Sieg ist seit 2000 Jahren in der Welt. Diese Botschaft ist ein ge-
schichtsmächtiges Faktum, bis in unsere Tage. Es veränderte nicht nur Gesell-
schaftssysteme, es veränderte Herzen. Das Evangelium macht aus alten Men-
schen neue. 

Es ist eine andere Frage, warum Gott nicht sogleich das ewige, bleibende Ostern herbeigeführt
hat. Darüber kann man ins Grübeln kommen! Der eigentliche Skandal des Glaubens ist für mich
die Tatsache, dass Jesu Ostersieg noch nicht der Sünde vollends den Garaus gemacht hat. Warum
hören wir nur vom Anbruch des Tages und müssen ihm noch im Zwielicht dieser konkreten Welt-
zeit entgegenlaufen? Ich meine: Weil Gott unser freies Ja zu seinem Reich von uns hören will –
und weil er noch viele andere Generationen von Menschen und geschaffenen Wesen für die un-
endliche Freude seiner ewigen Nähe bestimmt hat. 

Freilich: Noch stehen wir „im Kampf“, wie Paulus sagen würde. Wir sind
noch nicht in den Himmel versetzt. Wir sind noch auf dem Weg in der Wüste.
Aber: Der Kampf um Heil oder Unheil meines Lebens ist schon positiv von
Gott entschieden. Unsere einzige Sorge muss sein aufzupassen, vom schon be-
siegten Feind nicht doch noch in „Nachhut-Gefechte“ verwickelt zu werden
und zu fallen. 

Noch einmal: Evangelium ist eine Welt- und Lebenssicht, die alles in ein
neues, österliches Licht taucht. Dem Evangelium folgen bedeutet so etwas wie
eine Horizonterweiterung für das Leben des Menschen. Evangelium meint die
innerste Zielorientierung für mein persönliches Navigationssystem, das wir
Glauben nennen. Das Evangelium ist die Magna Charta der Kirche, wenn wir
so wollen: ihr spezifisches „Markenprodukt“. 

Daraus ergibt sich aber auch Folgendes: Niemand wird als Christ geboren.
Jeder Mensch, der in die Welt kommt, muss für sich selbst, ganz persönlich,

Dürfen Christen heute missionieren? 323

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 323



Christ werden, das „Licht“ aufnehmen, wie es im Johannesprolog heißt, um so
Kind Gottes werden zu können. Auch wir, die wir als Kleinstkinder getauft und
christlich erzogen wurden, auch wir mussten und müssen ständig fragen, was
unser Getauftsein eigentlich bedeutet. Wir müssen immer wieder neu diese
Grundentscheidung des Herzens treffen: Wem will ich gehören? Biblisch ge-
sprochen: den Mächten dieser Welt, die mich versklaven wollen – oder Gott,
dem Herrn, der mich durch Christi Sieg fähig gemacht hat, „Anteil zu haben
am Los der Heiligen, die im Lichte sind“, wie es Kol 1,12 heißt. Oder nicht bib-
lisch formuliert: Wir müssen uns ständig um den „Mehrwert“ des christlichen
Glaubens bemühen, um das große Plus vor unserer Lebensklammer. Sonst
schrumpfen wir zu einer Null, werden zur Manövriermasse anonymer Mächte,
die über uns verfügen – herz- und sinnlos. 

Diese Angst vor dem möglichen Missbraucht-Werden oder einfach der Verdacht, das eigene
Leben sei bedeutungslos, treibt – so empfinde ich – viele unserer Mitmenschen insgeheim um.
Sie fragen sich: Was sollen wir aus unserem Leben letztlich machen? Manches, was ich um mich
herum an Lebenshunger, ja Lebensgier beobachte, deute ich einfach als eine gewisse „Tor-
schluss-Panik“!

Jetzt haben wir die eigentliche Tiefe dieses so harmlos daherkommenden
Wörtchens Evangelium ausgelotet. Das Evangelium ist letztlich Jesus Christus
selbst, die Begegnung mit ihm, der von Gott gekommen ist und dennoch ganz
unser Menschenbruder bleibt. So gesehen ist das Evangelium Jesu Christi und
unsere Antwort darauf die Mitte unseres Christseins. Es ist in der Tat so etwas
wie eine grandiose Orientierung für unser Leben. Es ist Licht von oben, Stim-
me, die vom Himmel her Wegweisung gibt. GPS des Heiligen Geistes! Damit
klingt schon an, was wir als Zweites bedenken wollen (ehe wir den Blick auf
die anderen richten!):

2. Das Evangelium – Licht für uns (Getaufte und Gefirmte)

Jesus sagt es so: „Kann ein Blinder einen Blinden führen?“ (Lk 6,39). Man
muss selbst erst einmal etwas gesehen haben, ehe man andere auf etwas Se-
henswertes aufmerksam machen kann. Man muss selbst erst eine Antwort
gehört haben, ehe man anderen antworten kann. Freilich: Wir bleiben, auch
wenn wir anderen das Evangelium bezeugen, auf Dauer selbst auf das Evange-
lium als Licht, als Wort Gottes angewiesen. 

Vielleicht kann es wieder ein Bild sagen, was gemeint ist. In einem unbekannten, unüber-
sichtlichen Gelände ist es gut, eine ordentliche Landkarte zu haben. Manche Leute sind so geni-
al, die brauchen nur einmal einen Blick auf eine Karte zu werfen, da wissen sie Bescheid. Ich für
meinen Teil nehme gern für unterwegs eine Karte mit, beim Wandern, bei einer Fahrt in nicht so
bekannte Gegenden. Es ist gut, ab und zu einmal einen Blick auf die Karte werfen zu können, ein-

Joachim Wanke 324

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 324



fach um sich zu orientieren und ggf. sich neu auszurichten. Zudem kann man auch – über die Kar-
te gebeugt – für andere zum Auskunftsbüro werden, wie das einem durchaus bei Wanderungen
passieren kann (Aber damit greife ich schon meinem dritten Referatsteil mit dem Stichwort:
„Auskunftsfähigkeit“ vor!)

Was meine ich? Unsere Überlegungen für die Aufgabe, auskunftsfähige Kir-
che zu werden greifen zu kurz, wenn wir nur ein Schwarz-Weiß-Schema ha-
ben: hier wir Getaufte und Gefirmte – und auf der anderen Seite die anderen,
die das Evangelium nicht kennen. Natürlich ist daran etwas Richtiges. Aber
dieser Gegensatz wird sofort irreführend, wenn wir meinen: Das Evangelium
sei uns näher als den anderen. Das stimmt nicht.

Es gibt eine prinzipielle Offenheit aller Menschen für Gottes Anruf. Christi
Ostersieg ist ja für alle errungen und Gottes Heilswille – abstrakt gesprochen –
zielt auf alle Menschen. Das ist Grundüberzeugung der Kirche von Anfang an.
Darum hat die Kirche sich niemals zur Sekte machen lassen, zu einem Zirkel
der Besserwissenden, die sich hochmütig von der Masse der anderen absetzt
oder mit ihr nichts zu tun haben will. 

Nur ein Hinweis: Die frühe Kirche hat sich nicht gescheut, den bunten Völkerhaufen rund um
das Mittelmeer das Evangelium in ihrer jeweiligen Muttersprache zu predigen. Darum kam es
von Anfang an zu einem enormen Bedarf an Übersetzungstätigkeit. Ja, manchen Völkern wurde
erst durch die Christianisierung ihre eigene Schriftsprache geschenkt. Der hl. Irenäus (gest. um
202) hat noch im hohen Alter in der Verbannung in Lyon Keltisch gelernt, um der einheimischen
Bevölkerung in ihrer Muttersprache predigen zu können.

Das ist für mich ein wichtiger Fingerzeig: Die Übersetzungstätigkeit für das
Evangelium ist prinzipiell noch nicht abgeschlossen. Es fehlt z. B. noch: das
Mitteldeutsche, das Thüringische! Es ist klar, was ich meine: Nicht die hör-
oder lesbare Sprache, sondern jene Sprache, in der das Evangelium das Herz
der Menschen hier und heute erreichen kann. 

Nochmals: Wir Christen sind nicht besser als unsere Mitmenschen. Aber wir
haben es besser. Wir haben in unseren Händen - im obigen Bild gesprochen -,
was andere nicht haben, eine sehr präzise Landkarte, die das Lebensterrain im
Überblick zeigt und die gangbaren Wege zu dem alles entscheidenden Ziel. 

Auch wir Christen sind wie alle Menschen noch auf dem Weg. Der Unter-
schied ist: Wir kennen den Weg, auch wenn wir ihn schuldhaft und verbockt
zeitweilig selbst nicht gehen. 

Das ist übrigens für mich das entscheidende Argument, warum Auskunfts-
fähigkeit im Glauben nicht notwendig einen hundertprozentigen persönlichen
Heiligenschein voraussetzt. Auch der Kranke kann einem anderen Kranken sa-
gen, wo er den Arzt findet und die helfende Therapie. Zum Arzt hingehen muss
freilich jeder selbst. 

Doch genug der Bilder und Vergleiche. Was deutlich geworden sein sollte,
ist dies:

Dürfen Christen heute missionieren? 325

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 325



Das Evangelium ist nicht einfach so in unsere Verfügung gegeben, dass wir
es wie eine Tablette weiterreichen könnten. Wir bedürfen selbst dieser Medi-
zin, dieser Speise, dieser Lebensorientierung vom Wort Gottes her – und zwar
ständig und ohne darin zu einem abschließenden Ende zu kommen. 

Daraus folgt für mich: Zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden kann es
nur ein Verhältnis existentieller Solidarität geben. Wir dürfen nicht im Sinne
einer Einbahnstraße denken. Es geht auch nicht um Hilfeleistung von Besit-
zenden an solche, die eben auf Hilfe angewiesen sind. 

Hilfsbedürftig vor Gott sind alle Menschen. Aber uns Glaubenden hat Gott
die Gnade geschenkt, dass wir 1. unsere Hilfsbedürftigkeit einsehen und vor al-
lem 2. wissen, woher uns Hilfe kommen kann. Wir als Getaufte haben uns auf
Gottes Führung eingelassen. Wir sagen Ja und Amen zu einer unendlich kost-
baren Gabe, die wir uns nicht selbst verschaffen oder verdienen können: Got-
tes Freundschaft, sein Erbarmen. 

Ich möchte an dieser Stelle den grundlegenden Einwand ansprechen, der heute von nicht-
christlichen Menschen gegenüber einer sich religiös verstehenden Existenz gemacht wird: Es ist
der Verdacht, mit einem religiösen Glauben verliere der Mensch seine Autonomie, seine Fähig-
keit zur Selbstbestimmung. Religion, und eben auch christliche Religion sei ein Zustand der
Fremdbestimmtheit, in der dem Menschen das Recht auf schöpferische Selbstverwirklichung
und moralische Autonomie genommen würde. Das ist der geheime Stachel, der viele auch nach-
denkliche Zeitgenossen vom Glauben an Gott und an das Evangelium abhält.

Darauf mag es manches zu antworten geben, von der Anthropologie her, die weiß, dass wir
grundsätzlich dialogische und nicht monologische Wesen sind, von der Theologie her, die uns
zeigen kann, dass Gottes Freiheit nie als Konkurrenz, sondern nur als Synergie zur Freiheit des
Menschen gedacht werden kann. Wie sagt der Psalmist? „In deinem Licht sehen wir das Licht!“
(Ps 36,10).

Aber es geht hier ja letztlich nicht um ein Austauschen rationaler Argumente allein. Hier geht
es um Gründe, die allein das Herz kennt, wie Blaise Pascal sagen würde. Wem kann man bewei-
sen, dass Wasser trägt, wenn er nie den Sprung ins tiefe Wasser wagt? Wem kann man darlegen,
dass Geliebt-Werden nicht passiv macht, sondern im höchsten Maße aktiv, wenn er das nicht ein-
mal selbst an sich erfährt: zu lieben und geliebt zu werden? Wer liebt, bleibt frei, auch wenn er
sich als Liebender auf Verantwortung, auf Verpflichtungen einlässt. Aber eben auf einer anderen,
sein Leben weitenden Wirklichkeitsstufe. Es gibt Bindungen, die frei machen. Und zu ihnen
gehört der christliche Gottesglaube.

Die Verweigerung des Gottesglaubens bleibt ein Geheimnis des Herzens.
Ich gebe zu: In unseren Zeiten ist die Gotteswirklichkeit so abgedunkelt, dass
manche nur sehr schwer Gottes Wirklichkeit wahrnehmen können. Wir moder-
nen Menschen sehen überall nur uns selbst. Wir durchschauen – wie wir mei-
nen - alles, aber auch wirklich alles, selbst die Religion, ihre Entstehung und
ihre Existenzbedingungen. Wer aber alles durchschaut, sieht am Ende gar
nichts mehr! 

Ich denke manchmal: Muss einer, wenn er spricht, um die Grammatik wis-
sen? Grammatik ist die selbstverständliche Voraussetzung beim Sprechen und

Joachim Wanke 326

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 326



Schreiben, an die wir im alltäglichen Gebrauch nicht denken. Jetzt nehme ich
einmal meinen Mund sehr voll: Für mich ist die Welt Gottes weder fern noch
verworren. Sie ist für mich eine Sache täglicher und stündlicher Erfahrung, wie
vergleichsweise das Atmen. Die Leugnung Gottes kommt mir vor wie eine Art
Amnesie, wie eine Geistesabwesenheit, eine Vergesslichkeit. Man denkt eben
beim Lesen nicht an die Augen.  

Ich fasse die Überlegungen dieses Abschnittes wieder mit einem Blick auf
den Apostel Paulus zusammen. Paulus sagt einmal, als er sich Rechenschaft
gibt über sein rastloses Wirken als Missionar und Gemeindegründer im Raum
des Mittelmeeres: „Das alles tun wir euretwegen, damit immer mehr Menschen
aufgrund der überreich gewordenen Gnade den Dank vervielfachen, Gott zur
Ehre“ (2 Kor 4,15). Das ist eine glückliche Formulierung für das, was ich das
„Kerngeschäft“ der Kirche nennen möchte. Sie ist dazu da, den Dank an Gott
zu vervielfältigen. Dazu trägt jeder bei, jeder Einzelne und wir gemeinsam in
unseren Pfarrgemeinden und Gruppen. 

Manchmal fragen Christen, was ihr Glaube denn Besonderes sei. Mühen
sich andere Menschen nicht auch um ein anständiges Leben? Leisten sie denn
nicht auch Vorbildliches für andere und für die Humanisierung der Welt? Pau-
lus würde antworten: Sie vergessen dabei den Dank. Dazu stiftet uns der Glau-
be an. Der Glaube weiß, dass uns in Jesus Christus alles geschenkt ist. Darum
kann Paulus sein eigenes Christ-Sein als eine gleichsam unaufhörliche Dank-
sagung (griechisch: eucharistia) beschreiben. Das ist eine Sicht des Christen-
tums, die in uns wachsen muss. 

Viele verstehen unter Frömmigkeit „fromme Leistung“. Natürlich will einer,
der sich beschenkt weiß, seinem Dank in Taten oder Zeichen Ausdruck geben.
Aber das ist weit entfernt vom Zwang, sich vor Gott „beweisen“ zu müssen.
Manche Nichtchristen missverstehen das Christentum als einen Produzenten
von Moral. Dagegen ist zu sagen: Das Christentum hat Moral, aber es ist nicht
Moral. Es ist Anleitung zur Danksagung, aber nicht zur moralischen Selbstbe-
hauptung. Gott ist es, der uns „zurechtgerückt“ hat, so dass wir vor ihm beste-
hen können. Wir brauchen nur das „Amen“ zu dem zu sprechen, was er an uns
tut. Darin stimmen wir in das Ja Christi ein, der das Ja und Amen zu allem ist,
was Gott verheißen hat (vgl. 2 Kor 1,20). - Das muss freilich sofort dazu gesagt
werden: Ein Leben aus dem Dank und dem Amen-Sagen ist kein Spaziergang.
„Ihr sollt ein Leben führen, das des Herrn würdig ist“, sagt der Apostel (Kol
1,10). Ein solches Leben will eingeübt sein. Für jeden Tag, mag er noch so grau
und alltäglich sein, gilt diese Aufforderung: „Seid dankbar!“ (Kol 3,15).

Darum, um diese Anstiftung zur „Danksagung“ bemühe ich mich in Thürin-
gen als Bischof. Dazu tragen aber auch alle anderen Mitchristen bei, die je ei-
ne andere Facette dieser Dankesaufgabe von Kirche verwirklichen, etwa in der
Caritas oder in ihrem jeweiligen anderen Lebensalltag. Dazu trägt eine Mutter

Dürfen Christen heute missionieren? 327

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 327



bei, die ihr Kind beten lehrt, oder eine Gemeindereferentin, die jungen Leuten
Geschmack am Christsein vermittelt. Dazu tragen die Christen anderer Kir-
chen und Gemeinschaften bei, mit denen wir in diesem Bemühen zutiefst geist-
lich verbunden sind. Ja, möglichst viele Menschen sollen durch uns Glauben-
de und Getaufte entdecken, dass sie Grund haben zum Danken, ja, dass sie sich
in einem letzten und tiefsten Sinne „verdankt“ wissen dürfen. So geben wir
letztlich nur weiter, was wir selbst empfangen, und zwar immer wieder neu von
Gott her empfangen. -  Das leitet zum dritten Teil meiner Überlegungen über:
Was können wir beitragen, dass nichtglaubende Menschen sich so verstehen
lernen?

3. Das Evangelium – Licht für alle

Ich muss hier am Anfang gleich ein mögliches Missverständnis klären. Es ist
nicht gesagt, dass unser Bemühen, in diesem Land das Evangelium bekannt zu
machen, sofort und auf die Schnelle die Kircheneintrittszahlen erhöhen wird. 

Die innere Distanz vieler Menschen zur Institution Kirche hat viele Ursa-
chen. Diese Ursachen sind von uns auch kurzfristig nicht einfach aus der Welt
zu schaffen. Ich bin überzeugt, dass auf lange Sicht die Kirche auch für Außen-
stehende neue Anziehungskraft gewinnen wird. In gewissem Sinne hat sie die-
se Anziehung schon heute, besonders dort, wo sie weniger als bürokratische
Institution, sondern als lebendige Gemeinschaft der Glaubenden erfahren wird.
Begegnungen mit erwachsenen Taufbewerbern machen mir das deutlich. 

Der unlösbare Zusammenhang von christlichem Glauben und Leben in der
Kirche ist theologisch völlig klar. Aber seelsorglich-praktisch wird es so sein,
dass die Kirche nicht mit sich selbst werben darf, sondern nur mit ihrem (ihr
von Gott anvertrauten) „Produkt“ – eben, dem Evangelium. Und das ist ein Un-
terschied! Wenn es stimmt, was wir oben bedacht haben, nämlich dass die Kir-
che nur das Gefäß der Gottesgnade ist, der Resonanzraum, in dem Gottes Me-
lodie zum Klingen kommen soll, dann ist deutlich: Wir haben nicht die Kirche
auf den Leuchter zu stellen, sondern das Evangelium.

Ich sage das so deutlich – auch auf die Gefahr hin, Ärgernis zu erregen – weil
ich verhindern möchte, dass wir in die „Kirchenfalle“ tappen, also in eine Hal-
tung, in der wir mit der angeblichen Perfektion und Größe der Kirche werben.
Natürlich freue ich mich, wenn die Kirche in der Welt einen guten Eindruck
macht. Aber beweisen eine Million Jugendliche bei einem Papsttreffen für die
Richtigkeit des Evangeliums mehr als die Tapferkeit eines einsamen Christen,
der sein Sterben als Heimgang zu Gott annimmt und bejaht? Wir sollen und
dürfen uns durchaus dafür einsetzen, dass die Kirche attraktiv ist (ich leide
selbst unter ihren Fehlern und Schwächen, zu denen auch ich meinen Teil bei-

Joachim Wanke 328

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 328



trage). Aber worum es eigentlich bei unserem Thema geht, ist unser Einsatz
dafür, dass unseren Mitmenschen die Größe ihrer Berufung durch Gott auf-
geht! Sie sollen Anwärter seines Reiches werden, Schüler des Evangeliums,
Menschen, die ihr Leben nach dem Lebensmaßstab Jesu Christi ausrichten.
(Dass sie dadurch wie von selbst Glieder der Kirche Jesu Christi werden, die al-
le Glaubenden umfasst, auch jene, „um deren Glauben niemand weiß als Du
(Gott) allein“, wie wir im Kanon beten, das steht auf einem anderen Blatt.)

Darüber also gilt es nachzudenken: Menschen mit Gott in Berührung zu
bringen, mit dem Evangelium Jesu Christi, mit dieser österlichen Lebenssicht,
aus der wir selbst zu leben versuchen. Es geht bei der Berührung mit dem Evan-
gelium um Einweisung in die Wirklichkeit – aber eben nicht in die halbierte
Wirklichkeit, wie sie uns der Zeitgeist vorgaukelt, sondern in die volle Wirk-
lichkeit des Daseins und der Welt, die sich uns von Gott und seinem Wort her
erschließt.

Wo kann ein solches Bezeugen des Evangeliums anknüpfen? Wie kann es
praktisch werden? So z. B. 
– durch eine geöffnete Kirche, in der jemand zur Auskunft bereit ist, 
– in der Begleitung eines erwachsenen Taufbewerbers (Katechumenen) vor

und nach der Taufe durch Gemeindemitglieder, 
– durch eine Gemeindegruppe, die sich für Nichtgetaufte öffnet (Sterbebeglei-

tung, Alleinerziehende, Ausländer etc), 
das alles sensibilisiert uns „Altgläubige“ für die Perspektive, mit der Nichtge-
taufte das Christentum wahrnehmen. Es geht darum, mit den Augen der ande-
ren „sehen“ zu lernen. Dann spüren wir, was Not tut.  Es gibt viele Möglich-
keiten, mit Christus und seinem Evangelium in Berührung zu kommen. Gott
kennt tausend Weisen, Menschenherzen an sich zu binden, auch heute. 

Ich deute einmal in Kürze in einigen Punkten an, was uns in diesem Land, so
wie es eben ist, beim Bemühen um christliche Zeugenschaft Rückenwind gibt.
In diesen Themenfeldern sind Bereiche angesprochen, die so etwas wie An-
knüpfungsmöglichkeiten enthalten, Brückenköpfe, die Verbindungswege zu
unseren nichtchristlichen Zeitgenossen eröffnen.

1. Das Interesse am Fremdgewordenen bzw. Unbekannten

Viele Zeitgenossen sind dem Christentum und seiner Kernbotschaft so ent-
fremdet, dass die Berührung mit dem Glauben ein Neuheitserlebnis darstellt.
Es zeigt sich hier bei uns – anders als vielleicht in noch christentümlich ge-
prägten Gebieten Deutschlands – manchmal eine erstaunliche Offenheit, wenn
jemand im Gespräch mit einem Nichtchristen auf seine persönliche Gottesbe-
ziehung zu sprechen kommt: „Ach, so habe ich das noch nie gesehen!“ „Wenn
das mit Gott so zu verstehen ist, da muss ich einmal darüber nachdenken...!“

Dürfen Christen heute missionieren? 329

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 329



Einen Hinweis auf diese prinzipielle Offenheit ostdeutscher kirchenferner Menschen gab mir
eine katholische Nürnbergerin. Sie berichtete in einem Gespräch, dass ihr in Nürnberg Folgendes
passiert sei: Nach der Werktagsmesse sah sie hinten in der Kirche etwas verloren eine junge Frau
aus Thüringen stehen. Sie sprach diese Frau an und zeigte ihr auf deren Wunsch das eine oder an-
dere in der Kirche. Nach dem Erklären der einzelnen christlichen Kunstwerke fragte die Frau aus
dem Osten, und zwar ohne jeden ironischen Unterton: „Ach, und das glauben Sie dann alles!?“
Die Nürnbergerin bekannte, in dieser Situation an einem Werktag früh um 8.30 Uhr habe sie zum
ersten Mal in ihrem Leben so etwas wie ein Glaubensbekenntnis abgelegt. Die Frau habe sich
übrigens nach der Begegnung sehr für alle Auskünfte bedankt und sich mit den Worten verab-
schiedet: „Wissen Sie, ich muss über das alles einmal nachdenken!“ 

2. Die Hochschätzung des persönlichen Zeugnisses 

Die Wertschätzung des einzelnen Christen ist höher als die der Kirche. Kirche
leidet in unserer Zeit wie alle Institutionen unter einem Generalverdacht, ver-
einnahmen zu wollen. Kirchen, gottlob weniger die Caritas (!), werden als
bürokratische Apparate angesehen, die man möglichst meidet. Das muss uns
Kircheninsider sehr nachdenklich machen. Aber positiv ist zu werten: das sehr
feine Gespür der Menschen für Wahrhaftigkeit, für „Authentizität“. Das gilt
natürlich auch für die Kirche insgesamt. Das Evangelium wird dort nach außen
hin glaubhaft, wo es uns selbst zur Umkehr und Buße Mut macht. Auch die Un-
erbittlichkeit, mit der uns von der Gesellschaft der Spiegel vorgehalten wird,
kann eine verborgene Hilfe Gottes für seine Kirche sein. Nochmals: Das Zeug-
nis von Mensch zu Mensch wird hochgeschätzt. „Ja, der ist als Christ glaub-
würdig! Die redet nicht nur, die lebt auch aus dem, woran sie glaubt“. Das sind
kostbare Brücken für das Christuszeugnis auch heute. Das macht Mut, das ei-
gene Herz in religiösen Dingen, wenn die Situation danach ist, einem Mitmen-
schen einmal aufzutun.  

3. Die Sehnsucht nach Freiheit von Zwängen 

Die Botschaft des Evangeliums erhält Rückenwind durch das Verlangen der
Menschen frei zu sein, allen Zwängen möglichst zu entfliehen. Mancher Seel-
sorger wird, wenn er das hört, ein wenig die Stirn runzeln. Natürlich: Es gibt
den Missbrauch von Freiheit, Freiheit als Ungebundenheit und Ausleben von
allen möglichen Egoismen. Insgesamt jedoch dürfen wir uns nicht durch die
wachsende Liberalität in der Gesellschaft den Blick für unserer Zeit zugrunde
liegende Grundströmungen trüben lassen. Der epochale Freiheitsaufbruch im
Osten Europas und auch im Osten Deutschlands am Ende des vorigen Jahr-
hunderts  war mehr als nur ein Verlangen nach Anschluss an den Konsum des
Westens oder nach freien Reisemöglichkeiten. Natürlich sind solche Um-
brüche komplexe Ereignisse mit mancherlei, auch quer laufenden Tendenzen

Joachim Wanke 330

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 330



und Motiven. Doch ist der Ruf nach Freiheit von menschenverachtenden, auf
Lüge aufgebauten Gesellschaftssystemen ein „Zeichen der Zeit“, das der
„Freisetzung“ des Menschen im Evangelium ahnungsvoll entgegenkommt. 

4. Das Gespür für den Einzelnen und seine Würde 

Ich bemerke hier bei uns im Osten eine neue Aufmerksamkeit gegenüber dem
Einzelnen und seiner Würde. Dem scheint zu widersprechen, was an zuneh-
mender Inhumanität in unserer Gesellschaft auch zu registrieren ist. Dennoch
bleibe ich bei dieser Behauptung, dass es gegenläufig ein tiefes Gespür gibt für
den Wert der einzelnen Person. Die Leute, auch wir selbst wollen „menschlich“
behandelt werden. Es gibt das Verlangen, den Zufälligkeiten einer undurch-
schaubar gewordenen Welt, aber auch den Zwängen einer rein ökonomisch
denkenden Umwelt zu entkommen. Ich erlebe Menschen, die sich Zielen jen-
seits von Haben und Genießen verschreiben, die „einfach“ leben, die in der
Hingabe an andere sich selbst überschreiten. Die Seligpreisungen der Bergpre-
digt werden auch außerhalb der Kirche gelebt.

5. Die Brückenfunktion christlich geprägter Kultur und Geschichte

Ich verweise darauf, welche Bedeutung für unser Thema der noch weithin prä-
sente christlich-kulturelle Hintergrund unserer Landschaft hat, etwa der Ein-
fluss christlicher Feste und Bräuche, von Kirchbauten und anderen Zeugnissen
lokaler Kirchengeschichte ganz zu schweigen. Das „Herkommen“, der Ur-
sprung, das Interesse für die Wurzeln unserer individuellen und gemeinsamen
Geschichte bewegt die Menschen. Das zeigt beispielsweise auch der große Zu-
lauf der Menschen bei gelungenen Geschichtsausstellungen. Erwähnenswert
ist auch das erstaunliche Interesse der Menschen an Kirchen und anderen
christlichen Bauten an den „Tagen des offenen Denkmals“. Es scheint, als ob
sich eine solche Entwicklung, die sich dem Fremdgewordenen gegenüber wie-
der öffnet, in den neuen Bundesländern schon deutlicher zu spüren ist als in den
anderen Regionen Deutschlands. Den kulturell-ästhetischen Zugangswegen
zum Evangelium müssen wir besondere Aufmerksamkeit widmen.

6. Sehnsucht nach glückenden Beziehungen 

In den Menschen gibt es ein tiefes Verlangen, in glückenden Beziehungen le-
ben zu können. Wieder mag manches an Erfahrungen in unseren Tagen dage-
gen sprechen: das Zerbrechen von Ehen, die Erosion der Familien, die Selbst-
inszenierung mancher Menschen in gesteigertem Lebensgenuss – notfalls auch
auf Kosten anderer. Der Zeitgenosse, wie ich ihn in meinem Umfeld erlebe, lei-

Dürfen Christen heute missionieren? 331

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 331



det weniger an materieller Armut als vielmehr an Beziehungsarmut. Darin er-
kenne ich eine Herausforderung für uns Christen. Wir brauchen christliche Ge-
meinden und Gemeinschaften, in denen durch das Lebenszeugnis gläubiger
Menschen erfahren wird: Eine Freiheit wird dadurch kostbar, dass in ihr ein
Anruf hörbar wird. Man könnte sogar sagen: Im Du des Anderen, in seinem
„Ruf“, der mich trifft, wird meine wahre Freiheit erst konstituiert. Mein Leben
ist nicht ein beliebiges, austauschbares Produkt anonymer Gesetzmäßigkeiten,
sondern es antwortet auf eine von außen kommende Stimme, die wirklich mich
selbst meint. „Du bist angenommen!“ „Du bist gewollt!“ Wo gibt es Menschen,
die das im Namen des Evangeliums zu sagen wagen?

Abschlussbemerkungen

Das sind nur wenige Andeutungen, mit denen ich deutlich machen will: Un-
sere kirchenferne Gesellschaft ist durchaus ein offener Ackerboden für das
Saatkorn des Evangeliums. Welche Methoden der Aussaat wir auch wählen
wollen: Wichtig ist zunächst, dass wir überzeugt sind von der Qualität des Saat-
korns und der Chance, dass es auf gutem Boden – wie der Herr in seinem be-
kannten Gleichnis sagt – vielfältige Frucht bringen kann. Ein Sämann, der
überall nur Steine und Unkraut sieht, fängt erst gar nicht mit der Aussaat an.
Unsere eigene Einstellung ist entscheidend.  Oder anders gesagt: Beide Aussa-
gen sind wichtig: Das Evangelium ist Licht für uns (!), und dann auch: Licht für
alle!  

Es lohnt sich, das Evangelium unter die Leute zu bringen – nicht nur, weil
der Herr uns dazu aufgefordert hat, nicht nur, weil wir Verantwortung für un-
sere Mitmenschen tragen sollen, sondern vor allem: weil wir nur so in uns
selbst die Gabe Gottes, die feste Anwartschaft auf sein Reich, lebendig erhal-
ten. 

Und um noch einmal auf das GPS-System in unseren neuen Autos zu sprechen zu kommen:
Was mich dort besonders beeindruckt hat, ist Folgendes: Wenn man einmal anders fährt als die
GPS-Stimme angegeben hat, dann wird diese nicht grantig und ärgerlich. Sie sagt zunächst ganz
ruhig: Wenn möglich – bitte sofort wenden! Sodann schweigt die Stimme und fängt nach einer
kurzen Zeit wieder geduldig an, den Autofahrer auf einem anderen Weg zu dem angegebenen
Ziel zu lotsen. 

Das ist für mich ein Bild für die unendliche Güte und Langmut Gottes. Die-
se Güte und Langmut mag uns bestärken, wenn wir ans Werk gehen, dieses
Land mit dem Evangelium bekannt zu machen. Fangen wir zuallererst bei uns
selbst mit der Umkehr an, dann werden auch bei anderen Wunder geschehen. 

Joachim Wanke 332

321-332  24.07.2004  19:05 Uhr  Seite 332


