
Einig – und immer noch getrennt? 
Theologische Hintergründe des Konsenses zur Rechtfertigungslehre

Erhard Kunz, Frankfurt

Am 31. Oktober 1999, dem Reformationstag, wurde in Augsburg die „Ge-
meinsame Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ von Vertretern des Lutheri-
schen Weltbundes und der Katholischen Kirche feierlich angenommen. Der
folgende Text ist am Abend desselben Tages bei einem Ökumenischen Got-
tesdienst in der St. Katharinenkirche in Frankfurt am Main vorgetragen
worden. Er kann an das denkwürdige Ereignis in Augsburg und an die damit
verbundenen Erwartungen erinnern.

„Und habts für ein gewiß Zeichen: wenn man vom Artikel der Rechtferti-
gung predigt, so schläft das Volk und hustet; wenn man aber anfähet Histo-
rien und Exempel zu sagen, da reckts beide Ohren auf, ist still und höret
fleißig zu“ (WA Tr 2, Nr 2408 b).

So klagt Martin Luther in einem seiner Tischgespräche. Und dabei wusste
gerade er doch eindrucksvoll und leidenschaftlich über den Artikel von der
Rechtfertigung zu sprechen, über den Artikel, mit dem seiner Überzeugung
nach die Kirche steht und fällt und ohne den „die Welt nichts als Tod und
Finsternis ist“ (WA 39,1 ; 205,5).

Aber das Volk war offenbar weniger bewegt, als man es von der Wichtig-
keit des Artikels her erwarten sollte.

Ist das heute anders? Reckt heute das Volk die Ohren, wenn über die
Rechtfertigungslehre gesprochen wird? Hat es den Eindruck, dass hier über
eine das Leben betreffende wichtige Frage gehandelt wird? Gewiss, seit
zwei Jahren wird in bestimmten Theologenkreisen und einigen Presseorga-
nen heftig über die Rechtfertigungslehre gestritten. Anlass ist die „Gemein-
same Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ (GER), die nun zusammen mit
einer „Gemeinsamen offiziellen Feststellung“ (GOF) in Augsburg von Ver-
tretern des Lutherischen Weltbundes und der katholischen Kirche feierlich
angenommen worden ist. In dieser Gemeinsamen Erklärung wird festge-
stellt, dass zwischen den lutherischen Kirchen und der römisch-katholi-
schen Kirche „ein Konsens in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre“
gegeben ist und „dass die weiterhin unterschiedlichen Entfaltungen [dieser
Lehre] nicht länger Anlass für Lehrverurteilungen sind“ (GER 5). Mit ande-
ren Worten: Die Rechtfertigungslehre, soweit sie in der GER dargelegt wird,
trennt die römisch-katholische und die lutherischen Kirchen nicht mehr. In

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 333



Grundfragen der Lehre, an der im 16. Jahrhundert die Einheit der abendlän-
dischen Kirche zerbrach, besteht Übereinstimmung. Diese Übereinkunft
wird von vielen (ich sage es gleich: auch von mir) dankbar begrüßt; ist sie
doch ein wichtiger Schritt auf dem Weg zur Abendmahlsgemeinschaft und
Kirchengemeinschaft in versöhnter Verschiedenheit (vgl. GOF 3).

Aber ist wirkliche Übereinkunft in der Rechtfertigungslehre erzielt wor-
den? Nicht wenige Theologinnen und Theologen – vor allem auf evangeli-
scher Seite – bestreiten dies. Evangelische Theologen sehen vor allem in der
GOF die lutherische Rechtfertigungslehre ,,von Grund auf in Frage“ ge-
stellt. Also: „Zu früh gefreut: Doch keine Übereinstimmung in der Recht-
fertigungslehre!“ – so lautet die Überschrift des Artikels einer evangeli-
schen Theologin, Dorothea Wendebourg, in der Septembernummer der
„Evangelischen Kommentare“ (9 [1999] 28). Aber auch einige katholische
Theologen äußern Bedenken. Nach Leo Scheffczyk etwa werden in der
GER „bedeutsame Unterschiede ... gefällig harmonisiert“ (in: Die Ta-
gespost vom 10. 7. 99, 5).

Ein entscheidendes Indiz, dass keine wirkliche Übereinstimmung erreicht
worden ist, sehen vor allem die evangelischen Kritiker darin, dass mit der
Unterzeichnung nicht sogleich die Abendmahlsgemeinschaft zwischen den
Kirchen und die volle Anerkennung der Kirchengemeinschaft verkündet
werden. Darauf komme ich später zurück.

Es könne sich deshalb nur um eine Schein-Einigung handeln, um einen
„sprachlichen Verpackungsschwindel“, um ein „von Formelkompromissen
durchsetztes Dokument“ (Christian Geyer, Wohin mit der Heilsanstalt?, in:
Merkur 53 [1999] 885 f.).

Der hier nur angedeutete Streit der Theologen ist in der Öffentlichkeit –
dank publizistischer Organe – durchaus beachtet worden. Aber weiß „das
Volk“ (um mit Luther zu reden), worum es in diesem Streit wirklich geht?
Was besagt denn die Rechtfertigungslehre überhaupt? Ist sie mehr als ein
museales Stück aus einer vergangenen Epoche? Und was folgt aus der Un-
terzeichnung für das Leben in unseren Kirchen? Muss sich etwas ändern?

Über diese Fragen scheint im „Volk“ eher Ratlosigkeit zu bestehen. Die
Diskussion um die Rechtfertigungslehre stößt eher auf Desinteresse (man
schläft), oder sie weckt Unmut (man hustet und scharrt) – wie zu Luthers
Zeiten.

Aus den vielen komplexen Fragen möchte ich nur vier herausgreifen, und
auch auf sie kann ich nur mit Andeutungen eingehen:
1. Antwortet die Rechtfertigungslehre auf eine noch heute bewegende Fra-

ge?
2. Welche unterschiedlichen Antworten haben Martin Luther und die rö-

misch-katholische Kirche auf diese Frage gegeben?

Erhard Kunz 334

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 334



3. Wie führt die GER diese unterschiedlichen Antworten zu einem gemein-
samen Verständnis zusammen?

4. Ergeben sich Konsequenzen für das Miteinander der Kirchen? Ist die
GER eine Basis zur Überwindung noch trennender Differenzen?

1. Die Frage der Rechtfertigung – noch bedeutsam für unsere Zeit? 
Antwortet die Rechtfertigungslehre auf eine Frage, die für unser 
persönliches und gesellschaftliches Leben – noch – bedeutsam ist?

Am Ausgangspunkt der reformatorischen Rechtfertigungslehre steht be-
kanntlich ein existentielles Ringen Martin Luthers, das sich in der von Lu-
ther selbst gelegentlich so formulierten Frage verdichtet: Wie kriege ich ei-
nen gnädigen Gott? Für Martin Luther stand fest, dass unser Leben nur dann
richtig, heil, „gerechtfertigt“ ist, wenn wir in einer guten Beziehung zu Gott,
dem Schöpfer, stehen und wenn Gott uns annimmt und anerkennt. Nur wenn
der in allem mächtige Gott Ja zu uns sagt, hat unser Leben ein tragfähiges
Fundament und können wir vertrauensvoll unseren Weg bis in den Tod ge-
hen. Wie aber kommen wir, die wir doch immer auch versagen und trotz al-
len Bemühens Gott und den Nächsten nicht aus ganzem Herzen lieben, in ei-
ne gute Beziehung zu Gott? Wie werden wir als Sünder vor Gott recht und
liebenswert? Was können und müssen wir tun, damit wir vor Gottes Gericht
bestehen können und so unser Leben trotz Versagens und Sünde gerettet
wird? Welche Bedeutung haben unser menschliches Tun, unser Wirken und
unsere Werke dafür, dass wir wirklich – vor Gott Bestand haben? Das ist
(zusammen mit der eng damit zusammen hängenden Frage, welche Bedeu-
tung kirchliches Handeln dabei hat) die zentrale Frage, um die in der Recht-
fertigungsdebatte der Reformationszeit gerungen wurde. Es ging um den
Beitrag menschlichen Handelns (sowohl persönlich wie kirchlich) zu unse-
rem Bestehen, unserem „Rechtsein“ vor Gott.

Viele Menschen werden heute nicht mehr fragen, wie Martin Luther und
seine Zeitgenossen es taten. Sie fragen nicht mehr so sehr, was sie tun müs-
sen, um einen gnädigen Gott zu finden, vor dessen Gericht sie bestehen kön-
nen. Aber in der Frage Luthers ist eine Frage eingeschlossen, der man auf
Dauer schwerlich ausweichen kann. Wie verhalten wir uns unserem Leben
gegenüber, unserem Leben mit seinen schönen und erschreckenden, seinen
hellen und dunklen Seiten, mit seinem Glanz und seinem Elend, seinen Er-
folgen und Niederlagen? Menschliches Leben vollzieht sich immer in Span-
nungen, Gegensätzen, oft auch in Widersprüchlichkeiten. Es wird – um mit
jüngsten Äußerungen Peter Sloterdijks zu sprechen – von bestialisierenden
und zähmenden Tendenzen bewegt und oft hin- und hergerissen. Im Mensch

Einig – und immer noch getrennt? 335

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 335



leben der Wolf und das Lamm zugleich, „simul“. Goethe spricht von den
zwei Seelen, die „ach in meiner Brust wohnen“. Manchmal mag man den-
ken: Ach, wären es doch nur zwei Seelen! Was für den einzelnen Menschen
gilt, trifft erst recht für die menschliche Gesellschaft zu. Vor drei Jahren
wurde im Frankfurter Dom eine Predigtreihe gehalten mit dem Thema: „Ein
Riss geht durch die Welt“. Wir erleben allenthalben Richtungsstreit, stehen
in Zerreißproben und erfahren mancherlei Brüche. Und von wie viel Leid,
Elend, Grausamkeit ist die Welt erfüllt! Wie stehen wir zu diesem Leben mit
seinen Ambivalenzen und Widersprüchlichkeiten? Lehnen wir es innerlich
ab und verachten es mit Zynismus? Versuchen wir mit anstrengender Ge-
walt, die Dunkelheiten in uns und um uns zu beseitigen? Resignieren wir in
stummer Verzweiflung? Oder lieben wir das Leben und sind mit Hoffnung
und Vertrauen erfüllt? Aber was läßt uns angesichts aller Gefährdungen und
Widersprüchlichkeiten hoffen und vertrauen? Worauf bauen wir unser Le-
ben? Wie „kriegt“ unser Leben Bestand, Wert und Ansehen? Die Frage kann
nicht unbeantwortet bleiben. In unserem Verhalten geben wir in jedem Fall
eine Antwort.

Die gängige Antwort, die – wenn ich es recht wahrnehme – Kindern
schon sehr früh und durchaus nicht nur zum Nachteil vermittelt wird, lautet:
Damit dein Leben in den Gefährdungen und Auseinandersetzungen Be-
stand, Wert und Ansehen erhält, musst du etwas tun, du musst dich anstren-
gen und etwas leisten; du musst etwas aus dir machen; dann hast du etwas
vorzuweisen und hast Erfolg; dann findest du Anerkennung und kannst auch
selbst vor dir Achtung haben. Dann kannst du die Abgründe des Lebens am
besten überbrücken. Unser Leben gewinnt Bestand, Wert, Ansehen durch
unser Tun, durch den Erfolg unseres Wirkens, durch das, was wir leisten und
vorweisen können. 

Wie schnell aber kann es geschehen, dass wir die Leistungskraft verlieren
oder dass der Erfolg ausbleibt oder dass uns das, was wir vorweisen möch-
ten, abhanden kommt! Dann verliert unser Leben seinen Wert, seinen Sinn,
seine Grundlage. Und was geschieht, wenn wir uns gar durch unser Tun ver-
fehlen und schuldig werden? Wenn alles von unserem Tun abhängt, dann
müssen wir Schuld verdrängen oder aber an unserem Leben verzweifeln.

An Beispielen ließe sich zeigen, welche Folgen es hat, wenn der Wert und
Bestand unseres Lebens von dem abhängen, was man tut und was man vor-
weisen kann. Welchen Wert geben wir Menschen, die (vermeintlich) nichts
mehr vorweisen können? Wann sage ich von einem Menschen: „Das ist ein
guter Mensch“? Haben Frauen oder Männer, die keine Leistungen erbringen
können, sondern (angeblich) nur eine soziale Last sind, ein Lebensrecht?
Erhält unser Leben Bestand und Wert durch das, was wir tun und vorweisen
können, oder sind wir vorgängig zu unserem wie auch immer gearteten Tun

Erhard Kunz 336

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 336



und Wirken bejaht und gehalten, so dass wir in allen Ambivalenzen und Zer-
rissenheiten doch Vertrauen und Hoffnung haben können? Diese Frage stellt
sich also durchaus auch heute noch. Es ist eine Grundfrage unseres Lebens.
Auf diese Frage bezieht sich die Rechtfertigungslehre.

2. Die unterschiedlichen Antworten Martin Luthers und des Konzils 
von Trient

Auf die gestellte Frage geben die lutherische Theologie und die römisch-ka-
tholische Theologie unterschiedliche Antworten.

Martin Luther beantwortet die Frage „Wie finde ich als in Schuld ver-
strickter Mensch mein Heil?“ mit dem berühmten „sola fide“, „durch Glau-
ben allein“. Nicht durch Werke des Gesetzes, durch unser Wirken, sondern
durch Glauben allein kommen wir in die rechte Beziehung zu Gott, in der al-
lein unser Heil gegeben ist. Gott wendet sich uns von sich her aus reiner
Gnade (sola gratia) zu; er vergibt uns durch Jesus Christus, den Gekreuzig-
ten, ohne Vorleistungen unsererseits unsere Schuld (solo Christo), und wir
empfangen diese vergebende Zuwendung Gottes, die uns in der Verkündi-
gung des Evangeliums mitgeteilt wird (solo verbo), allein dadurch, dass wir
sie glauben, d.h. dadurch, dass wir sie annehmen und vertrauend uns auf sie
verlassen (sola fide). Wir können Gottes vergebende und rettende Zuwen-
dung in Christus nicht durch unser Tun, durch Werke verdienen; sie geht all
unserem Tun und Wirken voraus. Damit sich Gott mir zuwendet, muss ich
nicht erst etwas vorweisen (keine Bußwerke, Sühneleistungen, Ablassgebe-
te, gute Taten), sondern Gott schenkt sich mir aus reiner zuvorkommender
Liebe. Und auch der Glaube selbst, in dem ich Gottes Liebe vertraue, ist
Gottes Gnade, ist nicht meine Leistung, sondern allein Gottes Werk in mir.
– Diesem Glauben werden gute Werke folgen. Wer Gottes Liebe vertraut,
wird selbst Werke der Liebe gegenüber den Mitmenschen tun. Aber diese
nachfolgenden Werke bewirken nicht die Rechtfertigung, das rechte Ver-
hältnis zu Gott; sie sind nicht der Grund dafür, dass der Mensch von Gott an-
erkannt und geliebt wird. Dass der Mensch von Gott liebend angesehen
wird, ist vom Wirken des Menschen unabhängig. Der Mensch verhält sich
der Rechtfertigung gegenüber „mere passive“, ganz passiv, rezeptiv, emp-
fangend. Ja, Gott nimmt den Menschen an, obwohl dieser von sich her gese-
hen immer noch Sünder ist und Sünder bleibt: Der Glaubende ist „gerecht
und Sünder zugleich“ („simul justus et peccator“), eine zentrale Aussage lu-
therischer Rechtfertigungslehre. Die Sünde wird „zugedeckt“; Gott rechnet
sie nicht mehr an, obwohl sie im Herzen des Menschen immer noch als bö-
se Begierde nistet.

Einig – und immer noch getrennt? 337

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 337



Die Lehre Luthers wurde zu seiner Zeit von vielen als Befreiung aus ei-
nem engen, Angst erregenden System erfahren und fand Zustimmung. Sie
weckte aber auch Fragen und stieß auch auf inhaltliche (nicht nur politische)
Bedenken. Auf dem Konzil von Trient (Dekret über die Rechtfertigung:
1547) wurde die Antwort der römisch-katholischen Kirche auf Luther gege-
ben. In 33 Verurteilungen wurde die reformatorische Lehre zurückgewiesen.
Auch das Konzil von Trient lehrt, dass Gott sich uns allein aus Gnade zu-
wendet und dass uns allein durch Jesus Christus Vergebung geschenkt wird.
Gottes Gnade hat und behält die Initiative. Ohne Gottes vorausgehende und
ständig wirkende Gnade vermag der Mensch nichts zu tun, was vor Gott
Wert und Bestand hat. Der Mensch muss nicht und kann nicht erst durch
Leistungen Gottes Gnade verdienen, sondern sie wird ihm aus freigebiger
Liebe von Gott geschenkt. Aber in diesem unverdienten Wirken der göttli-
chen Gnade hat das Wirken des Menschen eine Bedeutung. Vom Konzil
wird also die Mitwirkung des Menschen im Rechtfertigungsgeschehen be-
tont. Der Mensch bleibt nicht „mere passive“. Man sieht in Luthers Lehre ei-
ne Vernachlässigung der menschlichen Verantwortung und menschlichen
Freiheit, auch eine Verkürzung des vermittelnden kirchlichen Handelns im
Rechtfertigungsvorgang. Allgemein wird also gegenüber Luther stärker das
menschliche, auch kirchliche Wirken hervorgehoben, wobei dieses Wirken
durchaus als von der zuvorkommenden göttlichen Gnade getragen verstan-
den wird. Gottes den Menschen rechtfertigende Gnade wird nicht – wie bei
Luther – als Zuspruch verstanden, der den Menschen von außen trifft und
der im Glauben angenommen wird, sondern eher als eine Bewegung, eine
Kraft und Dynamik im Menschen selbst. Gott wendet sich im vermittelnden
Handeln der Kirche dem verlorenen, zerrissenen Menschen zu, aber so, dass
er den Menschen selbst befähigt, in und mit Gottes Gnade in Freiheit einen
Weg zu gehen, den Weg des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, gelebt
in der Gemeinschaft der Kirche. Gottes Gnade verändert also den Menschen
innerlich; sie erneuert ihn. Die Sünde wird nicht nur nicht mehr angerech-
net; sie wird in der Umkehr des Menschen durch Gottes Wirken überwun-
den. Deshalb wird Luthers Lehre, der Glaubende sei Gerechter und Sünder
zugleich, abgelehnt. Zwar kann auch der Gerechtfertigte sündigen (und er
wird es oft genug tun); aber dann darf er sich im Sakrament der Buße wieder
erneut in die göttliche Gnadenbewegung hineinstellen lassen und seinen
Weg weitergehen. Gott schenkt sich also dem Menschen ohne Vorleistungen
auf Seiten des Menschen; aber ohne Mitwirken und Mitgehen des Menschen
kommt das Geschenk nicht zu seiner Entfaltung und Vollendung.

Die beiden (hier nur knapp skizzierten) Rechtfertigungslehren wurden
damals bis in unser Jahrhundert hinein als gegensätzlich verstanden. Man
sah hier nicht nur unterschiedliche Akzentuierungen und Perspektiven, son-

Erhard Kunz 338

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 338



dern sich ausschließende Positionen. Entsprechend schloss man sich gegen-
seitig aus und bekämpfte sich.

3. Das gemeinsame Verständnis der Rechtfertigung in der „Gemeinsamen
Erklärung zur Rechtfertigungslehre“.

In den ökumenischen Gesprächen der letzten 40 Jahre hat sich nun gezeigt –
jedenfalls meinen dies viele Theologen, allerdings nicht alle, deshalb der
Streit – dass die beiden Rechtfertigungslehren in einem gemeinsamen Ver-
ständnis zusammenfinden können, ohne dass dabei alle Unterschiede besei-
tigt werden müssen. Die GER will das Ergebnis der Bemühungen dieser 40
Jahre zusammenfassen und festhalten. In den Nummern 15 und 16 wird das
gemeinsame Verständnis sehr konzentriert formuliert. Ich zitiere nur einen
Satz: 

„Allein aus Gnade im Glauben an die Heilstat Christi, nicht aufgrund un-
seres Verdienstes, werden wir von Gott angenommen und empfangen den
Heiligen Geist, der unsere Herzen erneuert und uns befähigt und aufruft zu
guten Werken“ (GER 15).

Wie erlangen wir in unseren Zerissenheiten Gottes vergebende und hei-
lende Liebe? Wie geschieht die Rechtfertigung? Sie geschieht „nicht auf-
grund unserer Verdienste“. Nicht wir müssen es machen, dass wir von Gott
geliebt und angenommen werden. Unsere Rechtfertigung ist „das Werk des
dreieinigen Gottes“. Sie ist ein trinitarisches Geschehen. Dies ist gleichsam
der Schlüssel, um die Anliegen der reformatorischen und der katholischen
Rechtfertigungslehren zusammenzuführen. Gott selbst setzt sich in Jesus
Christus für das Heil der Sünder ein. Er will die Verlorenen sammeln und
zum Leben führen. Das verkündet Jesus und das verwirklicht er bis hinein in
die Hingabe am Kreuz. Das ist „Grund und Voraussetzung unserer Recht-
fertigung“. Diese Heilstat Gottes wird uns im Handeln der Kirche, in ihrer
Verkündigung und ihren Sakramenten mitgeteilt, und wir nehmen sie im
Glauben an, allein im Glauben; wir lassen sie uns schenken. Dies aber ge-
schieht und ist nur möglich, weil der Heilige Geist in uns wirkt, „unsere
Herzen erneuert und uns befähigt und aufruft zu guten Werken“. Das gläu-
bige Empfangen der in Jesus Christus wirksamen Liebe Gottes und die
durch den Heiligen Geist in unseren Herzen gewirkte Bewegung und Er-
neuerung gehören innerlich zusammen. Wir werden gerechtfertigt nicht
durch uns und nicht aufgrund unseres Wirkens (also nicht durch etwas, was
wir machen und vorweisen müssen), sondern durch Gottes Wirken in Jesus
Christus und im Heiligen Geist. Aber dieses Wirken Gottes wird in uns
wirksam, indem wir uns zu gläubigem, liebeerfülltem Vertrauen bewegen

Einig – und immer noch getrennt? 339

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 339



lassen. Wirken Gottes von außen („ab extra“: das evangelische Anliegen)
und erneuerndes Wirken Gottes von innen (eher das katholische Anliegen)
gehören zusammen. (Bei genauem Studium zeigt sich, dass sie auch bei Lu-
ther verbunden sind.)

In der GER wird dieses gemeinsame Verständnis der Rechtfertigung nach
der grundlegenden knappen Formulierung in einzelne (bisher kontroverse)
Aspekte hinein entfaltet. Dies darzulegen würde jetzt zu weit führen.

4. Das gemeinsame Verständnis der Rechtfertigung als Basis 
zur Überwindung noch trennender Differenzen

Zu Beginn dieses Vortrags erwähnte ich einen entscheidenden Einwand ge-
gen die GER: Es könne keine wirkliche Einigung in der Rechtfertigungsleh-
re erreicht sein, weil die Zustimmung zur GER keine unmittelbaren Folgen
für die wechselseitige Anerkennung der Kirchen habe, vor allem, weil sie
nicht sofort die wechselseitige Einladung zum Herrenmahl einschließe. Die
Botschaft von der Rechtfertigung ist doch zentral im christlichen Glauben.
Das erkennen jetzt beide Seiten an. Wenn man in der Mitte übereinstimmt,
werden dann nicht alle anderen Fragen, die zwischen den Kirchen noch strit-
tig sind, zu zweitrangigen, nachgeordneten Fragen, die jedenfalls keine kir-
chentrennende Bedeutung mehr haben können? Kann man im Rechtferti-
gungsverständnis grundsätzlich einig sein und doch weiterhin getrennt blei-
ben?

Zunächst eine geschichtliche Feststellung: Innerhalb der Kirchen der Re-
formation war das Verständnis der Rechtfertigung zwischen Lutheranern
und Reformierten nicht wirklich strittig, und doch bestand Jahrhunderte hin-
durch wegen anderer Lehrdifferenzen (z.B. über die Gegenwart Christi im
Abendmahl) keine Abendmahlsgemeinschaft. Offensichtlich sind mit der
Rechfertigungslehre nicht schon alle anderen wichtigen Glaubenslehren
mitgeklärt und entschieden. Erst 1973 ist bekanntlich in der Leuenberger
Konkordie nach intensiven Gesprächen zwischen Lutheranern und Refor-
mierten Abendmahls- und Kirchengemeinschaft vereinbart worden. Ent-
sprechend zu dieser geschichtlichen Erfahrung innerhalb der reformatori-
schen Kirchen selbst sieht die GER nun auch zwischen den lutherischen
Kirchen und der römisch-katholischen Kirche noch offene strittige Fragen,
die weiterer Klärung bedürfen, „um zu voller Kirchengemeinschaft, zu einer
Einheit in (versöhnter) Verschiedenheit zu gelangen“ (GOF 3).

Die noch zu klärenden Fragen, die in der GER selbst genannt werden, be-
treffen vor allem das Verständnis der Kirche (z.B. die Autorität in ihr, ihre
Einheit, das Amt, GER 43). Welche Gestalt der Kirche entspricht der Recht-

Erhard Kunz 340

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 340



fertigungsbotschaft? Diese Frage muss jetzt dringend gemeinsam weiter-
verfolgt werden. Gibt die GER selbst für das Gespräch über diese Frage ei-
ne Richtung an? Ich meine: ja, und möchte drei Grundeinstellungen nennen,
die sich ergeben, wenn man das gemeinsame Verständnis der Rechtferti-
gung als Kriterium anerkennt. Ich fasse sie in 3 Leitfragen zusammen, die
das Gespräch und den Umgang miteinander bestimmen sollten (und sicher
oft auch schon bestimmen).

1. Leitfrage: Welche Gemeinsamkeiten sind uns in den bestehenden 
Differenzen (schon) gegeben?

Die Botschaft von der Rechtfertigung verweist in besonderer Weise auf
die Mitte des neutestamentlichen Zeugnisses von ,,Gottes Heilshandeln in
Christus“ (GER 17), auf Gottes vergebende, neuschaffende Liebe. Wenn man
nun in dieser Botschaft, die alle anderen Glaubenswahrheiten durchdringt
und die alles auf die Mitte hin sammelt, ein gemeinsames Verständnis hat,
dann wird man auch in allen anderen Lehren nicht schlechthin getrennt sein.
Dann wird es auch bezüglich der anderen Glaubenslehren einen Grundbe-
stand an Gemeinsamkeit schon geben. Die weiteren Gespräche werden des-
halb in der Haltung geführt werden können, dieses Gemeinsame, das uns
schon gegeben ist, noch stärker als bisher zu entdecken und zu entfalten. Die
tatsächlich noch bestehenden Differenzen dürfen nicht überspielt und unter
den Teppich gekehrt werden. Das, was einem Partner besonders wichtig ist
und was er vielleicht beim anderen nicht genügend beachtet wähnt, ist zu be-
sprechen und zu klären, bevor man zu voller (Tisch-)Gemeinschaft kommt.
Eberhard Jüngels Ruf „Um Gottes willen: Klarheit!“ hat hier durchaus seine
Berechtigung. Aber bei der unerlässlichen Klärung hat das Gemeinsame den
Vorrang vor dem noch Trennenden. Nicht die Gemeinsamkeit im Verständnis
der jeweiligen Glaubenswahrheit ist nachzuweisen, sondern die noch beste-
hende Trennung. Es geht um eine Umkehr der „Beweislast“: Nicht, dass wir
noch – in einzelnen Wahrheiten oder überhaupt – getrennt sind, ist das
Selbstverständliche, von dem man auszugehen hat, sondern die Gemeinsam-
keit ist vorauszusetzen. Die Trennung ist zu beweisen. (So, wie nicht die Un-
schuld eines Angeklagten zu beweisen ist, sondern seine Schuld nachgewie-
sen werden muss). Nicht eine trennende, unüberbrückbare Grunddifferenz ist
vorauszusetzen, sondern eine Grundübereinstimmung (wenn man die GER
annimmt). Wenn man in dieser Einstellung die bestehenden Differenzen an-
geht und sie zu klären sucht, wird man auf dem Weg zu einer Einheit in ver-
söhnter Verschiedenheit voranschreiten. Die Unterzeichnung der GOF ver-
pflichtet meines Erachtens dazu.

Einig – und immer noch getrennt? 341

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 341



2. Leitfrage: Was schenkt Gott den anderen Kirchen und wie können wir
selbst uns dadurch beschenken lassen?

Wir dürfen grundlegend aus dem Beschenktsein leben. Das ist die Zumu-
tung der Rechtfertigungsbotschaft. Wer sich davon ergreifen lässt, wird von
einem ständigen Legitimations- und Rechtfertigungsdruck sich selbst und
anderen gegenüber befreit. Nun besteht aber bei Einzelnen, auch bei kirch-
lichen Gemeinschaften die Tendenz, dass doch ein Legitimationsdenken
vorherrschend wird. Die Fragen lauten dann etwa: Was ist in der Kirche un-
bedingt erforderlich, damit sie als Kirche Jesu Christi legitimiert ist? Was
muss man folglich von anderen Kirchen fordern, damit sie als Kirchen gel-
ten können? Oder umgekehrt: Was genügt als Minimum, um Kirche Jesu
Christi zu sein? Was nicht unbedingt erforderlich erscheint, wird dann leicht
als vernachlässigbar, als beliebig angesehen. Weil aber andere das, was sie
aufgrund ihrer Tradition hochschätzen, nicht gerne als beliebig oder gar als
abwegig beurteilen lassen, versuchen sie, es als unbedingt gefordert, als
göttlichen Rechts zu erweisen. So entsteht ein erbitterter, oft Jahrhunderte
währender Streit darüber, was göttlichen Rechts und was bloß menschliche
Satzung ist, was hinreichend und was bloße Zutat ist. Solche Fragen haben
in besonderen Situationen als kritische Herausforderung sicher ihre Berech-
tigung. Wenn sie aber vorherrschend werden, führen sie zu Verengungen,
Verarmungen, Ausgrenzungen und zu zerstörerischer Rivalität. Der Recht-
fertigungsbotschaft entspricht demgegenüber als Grundhaltung die Freude
an dem, was Gottes Geist über die Grenzen der eigenen Gemeinschaft hin-
aus bei den anderen wirkt: Wo und wie beschenkt Gott die anderen Kirchen,
und wie kann dies auch das eigene kirchliche Leben fördern? Es geht in der
Kirche grundlegend nicht um Erfordernisse, die erfüllt werden müssen, son-
dern um das Geschenk der Liebe Gottes, die sich uns in vielfältigen ge-
schichtlichen, auch institutionellen Gegebenheiten mitteilen will. Selbstver-
ständlich gilt es, dem Ursprung in Jesus Christus treu zu bleiben und in der
Lehre der Apostel zu verharren (Apg 2,42). Es gilt auch, die eigene Lehr-
überlieferung ernst zu nehmen und einzubringen. Um aber zu erfassen, was
diese Treue zum Ursprung und zur Überlieferung besagt (etwa in der Frage
der apostolischen Sukzession des Amtes oder des Petrusamtes in der Kir-
che), dazu gilt es auch, gemeinsam darauf zu hören, was der Geist den ver-
schiedenen Gemeinden sagt. In solchem Hören wächst die erwartete Einheit
in versöhnter Verschiedenheit.

Erhard Kunz 342

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 342



3. Leitfrage: Wie kommt in unseren Kirchen der Beziehungsreichtum 
der Liebe Gottes zur Geltung?

Die Rechtfertigungslehre „ist ein unverzichtbares Kriterium, das die gesam-
te Lehre und Praxis der Kirche unablässig auf Christus hin orientieren will“
(GER 18). In Jesus Christus aber hat sich Gottes vergebende und neu-schaf-
fende Liebe in einem beziehungsreichen Geschehen mitgeteilt und ereignet.
Jesus lebt in vertrauendem Gehorsam gegenüber Gott, seinem Vater; er gibt
dem Geist Raum, damit dieser ihn leite und sein Werk weiterführe; er lebt in
seinem Volk mit seinen Traditionen und sucht es zu sammeln, indem er sich
vor allem den Verlorenen zuwendet; er öffnet sich aber auch über die Gren-
zen des Volkes hinaus; er geht auf dem Weg der Liebe gegen die Mächte an,
welche die Menschen unfrei und hartherzig machen; er gibt sich schließlich
leidend und sterbend „für alle die Vielen zur Vergebung der Sünden“ hin; er
stirbt in Gottes Liebe hinein und lebt in ihr. In diesem ganzen Geschehen er-
eignet sich das Zukommen, der Zuspruch der Liebe Gottes. Wenn die Kirche
sich an Jesus Christus orientiert, dann werden die Beziehungsfelder, die für
Jesus kennzeichnend sind, auch die Kirche kennzeichnen. Die Kirche, d.h.
die Gemeinschaft der Glaubenden, wird ein beziehungsreiches Geschehen
sein und gerade in diesem Beziehungsreichtum den Menschen die Kraft der
Liebe Gottes vermitteln.

Mir ist in diesem Zusammenhang eine Darlegung Martin Luthers in sei-
ner Schrift „Von den Konziliis und Kirchen“ (1539) wertvoll. Luther nennt
darin sieben Hauptstücke, an denen man die Kirche Christi erkennt. Es sind
dies: 1. Das gepredigte Gotteswort, das auch das gläubige Bekenntnis und
entsprechendes Handeln einschließt; 2. Die Taufe; 3. Das Sakrament des Al-
tars, das Herrenmahl; 4. Die Schlüsselgewalt, also die Ausübung von Sün-
denvergebung und Gemeindezucht; 5. Ordination und Amt (das im Namen
der Gemeinde, aber mehr noch „aus Einsetzung Christi“ handelt); 6. Öffent-
liches Gebet, Gotteslob und Dank und Unterricht, also Liturgie und Kate-
chese; 7. Leidensnachfolge. Durch diese vielfältigen kirchlichen Vollzüge
belebt der Heilige Geist die Gläubigen täglich in Christus. Diese Vollzüge
kennzeichnen die Gestalt der Kirche, die dem Glauben an Gottes vergeben-
de und neu-schaffende Liebe entspricht.

Wenn ich diese Darlegungen Martin Luthers bedenke, frage ich mich, ob
nicht auch zum Kirchenverständnis bald eine ‚Gemeinsame Erklärung‘
möglich ist.

Um zu einem solchen gemeinsamen Verständnis zu gelangen, erscheint
mir aber noch Folgendes wichtig: Die „Hauptstücke“, die die einzelnen Kir-
chen als ihre grundlegenden Vollzüge und Einrichtungen betrachten, wer-
den nur dann dem Kriterium der Rechtfertigungslehre gerecht, wenn keines

Einig – und immer noch getrennt? 343

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 343



von ihnen verabsolutiert wird. Nur, was auf Jesus Christus verweist, und
nur, was in das von Martin Luther treffend umschriebene kirchliche Bezie-
hungsfeld einbezogen bleibt, entspricht dem beziehungsreichen Geschehen
der Liebe Gottes, die in Jesus Christus offenbar ist. Der Liebe entspricht nur,
was anderes zur Geltung kommen lässt und anderes höher einschätzt als sich
selbst (Phil 2,3). Alles in der Kirche bedarf gleichsam eines „Gegenpols“,
auf den es sich bezieht und an dessen Anerkennung ihm gelegen ist. Für das
Verhältnis von Amt und Gemeinde etwa dürfte dies von Bedeutung sein:
Kein Amt ohne Hören auf die Gemeinde; keine Gemeinde ohne das auf Je-
sus Christus verweisende Amt! Es gilt ebenfalls – innerhalb der römisch-ka-
tholischen Kirche – etwa für das Verhältnis von Papst und den Bischöfen der
Einzelkirchen. Ohne spannungsreiches, gegebenenfalls auch konflikthaftes
Ringen innerhalb des Beziehungsfeldes ‚Kirche‘ wird es dabei nicht gehen.
Wir erleben es zurzeit schmerzhaft. Dass bei diesem Ringen die gemeinsa-
me Orientierung auf Jesus Christus hin bleibt, dazu lädt uns die Rechtferti-
gungslehre ein.

Die drei Grundeinstellungen wollen andeuten, dass die GER – wenn sie
denn ernst genommen wird – in und zwischen unseren Kirchen nicht fol-
genlos bleiben wird. Es geht zunächst um Grundeinstellungen, die sich aber
im Zueinander unserer Kirchen auswirken werden.

Meine Ausführungen sind recht allgemein und eher abstrakt geblieben.
Vielleicht sind Sie – entsprechend der eingangs erwähnten Erfahrung Mar-
tin Luthers – längst eingeschlafen. Damit Sie wieder aufwachen, möchte ich
am Ende wenigstens eine Historie erzählen. Es ist die Erfahrung einer Or-
densschwester, die als Seelsorgerin in einem großen Krankenhaus tätig ist.
Die Schwester besuchte öfter einen jungen Mann, der an Aids erkrankt war
und auf den Tod zuging. Sie gewann den jungen Mann lieb und schätzte ihn.
Eines Tages sagte der Kranke: „Schwester, beten Sie einmal mit mir!“ Sie
betete und schenkte ihm dann eine kleine Plastik mit dem Bild des gekreu-
zigten Jesus und der Aufschrift „Ich bin immer mit dir“. In der folgenden
Zeit sah man, wie der junge Mann das Kreuz immer wieder in seinen Hän-
den hielt. Als er gestorben war, legte man ihm das Kreuz mit in den Sarg.
Nach dem Begräbnis bat der Freund des Verstorbenen die Schwester:
„Schwester, können Sie nicht auch mir ein Kreuz schenken?“

Ich erwähnte vorhin die Predigtreihe im Frankfurter Dom: „Ein Riss geht
durch die Welt“. Der volle Titel der Reihe lautete: „Ein Riss geht durch die
Welt. Im Kreuz ist Versöhnung“.

Das ist eine Kurzfassung der Rechtfertigungslehre.

Erhard Kunz 344

333-344  02.08.2004  14:23 Uhr  Seite 344


