Einig — und immer noch getrennt?

Theologische Hintergriinde des Konsenses zur Rechtfertigungslehre

Erhard Kunz, Frankfurt

Am 31. Oktober 1999, dem Reformationstag, wurde in Augsburg die ,, Ge-
meinsame Erkldrung zur Rechtfertigungslehre von Vertretern des Lutheri-
schen Weltbundes und der Katholischen Kirche feierlich angenommen. Der
folgende Text ist am Abend desselben Tages bei einem Okumenischen Got-
tesdienst in der St. Katharinenkirche in Frankfurt am Main vorgetragen
worden. Er kann an das denkwiirdige Ereignis in Augsburg und an die damit
verbundenen Erwartungen erinnern.

,und habts fiir ein gewi3 Zeichen: wenn man vom Artikel der Rechtferti-
gung predigt, so schlift das Volk und hustet; wenn man aber anfidhet Histo-
rien und Exempel zu sagen, da reckts beide Ohren auf, ist still und horet
fleiBig zu* (WA Tr 2, Nr 2408 b).

So klagt Martin Luther in einem seiner Tischgespriche. Und dabei wusste
gerade er doch eindrucksvoll und leidenschaftlich tiber den Artikel von der
Rechtfertigung zu sprechen, iiber den Artikel, mit dem seiner Uberzeugung
nach die Kirche steht und fillt und ohne den ,,die Welt nichts als Tod und
Finsternis ist* (WA 39,1 ; 205,5).

Aber das Volk war offenbar weniger bewegt, als man es von der Wichtig-
keit des Artikels her erwarten sollte.

Ist das heute anders? Reckt heute das Volk die Ohren, wenn tiber die
Rechtfertigungslehre gesprochen wird? Hat es den Eindruck, dass hier iiber
eine das Leben betreffende wichtige Frage gehandelt wird? Gewiss, seit
zwei Jahren wird in bestimmten Theologenkreisen und einigen Presseorga-
nen heftig iiber die Rechtfertigungslehre gestritten. Anlass ist die ,,Gemein-
same Erkldrung zur Rechtfertigungslehre” (GER), die nun zusammen mit
einer ,,Gemeinsamen offiziellen Feststellung® (GOF) in Augsburg von Ver-
tretern des Lutherischen Weltbundes und der katholischen Kirche feierlich
angenommen worden ist. In dieser Gemeinsamen Erkldarung wird festge-
stellt, dass zwischen den lutherischen Kirchen und der romisch-katholi-
schen Kirche ,,ein Konsens in Grundwahrheiten der Rechtfertigungslehre*
gegeben ist und ,,dass die weiterhin unterschiedlichen Entfaltungen [dieser
Lehre] nicht langer Anlass fiir Lehrverurteilungen sind*“ (GER 5). Mit ande-
ren Worten: Die Rechtfertigungslehre, soweit sie in der GER dargelegt wird,
trennt die romisch-katholische und die lutherischen Kirchen nicht mehr. In



Erhard Kunz 334

Grundfragen der Lehre, an der im 16. Jahrhundert die Einheit der abendlédn-
dischen Kirche zerbrach, besteht Ubereinstimmung. Diese Ubereinkunft
wird von vielen (ich sage es gleich: auch von mir) dankbar begriif3t; ist sie
doch ein wichtiger Schritt auf dem Weg zur Abendmahlsgemeinschaft und
Kirchengemeinschaft in versohnter Verschiedenheit (vgl. GOF 3).

Aber ist wirkliche Ubereinkunft in der Rechtfertigungslehre erzielt wor-
den? Nicht wenige Theologinnen und Theologen — vor allem auf evangeli-
scher Seite — bestreiten dies. Evangelische Theologen sehen vor allem in der
GOF die lutherische Rechtfertigungslehre ,,von Grund auf in Frage* ge-
stellt. Also: ,,Zu friith gefreut: Doch keine Ubereinstimmung in der Recht-
fertigungslehre!“ — so lautet die Uberschrift des Artikels einer evangeli-
schen Theologin, Dorothea Wendebourg, in der Septembernummer der
.Evangelischen Kommentare* (9 [1999] 28). Aber auch einige katholische
Theologen duflern Bedenken. Nach Leo Scheffczyk etwa werden in der
GER ,bedeutsame Unterschiede ... gefillig harmonisiert” (in: Die Ta-
gespost vom 10. 7. 99, 5).

Ein entscheidendes Indiz, dass keine wirkliche Ubereinstimmung erreicht
worden ist, sehen vor allem die evangelischen Kritiker darin, dass mit der
Unterzeichnung nicht sogleich die Abendmahlsgemeinschaft zwischen den
Kirchen und die volle Anerkennung der Kirchengemeinschaft verkiindet
werden. Darauf komme ich spiter zuriick.

Es konne sich deshalb nur um eine Schein-Einigung handeln, um einen
,sprachlichen Verpackungsschwindel®, um ein ,,von Formelkompromissen
durchsetztes Dokument® (Christian Geyer, Wohin mit der Heilsanstalt?, in:
Merkur 53 [1999] 885 f.).

Der hier nur angedeutete Streit der Theologen ist in der Offentlichkeit —
dank publizistischer Organe — durchaus beachtet worden. Aber weil} ,,das
Volk* (um mit Luther zu reden), worum es in diesem Streit wirklich geht?
Was besagt denn die Rechtfertigungslehre iiberhaupt? Ist sie mehr als ein
museales Stiick aus einer vergangenen Epoche? Und was folgt aus der Un-
terzeichnung fiir das Leben in unseren Kirchen? Muss sich etwas dndern?

Uber diese Fragen scheint im ,,Volk“ eher Ratlosigkeit zu bestehen. Die
Diskussion um die Rechtfertigungslehre stoft eher auf Desinteresse (man
schlift), oder sie weckt Unmut (man hustet und scharrt) — wie zu Luthers
Zeiten.

Aus den vielen komplexen Fragen mochte ich nur vier herausgreifen, und
auch auf sie kann ich nur mit Andeutungen eingehen:

1. Antwortet die Rechtfertigungslehre auf eine noch heute bewegende Fra-
ge?

2. Welche unterschiedlichen Antworten haben Martin Luther und die ro-
misch-katholische Kirche auf diese Frage gegeben?



Einig — und immer noch getrennt? 335

3. Wie fiihrt die GER diese unterschiedlichen Antworten zu einem gemein-
samen Verstidndnis zusammen?

4. Ergeben sich Konsequenzen fiir das Miteinander der Kirchen? Ist die
GER eine Basis zur Uberwindung noch trennender Differenzen?

1. Die Frage der Rechtfertigung — noch bedeutsam fiir unsere Zeit?
Antwortet die Rechtfertigungslehre auf eine Frage, die fiir unser
personliches und gesellschaftliches Leben — noch — bedeutsam ist?

Am Ausgangspunkt der reformatorischen Rechtfertigungslehre steht be-
kanntlich ein existentielles Ringen Martin Luthers, das sich in der von Lu-
ther selbst gelegentlich so formulierten Frage verdichtet: Wie kriege ich ei-
nen gnéddigen Gott? Fiir Martin Luther stand fest, dass unser Leben nur dann
richtig, heil, ,,gerechtfertigt® ist, wenn wir in einer guten Beziehung zu Gott,
dem Schopfer, stehen und wenn Gott uns annimmt und anerkennt. Nur wenn
der in allem michtige Gott Ja zu uns sagt, hat unser Leben ein tragfihiges
Fundament und konnen wir vertrauensvoll unseren Weg bis in den Tod ge-
hen. Wie aber kommen wir, die wir doch immer auch versagen und trotz al-
len Bemiihens Gott und den Nichsten nicht aus ganzem Herzen lieben, in ei-
ne gute Beziehung zu Gott? Wie werden wir als Siinder vor Gott recht und
liebenswert? Was konnen und miissen wir tun, damit wir vor Gottes Gericht
bestehen konnen und so unser Leben trotz Versagens und Siinde gerettet
wird? Welche Bedeutung haben unser menschliches Tun, unser Wirken und
unsere Werke dafiir, dass wir wirklich — vor Gott Bestand haben? Das ist
(zusammen mit der eng damit zusammen hingenden Frage, welche Bedeu-
tung kirchliches Handeln dabei hat) die zentrale Frage, um die in der Recht-
fertigungsdebatte der Reformationszeit gerungen wurde. Es ging um den
Beitrag menschlichen Handelns (sowohl personlich wie kirchlich) zu unse-
rem Bestehen, unserem ,,Rechtsein vor Gott.

Viele Menschen werden heute nicht mehr fragen, wie Martin Luther und
seine Zeitgenossen es taten. Sie fragen nicht mehr so sehr, was sie tun miis-
sen, um einen gnidigen Gott zu finden, vor dessen Gericht sie bestehen kon-
nen. Aber in der Frage Luthers ist eine Frage eingeschlossen, der man auf
Dauer schwerlich ausweichen kann. Wie verhalten wir uns unserem Leben
gegeniiber, unserem Leben mit seinen schonen und erschreckenden, seinen
hellen und dunklen Seiten, mit seinem Glanz und seinem Elend, seinen Er-
folgen und Niederlagen? Menschliches Leben vollzieht sich immer in Span-
nungen, Gegensitzen, oft auch in Widerspriichlichkeiten. Es wird — um mit
jiingsten AuBerungen Peter Sloterdijks zu sprechen — von bestialisierenden
und zihmenden Tendenzen bewegt und oft hin- und hergerissen. Im Mensch



Erhard Kunz 336

leben der Wolf und das Lamm zugleich, ,,simul®. Goethe spricht von den
zwei Seelen, die ,,ach in meiner Brust wohnen. Manchmal mag man den-
ken: Ach, wiren es doch nur zwei Seelen! Was fiir den einzelnen Menschen
gilt, trifft erst recht fiir die menschliche Gesellschaft zu. Vor drei Jahren
wurde im Frankfurter Dom eine Predigtreihe gehalten mit dem Thema: ,,Ein
Riss geht durch die Welt“. Wir erleben allenthalben Richtungsstreit, stehen
in ZerreiBproben und erfahren mancherlei Briiche. Und von wie viel Leid,
Elend, Grausamkeit ist die Welt erfiillt! Wie stehen wir zu diesem Leben mit
seinen Ambivalenzen und Widerspriichlichkeiten? Lehnen wir es innerlich
ab und verachten es mit Zynismus? Versuchen wir mit anstrengender Ge-
walt, die Dunkelheiten in uns und um uns zu beseitigen? Resignieren wir in
stummer Verzweiflung? Oder lieben wir das Leben und sind mit Hoffnung
und Vertrauen erfiillt? Aber was 146t uns angesichts aller Gefahrdungen und
Widerspriichlichkeiten hoffen und vertrauen? Worauf bauen wir unser Le-
ben? Wie ,.kriegt” unser Leben Bestand, Wert und Ansehen? Die Frage kann
nicht unbeantwortet bleiben. In unserem Verhalten geben wir in jedem Fall
eine Antwort.

Die gingige Antwort, die — wenn ich es recht wahrnehme — Kindern
schon sehr friith und durchaus nicht nur zum Nachteil vermittelt wird, lautet:
Damit dein Leben in den Gefidhrdungen und Auseinandersetzungen Be-
stand, Wert und Ansehen erhilt, musst du etwas tun, du musst dich anstren-
gen und etwas leisten; du musst etwas aus dir machen; dann hast du etwas
vorzuweisen und hast Erfolg; dann findest du Anerkennung und kannst auch
selbst vor dir Achtung haben. Dann kannst du die Abgriinde des Lebens am
besten iiberbriicken. Unser Leben gewinnt Bestand, Wert, Ansehen durch
unser Tun, durch den Erfolg unseres Wirkens, durch das, was wir leisten und
vorweisen konnen.

Wie schnell aber kann es geschehen, dass wir die Leistungskraft verlieren
oder dass der Erfolg ausbleibt oder dass uns das, was wir vorweisen moch-
ten, abhanden kommt! Dann verliert unser Leben seinen Wert, seinen Sinn,
seine Grundlage. Und was geschieht, wenn wir uns gar durch unser Tun ver-
fehlen und schuldig werden? Wenn alles von unserem Tun abhéngt, dann
miissen wir Schuld verdriangen oder aber an unserem Leben verzweifeln.

An Beispielen lie3e sich zeigen, welche Folgen es hat, wenn der Wert und
Bestand unseres Lebens von dem abhingen, was man tut und was man vor-
weisen kann. Welchen Wert geben wir Menschen, die (vermeintlich) nichts
mehr vorweisen konnen? Wann sage ich von einem Menschen: ,,Das ist ein
guter Mensch“? Haben Frauen oder Minner, die keine Leistungen erbringen
konnen, sondern (angeblich) nur eine soziale Last sind, ein Lebensrecht?
Erhilt unser Leben Bestand und Wert durch das, was wir tun und vorweisen
konnen, oder sind wir vorgéngig zu unserem wie auch immer gearteten Tun



Einig — und immer noch getrennt? 337

und Wirken bejaht und gehalten, so dass wir in allen Ambivalenzen und Zer-
rissenheiten doch Vertrauen und Hoffnung haben konnen? Diese Frage stellt
sich also durchaus auch heute noch. Es ist eine Grundfrage unseres Lebens.
Auf diese Frage bezieht sich die Rechtfertigungslehre.

2. Die unterschiedlichen Antworten Martin Luthers und des Konzils
von Trient

Auf die gestellte Frage geben die lutherische Theologie und die romisch-ka-
tholische Theologie unterschiedliche Antworten.

Martin Luther beantwortet die Frage ,,Wie finde ich als in Schuld ver-
strickter Mensch mein Heil?* mit dem beriihmten ,,sola fide®, ,,durch Glau-
ben allein®. Nicht durch Werke des Gesetzes, durch unser Wirken, sondern
durch Glauben allein kommen wir in die rechte Beziehung zu Gott, in der al-
lein unser Heil gegeben ist. Gott wendet sich uns von sich her aus reiner
Gnade (sola gratia) zu; er vergibt uns durch Jesus Christus, den Gekreuzig-
ten, ohne Vorleistungen unsererseits unsere Schuld (solo Christo), und wir
empfangen diese vergebende Zuwendung Gottes, die uns in der Verkiindi-
gung des Evangeliums mitgeteilt wird (solo verbo), allein dadurch, dass wir
sie glauben, d.h. dadurch, dass wir sie annehmen und vertrauend uns auf sie
verlassen (sola fide). Wir konnen Gottes vergebende und rettende Zuwen-
dung in Christus nicht durch unser Tun, durch Werke verdienen; sie geht all
unserem Tun und Wirken voraus. Damit sich Gott mir zuwendet, muss ich
nicht erst etwas vorweisen (keine BuBwerke, Siihneleistungen, Ablassgebe-
te, gute Taten), sondern Gott schenkt sich mir aus reiner zuvorkommender
Liebe. Und auch der Glaube selbst, in dem ich Gottes Liebe vertraue, ist
Gottes Gnade, ist nicht meine Leistung, sondern allein Gottes Werk in mir.
— Diesem Glauben werden gute Werke folgen. Wer Gottes Liebe vertraut,
wird selbst Werke der Liebe gegeniiber den Mitmenschen tun. Aber diese
nachfolgenden Werke bewirken nicht die Rechtfertigung, das rechte Ver-
hiltnis zu Gott; sie sind nicht der Grund dafiir, dass der Mensch von Gott an-
erkannt und geliebt wird. Dass der Mensch von Gott liebend angesehen
wird, ist vom Wirken des Menschen unabhingig. Der Mensch verhilt sich
der Rechtfertigung gegeniiber ,,mere passive®, ganz passiv, rezeptiv, emp-
fangend. Ja, Gott nimmt den Menschen an, obwohl dieser von sich her gese-
hen immer noch Siinder ist und Siinder bleibt: Der Glaubende ist ,,gerecht
und Siinder zugleich® (,,simul justus et peccator), eine zentrale Aussage lu-
therischer Rechtfertigungslehre. Die Siinde wird ,,zugedeckt”; Gott rechnet
sie nicht mehr an, obwohl sie im Herzen des Menschen immer noch als bo-
se Begierde nistet.



Erhard Kunz 338

Die Lehre Luthers wurde zu seiner Zeit von vielen als Befreiung aus ei-
nem engen, Angst erregenden System erfahren und fand Zustimmung. Sie
weckte aber auch Fragen und stief} auch auf inhaltliche (nicht nur politische)
Bedenken. Auf dem Konzil von Trient (Dekret iiber die Rechtfertigung:
1547) wurde die Antwort der rémisch-katholischen Kirche auf Luther gege-
ben. In 33 Verurteilungen wurde die reformatorische Lehre zuriickgewiesen.
Auch das Konzil von Trient lehrt, dass Gott sich uns allein aus Gnade zu-
wendet und dass uns allein durch Jesus Christus Vergebung geschenkt wird.
Gottes Gnade hat und behilt die Initiative. Ohne Gottes vorausgehende und
stindig wirkende Gnade vermag der Mensch nichts zu tun, was vor Gott
Wert und Bestand hat. Der Mensch muss nicht und kann nicht erst durch
Leistungen Gottes Gnade verdienen, sondern sie wird ihm aus freigebiger
Liebe von Gott geschenkt. Aber in diesem unverdienten Wirken der gottli-
chen Gnade hat das Wirken des Menschen eine Bedeutung. Vom Konzil
wird also die Mitwirkung des Menschen im Rechtfertigungsgeschehen be-
tont. Der Mensch bleibt nicht ,,mere passive. Man sieht in Luthers Lehre ei-
ne Vernachlidssigung der menschlichen Verantwortung und menschlichen
Freiheit, auch eine Verkiirzung des vermittelnden kirchlichen Handelns im
Rechtfertigungsvorgang. Allgemein wird also gegeniiber Luther stirker das
menschliche, auch kirchliche Wirken hervorgehoben, wobei dieses Wirken
durchaus als von der zuvorkommenden gottlichen Gnade getragen verstan-
den wird. Gottes den Menschen rechtfertigende Gnade wird nicht — wie bei
Luther — als Zuspruch verstanden, der den Menschen von auflen trifft und
der im Glauben angenommen wird, sondern eher als eine Bewegung, eine
Kraft und Dynamik im Menschen selbst. Gott wendet sich im vermittelnden
Handeln der Kirche dem verlorenen, zerrissenen Menschen zu, aber so, dass
er den Menschen selbst befihigt, in und mit Gottes Gnade in Freiheit einen
Weg zu gehen, den Weg des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe, gelebt
in der Gemeinschaft der Kirche. Gottes Gnade veréindert also den Menschen
innerlich; sie erneuert ihn. Die Siinde wird nicht nur nicht mehr angerech-
net; sie wird in der Umkehr des Menschen durch Gottes Wirken iiberwun-
den. Deshalb wird Luthers Lehre, der Glaubende sei Gerechter und Siinder
zugleich, abgelehnt. Zwar kann auch der Gerechtfertigte siindigen (und er
wird es oft genug tun); aber dann darf er sich im Sakrament der BuBe wieder
erneut in die gottliche Gnadenbewegung hineinstellen lassen und seinen
Weg weitergehen. Gott schenkt sich also dem Menschen ohne Vorleistungen
auf Seiten des Menschen; aber ohne Mitwirken und Mitgehen des Menschen
kommt das Geschenk nicht zu seiner Entfaltung und Vollendung.

Die beiden (hier nur knapp skizzierten) Rechtfertigungslehren wurden
damals bis in unser Jahrhundert hinein als gegensitzlich verstanden. Man
sah hier nicht nur unterschiedliche Akzentuierungen und Perspektiven, son-



Einig — und immer noch getrennt? 339

dern sich ausschlieBende Positionen. Entsprechend schloss man sich gegen-
seitig aus und bekdmpfte sich.

3. Das gemeinsame Verstdndnis der Rechtfertigung in der ,,Gemeinsamen
Erkldrung zur Rechtfertigungslehre®.

In den 6kumenischen Gesprichen der letzten 40 Jahre hat sich nun gezeigt —
jedenfalls meinen dies viele Theologen, allerdings nicht alle, deshalb der
Streit — dass die beiden Rechtfertigungslehren in einem gemeinsamen Ver-
stindnis zusammenfinden konnen, ohne dass dabei alle Unterschiede besei-
tigt werden miissen. Die GER will das Ergebnis der Bemiihungen dieser 40
Jahre zusammenfassen und festhalten. In den Nummern 15 und 16 wird das
gemeinsame Verstdndnis sehr konzentriert formuliert. Ich zitiere nur einen
Satz:

»Allein aus Gnade im Glauben an die Heilstat Christi, nicht aufgrund un-
seres Verdienstes, werden wir von Gott angenommen und empfangen den
Heiligen Geist, der unsere Herzen erneuert und uns befihigt und aufruft zu
guten Werken“ (GER 15).

Wie erlangen wir in unseren Zerissenheiten Gottes vergebende und hei-
lende Liebe? Wie geschieht die Rechtfertigung? Sie geschieht ,,nicht auf-
grund unserer Verdienste. Nicht wir miissen es machen, dass wir von Gott
geliebt und angenommen werden. Unsere Rechtfertigung ist ,,das Werk des
dreieinigen Gottes®. Sie ist ein trinitarisches Geschehen. Dies ist gleichsam
der Schliissel, um die Anliegen der reformatorischen und der katholischen
Rechtfertigungslehren zusammenzufiihren. Gott selbst setzt sich in Jesus
Christus fiir das Heil der Siinder ein. Er will die Verlorenen sammeln und
zum Leben fiihren. Das verkiindet Jesus und das verwirklicht er bis hinein in
die Hingabe am Kreuz. Das ist ,,Grund und Voraussetzung unserer Recht-
fertigung®. Diese Heilstat Gottes wird uns im Handeln der Kirche, in ihrer
Verkiindigung und ihren Sakramenten mitgeteilt, und wir nehmen sie im
Glauben an, allein im Glauben; wir lassen sie uns schenken. Dies aber ge-
schieht und ist nur moglich, weil der Heilige Geist in uns wirkt, ,,unsere
Herzen erneuert und uns befidhigt und aufruft zu guten Werken®. Das gliu-
bige Empfangen der in Jesus Christus wirksamen Liebe Gottes und die
durch den Heiligen Geist in unseren Herzen gewirkte Bewegung und Er-
neuerung gehdren innerlich zusammen. Wir werden gerechtfertigt nicht
durch uns und nicht aufgrund unseres Wirkens (also nicht durch etwas, was
wir machen und vorweisen miissen), sondern durch Gottes Wirken in Jesus
Christus und im Heiligen Geist. Aber dieses Wirken Gottes wird in uns
wirksam, indem wir uns zu gliubigem, liebeerfiilltem Vertrauen bewegen



Erhard Kunz 340

lassen. Wirken Gottes von aullen (,,ab extra“: das evangelische Anliegen)
und erneuerndes Wirken Gottes von innen (eher das katholische Anliegen)
gehoren zusammen. (Bei genauem Studium zeigt sich, dass sie auch bei Lu-
ther verbunden sind.)

In der GER wird dieses gemeinsame Verstindnis der Rechtfertigung nach
der grundlegenden knappen Formulierung in einzelne (bisher kontroverse)
Aspekte hinein entfaltet. Dies darzulegen wiirde jetzt zu weit fiihren.

4. Das gemeinsame Verstdndnis der Rechtfertigung als Basis
zur Uberwindung noch trennender Differenzen

Zu Beginn dieses Vortrags erwéhnte ich einen entscheidenden Einwand ge-
gen die GER: Es konne keine wirkliche Einigung in der Rechtfertigungsleh-
re erreicht sein, weil die Zustimmung zur GER keine unmittelbaren Folgen
fiir die wechselseitige Anerkennung der Kirchen habe, vor allem, weil sie
nicht sofort die wechselseitige Einladung zum Herrenmahl einschlieBe. Die
Botschaft von der Rechtfertigung ist doch zentral im christlichen Glauben.
Das erkennen jetzt beide Seiten an. Wenn man in der Mitte iibereinstimmt,
werden dann nicht alle anderen Fragen, die zwischen den Kirchen noch strit-
tig sind, zu zweitrangigen, nachgeordneten Fragen, die jedenfalls keine kir-
chentrennende Bedeutung mehr haben konnen? Kann man im Rechtferti-
gungsverstindnis grundsitzlich einig sein und doch weiterhin getrennt blei-
ben?

Zunichst eine geschichtliche Feststellung: Innerhalb der Kirchen der Re-
formation war das Verstindnis der Rechtfertigung zwischen Lutheranern
und Reformierten nicht wirklich strittig, und doch bestand Jahrhunderte hin-
durch wegen anderer Lehrdifferenzen (z.B. iliber die Gegenwart Christi im
Abendmahl) keine Abendmahlsgemeinschaft. Offensichtlich sind mit der
Rechfertigungslehre nicht schon alle anderen wichtigen Glaubenslehren
mitgeklidrt und entschieden. Erst 1973 ist bekanntlich in der Leuenberger
Konkordie nach intensiven Gesprichen zwischen Lutheranern und Refor-
mierten Abendmahls- und Kirchengemeinschaft vereinbart worden. Ent-
sprechend zu dieser geschichtlichen Erfahrung innerhalb der reformatori-
schen Kirchen selbst sieht die GER nun auch zwischen den lutherischen
Kirchen und der romisch-katholischen Kirche noch offene strittige Fragen,
die weiterer Klidrung bediirfen, ,,um zu voller Kirchengemeinschaft, zu einer
Einheit in (versohnter) Verschiedenheit zu gelangen* (GOF 3).

Die noch zu kldrenden Fragen, die in der GER selbst genannt werden, be-
treffen vor allem das Verstindnis der Kirche (z.B. die Autoritit in ihr, ihre
Einheit, das Amt, GER 43). Welche Gestalt der Kirche entspricht der Recht-



Einig — und immer noch getrennt? 341

fertigungsbotschaft? Diese Frage muss jetzt dringend gemeinsam weiter-
verfolgt werden. Gibt die GER selbst fiir das Gesprich iiber diese Frage ei-
ne Richtung an? Ich meine: ja, und mochte drei Grundeinstellungen nennen,
die sich ergeben, wenn man das gemeinsame Verstindnis der Rechtferti-
gung als Kriterium anerkennt. Ich fasse sie in 3 Leitfragen zusammen, die
das Gesprich und den Umgang miteinander bestimmen sollten (und sicher
oft auch schon bestimmen).

1. Leitfrage: Welche Gemeinsamkeiten sind uns in den bestehenden
Differenzen (schon) gegeben?

Die Botschaft von der Rechtfertigung verweist in besonderer Weise auf
die Mitte des neutestamentlichen Zeugnisses von ,,Gottes Heilshandeln in
Christus® (GER 17), auf Gottes vergebende, neuschaffende Liebe. Wenn man
nun in dieser Botschaft, die alle anderen Glaubenswahrheiten durchdringt
und die alles auf die Mitte hin sammelt, ein gemeinsames Verstidndnis hat,
dann wird man auch in allen anderen Lehren nicht schlechthin getrennt sein.
Dann wird es auch beziiglich der anderen Glaubenslehren einen Grundbe-
stand an Gemeinsamkeit schon geben. Die weiteren Gespriache werden des-
halb in der Haltung gefiihrt werden konnen, dieses Gemeinsame, das uns
schon gegeben ist, noch stirker als bisher zu entdecken und zu entfalten. Die
tatsidchlich noch bestehenden Differenzen diirfen nicht iiberspielt und unter
den Teppich gekehrt werden. Das, was einem Partner besonders wichtig ist
und was er vielleicht beim anderen nicht geniigend beachtet wihnt, ist zu be-
sprechen und zu kldren, bevor man zu voller (Tisch-)Gemeinschaft kommt.
Eberhard Jiingels Ruf ,,Um Gottes willen: Klarheit!* hat hier durchaus seine
Berechtigung. Aber bei der unerlédsslichen Klidrung hat das Gemeinsame den
Vorrang vor dem noch Trennenden. Nicht die Gemeinsamkeit im Verstindnis
der jeweiligen Glaubenswahrheit ist nachzuweisen, sondern die noch beste-
hende Trennung. Es geht um eine Umkehr der ,,Beweislast*: Nicht, dass wir
noch — in einzelnen Wahrheiten oder iiberhaupt — getrennt sind, ist das
Selbstverstindliche, von dem man auszugehen hat, sondern die Gemeinsam-
keit ist vorauszusetzen. Die Trennung ist zu beweisen. (So, wie nicht die Un-
schuld eines Angeklagten zu beweisen ist, sondern seine Schuld nachgewie-
sen werden muss). Nicht eine trennende, uniiberbriickbare Grunddifferenz ist
vorauszusetzen, sondern eine Grundiibereinstimmung (wenn man die GER
annimmt). Wenn man in dieser Einstellung die bestehenden Differenzen an-
geht und sie zu klidren sucht, wird man auf dem Weg zu einer Einheit in ver-
sohnter Verschiedenheit voranschreiten. Die Unterzeichnung der GOF ver-
pflichtet meines Erachtens dazu.



Erhard Kunz 342

2. Leitfrage: Was schenkt Gott den anderen Kirchen und wie konnen wir
selbst uns dadurch beschenken lassen?

Wir diirfen grundlegend aus dem Beschenktsein leben. Das ist die Zumu-
tung der Rechtfertigungsbotschaft. Wer sich davon ergreifen lédsst, wird von
einem stdndigen Legitimations- und Rechtfertigungsdruck sich selbst und
anderen gegeniiber befreit. Nun besteht aber bei Einzelnen, auch bei kirch-
lichen Gemeinschaften die Tendenz, dass doch ein Legitimationsdenken
vorherrschend wird. Die Fragen lauten dann etwa: Was ist in der Kirche un-
bedingt erforderlich, damit sie als Kirche Jesu Christi legitimiert ist? Was
muss man folglich von anderen Kirchen fordern, damit sie als Kirchen gel-
ten konnen? Oder umgekehrt: Was geniigt als Minimum, um Kirche Jesu
Christi zu sein? Was nicht unbedingt erforderlich erscheint, wird dann leicht
als vernachlissigbar, als beliebig angesehen. Weil aber andere das, was sie
aufgrund ihrer Tradition hochschitzen, nicht gerne als beliebig oder gar als
abwegig beurteilen lassen, versuchen sie, es als unbedingt gefordert, als
gottlichen Rechts zu erweisen. So entsteht ein erbitterter, oft Jahrhunderte
wihrender Streit dariiber, was gottlichen Rechts und was blofl menschliche
Satzung ist, was hinreichend und was blof3e Zutat ist. Solche Fragen haben
in besonderen Situationen als kritische Herausforderung sicher ihre Berech-
tigung. Wenn sie aber vorherrschend werden, fiihren sie zu Verengungen,
Verarmungen, Ausgrenzungen und zu zerstorerischer Rivalitédt. Der Recht-
fertigungsbotschaft entspricht demgegeniiber als Grundhaltung die Freude
an dem, was Gottes Geist liber die Grenzen der eigenen Gemeinschaft hin-
aus bei den anderen wirkt: Wo und wie beschenkt Gott die anderen Kirchen,
und wie kann dies auch das eigene kirchliche Leben fordern? Es geht in der
Kirche grundlegend nicht um Erfordernisse, die erfiillt werden miissen, son-
dern um das Geschenk der Liebe Gottes, die sich uns in vielféltigen ge-
schichtlichen, auch institutionellen Gegebenheiten mitteilen will. Selbstver-
stiandlich gilt es, dem Ursprung in Jesus Christus treu zu bleiben und in der
Lehre der Apostel zu verharren (Apg 2,42). Es gilt auch, die eigene Lehr-
iberlieferung ernst zu nehmen und einzubringen. Um aber zu erfassen, was
diese Treue zum Ursprung und zur Uberlieferung besagt (etwa in der Frage
der apostolischen Sukzession des Amtes oder des Petrusamtes in der Kir-
che), dazu gilt es auch, gemeinsam darauf zu horen, was der Geist den ver-
schiedenen Gemeinden sagt. In solchem Horen wichst die erwartete Einheit
in versohnter Verschiedenheit.



Einig — und immer noch getrennt? 343

3. Leitfrage: Wie kommt in unseren Kirchen der Beziehungsreichtum
der Liebe Gottes zur Geltung?

Die Rechtfertigungslehre ,,ist ein unverzichtbares Kriterium, das die gesam-
te Lehre und Praxis der Kirche unablissig auf Christus hin orientieren will*
(GER 18). In Jesus Christus aber hat sich Gottes vergebende und neu-schaf-
fende Liebe in einem beziehungsreichen Geschehen mitgeteilt und ereignet.
Jesus lebt in vertrauendem Gehorsam gegeniiber Gott, seinem Vater; er gibt
dem Geist Raum, damit dieser ihn leite und sein Werk weiterfiihre; er lebt in
seinem Volk mit seinen Traditionen und sucht es zu sammeln, indem er sich
vor allem den Verlorenen zuwendet; er 6ffnet sich aber auch tiber die Gren-
zen des Volkes hinaus; er geht auf dem Weg der Liebe gegen die Michte an,
welche die Menschen unfrei und hartherzig machen; er gibt sich schlielich
leidend und sterbend ,.fiir alle die Vielen zur Vergebung der Siinden* hin; er
stirbt in Gottes Liebe hinein und lebt in ihr. In diesem ganzen Geschehen er-
eignet sich das Zukommen, der Zuspruch der Liebe Gottes. Wenn die Kirche
sich an Jesus Christus orientiert, dann werden die Beziehungsfelder, die fiir
Jesus kennzeichnend sind, auch die Kirche kennzeichnen. Die Kirche, d.h.
die Gemeinschaft der Glaubenden, wird ein beziehungsreiches Geschehen
sein und gerade in diesem Beziehungsreichtum den Menschen die Kraft der
Liebe Gottes vermitteln.

Mir ist in diesem Zusammenhang eine Darlegung Martin Luthers in sei-
ner Schrift ,,Von den Konziliis und Kirchen* (1539) wertvoll. Luther nennt
darin sieben Hauptstiicke, an denen man die Kirche Christi erkennt. Es sind
dies: 1. Das gepredigte Gotteswort, das auch das gldubige Bekenntnis und
entsprechendes Handeln einschlie3t; 2. Die Taufe; 3. Das Sakrament des Al-
tars, das Herrenmahl; 4. Die Schliisselgewalt, also die Ausiibung von Siin-
denvergebung und Gemeindezucht; 5. Ordination und Amt (das im Namen
der Gemeinde, aber mehr noch ,,aus Einsetzung Christi* handelt); 6. Offent-
liches Gebet, Gotteslob und Dank und Unterricht, also Liturgie und Kate-
chese; 7. Leidensnachfolge. Durch diese vielfiltigen kirchlichen Vollziige
belebt der Heilige Geist die Glaubigen tédglich in Christus. Diese Vollziige
kennzeichnen die Gestalt der Kirche, die dem Glauben an Gottes vergeben-
de und neu-schaffende Liebe entspricht.

Wenn ich diese Darlegungen Martin Luthers bedenke, frage ich mich, ob
nicht auch zum Kirchenverstindnis bald eine ,Gemeinsame Erkldrung*
moglich ist.

Um zu einem solchen gemeinsamen Verstindnis zu gelangen, erscheint
mir aber noch Folgendes wichtig: Die ,,Hauptstiicke*, die die einzelnen Kir-
chen als ihre grundlegenden Vollziige und Einrichtungen betrachten, wer-
den nur dann dem Kriterium der Rechtfertigungslehre gerecht, wenn keines



Erhard Kunz 344

von ihnen verabsolutiert wird. Nur, was auf Jesus Christus verweist, und
nur, was in das von Martin Luther treffend umschriebene kirchliche Bezie-
hungsfeld einbezogen bleibt, entspricht dem beziehungsreichen Geschehen
der Liebe Gottes, die in Jesus Christus offenbar ist. Der Liebe entspricht nur,
was anderes zur Geltung kommen lidsst und anderes hoher einschitzt als sich
selbst (Phil 2,3). Alles in der Kirche bedarf gleichsam eines ,,Gegenpols®,
auf den es sich bezieht und an dessen Anerkennung ihm gelegen ist. Fiir das
Verhiltnis von Amt und Gemeinde etwa diirfte dies von Bedeutung sein:
Kein Amt ohne Horen auf die Gemeinde; keine Gemeinde ohne das auf Je-
sus Christus verweisende Amt! Es gilt ebenfalls — innerhalb der romisch-ka-
tholischen Kirche — etwa fiir das Verhéltnis von Papst und den Bischofen der
Einzelkirchen. Ohne spannungsreiches, gegebenenfalls auch konflikthaftes
Ringen innerhalb des Beziehungsfeldes ,Kirche® wird es dabei nicht gehen.
Wir erleben es zurzeit schmerzhaft. Dass bei diesem Ringen die gemeinsa-
me Orientierung auf Jesus Christus hin bleibt, dazu lddt uns die Rechtferti-
gungslehre ein.

Die drei Grundeinstellungen wollen andeuten, dass die GER — wenn sie
denn ernst genommen wird — in und zwischen unseren Kirchen nicht fol-
genlos bleiben wird. Es geht zundchst um Grundeinstellungen, die sich aber
im Zueinander unserer Kirchen auswirken werden.

Meine Ausfiithrungen sind recht allgemein und eher abstrakt geblieben.
Vielleicht sind Sie — entsprechend der eingangs erwihnten Erfahrung Mar-
tin Luthers — ldngst eingeschlafen. Damit Sie wieder aufwachen, mochte ich
am Ende wenigstens eine Historie erzdhlen. Es ist die Erfahrung einer Or-
densschwester, die als Seelsorgerin in einem grof3en Krankenhaus tétig ist.
Die Schwester besuchte 6fter einen jungen Mann, der an Aids erkrankt war
und auf den Tod zuging. Sie gewann den jungen Mann lieb und schitzte ihn.
Eines Tages sagte der Kranke: ,,Schwester, beten Sie einmal mit mir!* Sie
betete und schenkte ihm dann eine kleine Plastik mit dem Bild des gekreu-
zigten Jesus und der Aufschrift ,Ich bin immer mit dir“. In der folgenden
Zeit sah man, wie der junge Mann das Kreuz immer wieder in seinen Hén-
den hielt. Als er gestorben war, legte man ihm das Kreuz mit in den Sarg.
Nach dem Begribnis bat der Freund des Verstorbenen die Schwester:
»Schwester, konnen Sie nicht auch mir ein Kreuz schenken?

Ich erwihnte vorhin die Predigtreihe im Frankfurter Dom: ,,Ein Riss geht
durch die Welt“. Der volle Titel der Reihe lautete: ,,Ein Riss geht durch die
Welt. Im Kreuz ist Versohnung*.

Das ist eine Kurzfassung der Rechtfertigungslehre.



