
Ökumenische Perspektiven in der geistlichen
Tradition von Karl Rahner
Dorothea Sattler, Münster

I. Karl Rahners ökumenische Träume

Karl Rahner hat in seinen theologischen Meditationen über die „Alltäglichen
Dinge“ auch über den Schlaf und das Träumen nachgedacht und gesteht ein:
„Wir verschlafen ein gutes Drittel unseres Lebens“1. Das Schlafen ist aus der
Sicht Rahners mehrdeutig: Ahnung des Todes sowie Herausforderung, sich
dem Dunkeln und Unbewussten vertrauensvoll zu überlassen auf der einen Sei-
te; innere Gelöstheit des Menschen und Ansprechbarkeit für die Weisung Got-
tes auf der anderen Seite. Rahner meint, es gebe „sinnvolle Träume, die, weil
sie die sonst vielleicht verdrängte Tiefe des Menschen vermelden, Gottes Wei-
sung und Geheiß aussagen können“2. Schlaf und Traum nennt Rahner einen
„Akt der Arglosigkeit und des Einverständnisses mit dem Unverfügbaren“3.

Es ist wohl nicht zufällig, dass Karl Rahner dann, wenn er seine Träume der
Öffentlichkeit bekannt werden lässt, von der Kirche, dem künftigen Papstamt
und der Ökumene spricht. In seinem „Traum von der Kirche“4 – einem Vortrag
in einer Sendereihe des Südwestfunks im Jahr 1977 – scheut er sich zunächst,
von der Kirche zu träumen: „Da hat man (...) leicht Alpträume. Es soll aber ein
schöner, hoffnungsvoller Traum sein“5 – so war die Bitte, die an ihn herange-
tragen worden war. Wie so oft lässt Rahner sich dennoch auch auf diese Anfra-
ge ein. Er träumt, mit einem seiner ehemaligen Schüler im Jahr 1985 die Trep-
pen im Vatikan hinaufzusteigen. Sein Schüler ist ein im Vatikan beschäftigter
Theologe geworden, was Rahner so kommentiert: „Das war nicht so selbstver-
ständlich. Denn meine Schüler sind da eher verdächtig“6. Sein Schüler nimmt
ihn zu einer ökumenischen Versammlung mit dem Bischof von Rom zum The-
ma Papstamt mit. Im Traum entsteht folgendes Bild: „Die Kirchenmänner sit-
zen an einem Tisch, der rund ist, so dass man nicht recht weiß, wo oben und un-
ten ist“7. Einige Theologen dürfen an dem Gespräch teilnehmen, weil sie die
Papiere vorbereitet haben. Inzwischen hatte sich auch die Kirche von Rom an
die Präsenz einer Vielzahl von Repräsentanten gewöhnt: „Es ist nicht die erste

1 Vgl. K. Rahner, Vom Schlaf, in: ders., Alltägliche Dinge. Einsiedeln 1964, 24f, hier 24.
2 Ebd., 24. 3 Ebd.
4 Vgl. K. Rahner, Der Traum von der Kirche. Nicht allzu phantastisch, in: Schriften zur Theolo-
gie 14 (1980) 355–367.
5 Ebd., 355. 6 Ebd. 7 Ebd.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 345



Sitzung. (...) die Kontrolle an der Tür ist nur noch eine Formsache“8. Die welt-
weite Christenheit kommt zusammen, nicht nur Männer aus Europa. Sie bera-
ten über die angemessene Gestalt einer künftigen Ausübung des Dienstamtes
des Bischofs von Rom in ökumenischer Perspektive. In der Sache geht es um
die Frage, in welcher Weise die gesamte kirchliche Glaubensgemeinschaft bei
der Vorbereitung von Lehrentscheidungen beteiligt sein könnte. In Rahners
Traum zeigt der Papst große Offenheit für ökumenische Vereinbarungen. In der
Schau von Rahner entfaltet der Papst seine eigene Sicht einer einvernehmli-
chen Lösung der ökumenischen Kontroversen, die sich anlässlich des 1. Vati-
kanischen Konzils gebildet haben. Bei genauerem Hinsehen erweisen sich die-
se als die von Rahner selbst andernorts entfalteten Überlegungen, auf die ich
später zu sprechen komme. Die nicht römisch-katholischen Kirchenmänner –
vor allem jene aus nicht-europäischen Ländern – zeigen sich beeindruckt. An-
dere wittern verdeckte Hinterhalte, in die sie geraten könnten. Rahner hatte be-
reits Erfahrung mit seinen skeptischen evangelischen Kollegen in Deutschland.
Am Ende schildert er, dass er einem Freund von seinem Traum erzählt hat. Die-
ser sagt, „das sei ein Traum gewesen, der für einen theologischen Schulmeister
typisch sei. Denn nur solche ewig dozierenden Schulmeister könnten jeman-
den im Traum so lange Reden halten lassen; dieser Traum sei kein richtiger
Traum, der eine herrliche Zukunft schauen lasse, sondern das Weitergehen
theologischer Überlegungen vom Tag auch noch in die Nacht hinein“9. 1977
war die Zeit bereits lange gekommen, von der an Rahner nur noch wenig Aus-
sicht sah, durch theologische Argumentationen in kontroversen Fragen der
Ökumene zum Ziel zu finden. 

Es gibt einen weiteren veröffentlichten Traum von Rahner, der 1983 erstmals in einem Sam-
melband erschien.10 Rahner träumt von einem Brief, den der gerade neu gewählte Papst Paul VII.
an seinen alten Freund mit dem Kosenamen Peppino schreibt, dessen eigentlicher Vorname Leo-
ne lautet. Freimütig bekennt dieser, was ihn alles stört in Rom, was er bald ändern möchte, worü-
ber er nachdenkt: Er möchte den bürokratischen Apparat der Kurie vereinfachen11; er möchte
Fehler machen dürfen12; er möchte Lehrentscheidungen nur im transparenten Einvernehmen mit
dem Gesamtepiskopat der ganzen Kirche treffen13; er möchte einen Kreis intelligenter Theolo-
gen, Soziologen, Futurologen und Historiker einberufen, der mit Sachverstand und Phantasie mit
ihm überlegt, wie es denn in der Kirche weitergehen soll14; er denkt, dass die Liturgien in der
Welt nicht für alle Zeiten die bloß in die Muttersprachen übersetzte Liturgie Roms in Einheit-
lichkeit sein müsse15. Zu Beginn räumt Rahner ein, dieser Traum verrate vielleicht mehr vom
Träumer als von der geträumten Wirklichkeit.16 So mag es gut nachvollziehbar sein, dass der
Papst am Ende beschließt, seinen Brief nicht dem Heiligen Offizium zu unterbreiten17, zumal in
der Mitte der Überlegungen weit reichende Aussagen zur ökumenischen Methode ins Wort kom-

Dorothea Sattler 346

8 Ebd., 356. 9 Ebd., 366.
10 Vgl. K. Rahner, Die unvergängliche Aktualität des Papsttums, in: Schriften zur Theologie 16
(1984) 249–270.
11 Vgl. ebd., 252f. 12 Vgl. ebd., 254. 13 Vgl. ebd., 257. 14 Vgl. ebd., 258.
15 Vgl. ebd., 259. 16 Vgl. ebd., 249. 17 Vgl. ebd., 270.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 346



men. Rahner – unter dem Pseudonym von Papst Paul VII. – überlegt angesichts seiner Ratlosig-
keit darüber, dass die Ökumene nicht weiterkommt: „Ich bin entschlossen zum Mut eines öku-
menischen Probabilismus, d.h. ich fühle mich in dieser [ökumenischen – D.S.] Frage zu allen
Maßnahmen und Schritten verpflichtet, die mir vorgeschlagen werden, wenn kein eindeutiges
Veto meines Glaubensgewissens gegen solche Maßnahmen und Schritte besteht“18. 

Der zuletzt nacherzählte Traum wurde 1983 veröffentlicht. Zunehmend un-
geduldig erwartete Rahner gegen Ende seines Lebens die Einigung der Kirchen
als reale Möglichkeit.19 Er spürte die Last der Verantwortung insbesondere der
römisch-katholischen Kirche. Er wurde zunehmend skeptisch in der Annahme,
ökumenische Gespräche über verbliebene Kontroversen könnten die Ökumene
zum Ziel führen. Er suchte nach neuen Wegen. Auf einige Spuren diesbezüg-
lich möchte ich im Folgenden hinweisen. Wie bei jeder Besprechung eines
Themas im Schrifttum Rahners reicht der Raum nicht, alle Aspekte aufzuneh-
men. Vier Schritte werde ich gehen: Ich versuche eine knappe Übersicht über
die Thematik Karl Rahner und die Ökumene (Teil II.); ich gebe einzelne Ein-
blicke in die ökumenisch-theologischen Argumentationen Rahners (Teil III.);
ich frage nach bleibenden Erkenntnissen vor allem im Bereich der ökumeni-
schen Hermeneutik (Teil IV.); ich schließe mit der Sichtung jener Aspekte der
gegenwärtigen Ökumene, die bei Rahner nicht völlig fehlen, inzwischen je-
doch weiterbedacht wurden und in die Zukunft weisen (Teil V.).

II. Übersicht

Es wurden bisher noch nicht sehr viele Übersichten über die Bedeutung der
Theologie Karl Rahners für die Ökumene geschrieben.20 Dieses Anliegen ist
auch nicht ganz leicht zu erfüllen, da sich Grenzen nur schwer ziehen lassen. Es
gibt wenige Beiträge von Rahner zu grundlegenden Fragen der Ökumene, da-
gegen ungezählte Ausführungen zu Einzelfragen mit ökumenischer Relevanz:

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 347

18 Ebd., 257.
19 Vgl. H. Fries / K. Rahner, Einigung der Kirchen – reale Möglichkeit. Freiburg-Basel-Wien
1983; Nachdruck in: K. Rahner, Sämtliche Werke. Bd. 27: Einheit in Vielfalt. Schriften zur Öku-
menischen Theologie. Bearbeitet von Karl Kardinal Lehmann und Albert Raffelt. Freiburg-Ba-
sel-Wien 2002, 286–396.
20 Vgl. die Hinweise im Editionsbericht der Bearbeiter des Bandes: K. Rahner, Einheit in Vielfalt
(s. Anm. 19) IX–XXV, die an die Tatsache erinnern, dass Rahners ökumenische Perspektiven
bisher in der Regel im Gesamt seiner ekklesiologischen Optionen besprochen wurden. Gewiss
gibt es Einzelveröffentlichungen, insbesondere zur Sakramenten- und Ämterlehre, die Rahners
Anliegen im ökumenischen Kontext reflektieren: Vgl. D. Sattler, Gelebte Buße. Das menschliche
Bußwerk (satisfactio) im ökumenischen Gespräch. Mainz 1992; B. Kleinschwärzer-Meister,
Gnade im Zeichen. Katholische Perspektiven zur allgemeinen Sakramentenlehre in ökumeni-
scher Verständigung auf der Grundlage der Theologie Karl Rahners. Münster-Hamburg-London
2001. 

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 347



Sakramente, Amt, Schrift und Tradition oder Maria. Die späten Bemühungen
von Karl Rahner und Heinrich Fries21, einen Weg für eine institutionalisierte Ge-
stalt kirchlicher Einheit zu bahnen, haben in der Literatur eigene Aufmerksam-
keit erfahren.22 Kardinal Karl Lehmann hat Ende November 2002 bei der Karl-
Rahner-Akademie in Köln zum Thema „Karl Rahner als Pionier der Ökumene“
einen Vortrag gehalten und angeregt, intensivere Studien dazu vorzusehen.23

1. Zeiten und Themen

Eine viele Menschen bewegende Frage ist, wann Karl Rahner auf welchen We-
gen sein ökumenisches Interesse ausgebildet hat. War die Ökumene eine späte
Liebe von ihm? Vieles scheint dafür zu sprechen: Es gibt ein Verzeichnis der
Bücher, die Rahner in seiner Studienzeit im niederländischen Valkenburg in
den Jahren 1928 bis 1933/1934 gelesen hat. Unter den etwa 400 Titeln findet
sich keine Publikation eines Autors aus der reformatorischen Tradition.24 Die
damalige römisch-katholische Ausbildung sah es nicht vor, evangelische
Schriften zu lesen.25

In der Literatur ist die Bereitschaft groß, die von Beginn an bestehende Of-
fenheit Karl Rahners auch für die reformatorische Tradition festzuhalten. Mit
der Orthodoxie hat er sich wohl nie intensiv befasst. Er reiste aus eigenem An-
trieb wenig. Er kannte die slawischen Sprachen nicht. In den Grenzen seiner
Lebenszeit hat Rahner sich für den Dialog mit den reformatorischen Traditio-
nen entschieden. 

Knapp zusammengefasst stellen sich die Epochen des ökumenischen Denkens im Gesamt-
werk Rahners so dar: 1936 veröffentlichte er einen Aufsatz mit dem Titel „Die deutsche prote-
stantische Christologie der Gegenwart“26. Kurz darauf bemühte er sich, seinen eigenen funda-
mentaltheologischen Entwurf, der später unter dem Titel „Hörer des Wortes“27 erschien, den Ent-

Dorothea Sattler 348

21 (s. Anm. 19).
22 Vgl. die kurz nach Rahners Tod veröffentlichte erste Übersicht von H. Fries, Zustimmung und
Kritik. Eine Bilanz, in: ders. / K. Rahner, Einigung der Kirchen – reale Möglichkeit. Erweiterte
Sonderausgabe. Freiburg-Basel-Wien 1985, 157–189.
23 Vgl. K. Lehmann, Karl Rahner als Pionier der Ökumene, in: Karl Rahner – Kirchenlehrer der
Neuzeit. KNA – Extra Bonn 2004, 18–25; auch in: KNA – ÖKI Nr. 2 / 2003. Dokumentation Nr.
1 (14. Januar 2003) 1–8.
24 Vgl. Editionsbericht (s. Anm. 19) IX.
25 Ganz anders ist es im Blick auf den Verpflichtungs-Charakter der Lektüre von Beiträgen aus
der reformatorischen Tradition möglicherweise heute auch noch nicht. Lesen dürfen die Studie-
renden heute gewiss alles. Welche Kenntnisse aber geprüft werden und was verbindlich zum Le-
sestoff gehört, bestimmen die Prüfungsordnungen, die damit auch Einfluss nehmen auf die in-
haltliche Ausrichtung der theologischen Bildung. Vgl. dazu aus jüngerer Zeit die Anregungen
des Deutschen Ökumenischen Studienausschusses: Perspektiven ökumenischer Bildung. Analy-
se – Orientierung – Votum, in: Ökumenische Rundschau 50 (2001) 536–542.
26 Vgl. K. Rahner, Sämtliche Werke, Bd. 4: Hörer des Wortes. Bearbeitet von Albert Raffelt. So-
lothurn / Düsseldorf / Freiburg 1997, 299–312.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 348



wicklungen im reformatorischen Raum zuzuordnen. Seine Rezeption evangelischer Autoren in
dieser Zeit ist auf die Sachfragen der Offenbarungstheologie hin orientiert. Friedrich (Daniel
Ernst) Schleiermacher und Karl Barth vertreten beide Positionen, die er aufnimmt und verwirft.
Das Wort Gottes ist nach Rahner dem Menschen weder im Gefühl immer schon innerlich, noch
bleibt es ihm allzeit bloß äußerlich. Der Mensch ist vielmehr von Gott als Frage erschaffen, die
nach Antwort suchend auf sein Wort hörend verwiesen ist.

Viel beachtet wurde, dass Rahner während des 2. Weltkriegs im Jahr 1942 den langen Artikel
„Theos im Neuen Testament“ geschrieben hat.28 Es gibt Hinweise darauf, dass er der Schriftexe-
gese im Prinzip hohe Bedeutung schenkte (in der frühen Zeit insbesondere in der Gotteslehre),
auch wenn er in seiner eigenen Argumentation in späterer Zeit selten Auskünfte der Exegese ex-
plizit heranzog.29 Wie in der gesamten Ökumenischen Bewegung, so haben auch im Leben von
Karl Rahner die Kriegszeiten Spuren hinterlassen. Angesichts der Lebensbedrohung im gemein-
samen Widerstand gegen die nationalsozialistische Herrschaft, kam es zu einer Neubesinnung in
der Ökumene. Das Zeitalter der Existentialisierung der Glaubensfragen brach an, und Karl
Rahner begrüßte es freudig.

Noch in den Kriegszeiten geschah Verwunderliches und noch heute in Dank-
barkeit Ermutigendes: Auf Initiative des damaligen Paderborner Erzbischofs
Lorenz Jaeger wurde im Jahr 1943 von der Deutschen Bischofskonferenz eine
Studien-Kommission berufen, die sich ökumenischen Fragen widmen sollte.
Im Januar 1944 traf sich diese Kommission erstmals. Karl Rahner, der damals
Vierzigjährige, war mit am Tisch. Kontakte zu dem damaligen Bischof Wil-
helm Stählin in Oldenburg wurden aufgenommen. 1946 trafen sich erstmals
evangelische und römisch-katholische Theologen30, um an einem Ort zu der-
selben Thematik zu arbeiten. Scheinbar zufällig war dies zunächst, denn bis
1949 durfte es aus römisch-katholischer Sicht keine offiziellen ökumenischen
Gremien geben. Die Treffen mussten somit zunächst geheim gehalten werden.
Rahner ist aus diesem Arbeitskreis 1973 ausgeschieden und hat bis dahin viele
Referate gehalten: Zum Verständnis des Apostolats, zur Geschichte des Buß-
sakramentes, zu den Gegenwartsweisen Jesu Christi in der Eucharistie, zum
Verständnis einer dogmatischen Äußerung, zum Kirchenbegriff, zur Erbsünde,
zur Theologie des Lehramts und zur Verborgenheit Gottes.31

Es ist eine offene Frage, was Karl Rahner motivierte, seit 1973 nicht mehr an
den Jahrestagungen des Ökumenischen Arbeitskreises teilzunehmen. Bis heu-

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 349

27 Vgl. ebd., 2–278 (gerade Seiten) in der ursprünglichen Verfassung; ebd., 3–281 (ungerade Sei-
ten) in der von Herbert Vorgrimler bearbeiteten Fassung.
28 Ebd., 346–403.
29 Vgl. R. Pesch, Gegen eine doppelte Wahrheit. Karl Rahner und die Bibelwissenschaft, in: K.
Lehmann (Hrsg.), Vor dem Geheimnis Gottes den Menschen verstehen. Karl Rahner zum 80. Ge-
burtstag. München-Zürich 1984, 10–36.
30 Vgl., B. Schwahn, Der Ökumenische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen
von 1946 bis 1975. Göttingen 1996.
31 Vgl. die Dokumentation der Tagungen und den Nachweis der Veröffentlichungen der Vorträ-
ge bei: St. Henrich, Der Ökumenische Arbeitskreis evangelischer und katholischer Theologen.
Dokumentation, in: Kerygma und Dogma 35 (1989) 258–295.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 349



te trifft er sich in der Woche vor der Karwoche. Möglicherweise sah er es als
aussichtslos an, angesichts des bereits erreichten Differenzierungsgrads in
ökumenischen Fragen auf den Wegen der Konsensökumene zu weiterreichen-
den Annäherungen zu finden. Seit mehreren Jahren ist dieser Arbeitskreis der-
zeit erneut mit dem Themenfeld Apostolische Sukzession befasst.32 Werden
noch Argumente zu finden sein, die bis heute nicht vorgetragen wurden? Viele
gerade in den jüngeren Generationen stimmen Karl Rahner zu: Es bräuchte ei-
ne neue Gewichtung der bereits gefundenen Argumentationen in der Ökume-
ne. Dies aber setzte eine Reformwilligkeit in der römisch-katholischen Kirche
sowie in den reformatorischen Traditionen voraus, für die auch derzeit kaum
Anzeichen gegeben sind.33 Auch in seinem letzten Lebensjahrzehnt hat sich
Rahner trotz aller Enttäuschungen immer wieder einladen lassen, seine öku-
menischen Perspektiven vorzutragen. In ökumenischen Gremien hat er jedoch
nicht mehr mitgewirkt. 

2. Durchgehaltene Anliegen

Drei Anliegen in der ökumenischen Theologie Rahners haben sich durchge-
halten: (1) Er bewahrte sich einen nüchternen Blick auf die Lebens- und Glau-
bensweisen von Christinnen und Christen in den jeweils gegenwärtigen Gege-
benheiten ihrer gesellschaftlichen Existenz. Anthropologisch gewendet und
mit wachem Blick auf gesellschaftliche Wandlungen erarbeitete er auch seine
ökumenische Theologie. (2) Er hatte in vielen systematisch-theologischen Be-
reichen fundierte historische Kenntnisse und vermochte es daher, auch im De-
tail auf jene Zeiten hinzuweisen, in der eine später eingenommene römisch-ka-
tholische Lehrposition noch nicht die Gestalt hatte, die später als verbindlich
galt. Warum soll das, was einst möglich erschien, nicht wieder gelten? (3) Er
ordnete die durch menschliche Spekulation in worthafter Gestalt mögliche Be-
gründung ökumenischer Gemeinschaft dem Wirken des Geistes Gottes nach
und unter. Wichtig war ihm auch in der ökumenischen Theologie die transzen-
dentale Erschließung der Wirksamkeit des einen Geistes Gottes in der Vielfalt
der diesen bezeugenden Gemeinschaften. Die kirchliche Pluralität ist ein Er-
weis der Erhabenheit Gottes über einzelne menschliche Verstehens- und Le-
bensweisen.

Dorothea Sattler 350

32 Vgl. Th. Schneider / G. Wenz (Hrsg.), Das kirchliche Amt in apostolischer Nachfolge. Frei-
burg / Göttingen 2004.
33 Als Literaturübersicht in diesem Themenfeld vgl.: D. Sattler, Überlieferung des Apostolischen
Glaubens in der kirchlichen Gemeinschaft. Zum Stand der ökumenischen Bemühungen um ein
gemeinsames Verständnis der Apostolischen Sukzession in Dialogen mit römisch-katholischer
Beteiligung, in: ebd., 13–37.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 350



III. Einblicke

Karl Rahner selbst hat es erleichtert, einen Einblick in ausgewählte Themen-
bereiche der Ökumene zu geben, in denen er argumentativ tätig geworden ist.
Ende August 1977 hielt er bei einem Internationalen Ökumene-Kongress der
Jesuiten in Frankfurt einen Vortrag zum Thema „Offene Fragen in der Dogma-
tik, die von der Amtskirche als endgültig beantwortet betrachtet werden“. Die-
ser Vortrag wurde später unter dem Titel „Scheinprobleme in der ökumeni-
schen Diskussion“34 gedruckt. Offene Fragen in der Dogmatik sind für ihn
Scheinprobleme in der Ökumene. Die Entscheidung Rahners, eine solche Ver-
bindung als Gegenstand seines Vortrags zu wählen, spricht dafür, dass er auch
Ende der 70er Jahre noch argumentativ im ökumenischen Dialog präsent blei-
ben wollte. Ich folge in meinen Einblicken in seine ökumenische Arbeit der
Reihenfolge der von ihm gewählten Themenbereiche.

1. Wort und Sakrament

Rahner beginnt seine Sichtung der Scheinprobleme in der ökumenischen Dis-
kussion mit seinen lange Jahre zuvor und dann immer wieder dargelegten
Überlegungen in der so genannten Allgemeinen Sakramentenlehre, deren Auf-
gabe es ist, über den Begriff, die Zahl und die Wirkweise der Sakramente nach-
zudenken. Rahner entfaltet kurz seine Sichtweise der Stiftung bzw. der Einset-
zung der Sakramente durch Jesus Christus. Angesichts der Schwierigkeit, auf
der Grundlage der neutestamentlichen Texte ein ausdrückliches Stiftungswort
des irdischen Jesus für einzelne Sakramente zu finden – dies scheint ihm allen-
falls bei der Eucharistie zu gelingen – greift er zurück auf die Vorstellung,
Sakramente seien insofern von Christus Jesus herkünftig, als sie als „das inten-
sivste Ereignis des exhibitiven Wortes des Evangeliums verstanden werden
können“35, oder eben „als Aktualisationen-im-Wort des Grundsakramentes
Kirche“36. Zwei Anliegen hat Rahner in seinen Ausführungen vor allem vertre-
ten: Er bestreitet die Legitimität der Unterscheidung zwischen den evangeli-
schen Kirchen als Kirchen des Wortes und der römisch-katholischen Kirche als
Kirche der Sakramente37, und er möchte pastorale Handlungsmöglichkeiten
eröffnen im römisch-katholischen Raum. 

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 351

34 Vgl. K. Rahner, Scheinprobleme in der ökumenischen Diskussion, in: Einheit in Vielfalt
(s. Anm. 19) 173–188.
35 Vgl., ebd., 175.
36 Ebd.
37 Vgl. ebd., 176.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 351



In der gegenwärtigen ökumenischen Theologie gelten die offenen Fragen
hinsichtlich des Verhältnisses von Wort und Sakrament38 sowie der Einsetzung
der Sakramente und infolge ihre Zählung als weithin geklärt.39 Eher kritisch
haben evangelische Theologen Rahners Rückführung der Einzelsakramente
auf das Grundsakrament Kirche rezipiert. Überzeugend wirkt heute vor allem
eine bibeltheologische Besinnung auf Jesus Christus, das offenbare Geheimnis
Gottes, das Ursakrament Gottes.

2. Ämtertheologie

Die Ämtertheologie ist ein weites Feld in der Ökumene, und Karl Rahner hat
es in vielerlei Hinsicht intensiv beackert. Zum Thema Gemeinsames Pries-
tertum der Getauften und Zulassungsbedingungen zum Amt (Zölibat und
Frauenordination) hat er seltener gesprochen und geschrieben, häufig demge-
genüber zur Dreigliedrigkeit des Amtes (Diakonat, Presbyterat und Episko-
pat), zu den Möglichkeiten der Anerkennung der evangelischen Ämter und
zum Papstamt. Die dreigliedrige Amtsgestaltung betrachtete er als nicht sicher
„schlechthin iuris divini“40. Er argumentierte vorsichtig: Das dreigliedrige Amt
ist wohl kaum ausdrückliche Setzung des geschichtlichen Jesus, es ist in der
apostolischen Zeit geworden und möglicherweise nicht unabänderlich. Wenn
dem so wäre, dann könnten die reformatorischen Kirchen nicht verbindlich zu
einer solchen Ordnung verpflichtet werden, und die Anerkennung ihrer in der
presbyterialen Sukzession stehenden Ämter erschiene möglich. 

Rahner führte Beispiele aus der Ämtergeschichte an, die unter Anwendung der offziellen rö-
misch-katholischen Kriterien zu der Erkenntnis verleiteten, auch selbst möglicherweise unwirk-
sam gehandelt zu haben, weil die Rechtsordnung nicht gewahrt war. Allerdings geht auch nach
Rahner das Wesen der Kirche ihrer rechtlichen Verfassung voraus. Das Wesen der Kirche ist mit
dem endgültigen und irreversibel siegreichen Heilsereignis in Jesus Christus gegeben.41 „Billig“
erschienen ihm vor diesem Hintergrund manche bisherigen Antworten auf die Frage der Aner-
kennung der Ämter in den Reformationskirchen, die sich allein auf einen in der historischen For-
schung erreichbaren Erkenntnisstand reduzierten und diesbezüglich sogar unpassende Einsich-
ten ausblendeten. 

Im Blick auf den päpstlichen Primat wiederholte Rahner 1977, was er mehr-
fach zuvor bereits ausgeführt hatte: Er votierte für eine dogmatisch mögliche

Dorothea Sattler 352

38 Vgl. A. Moos, Das Verhältnis von Wort und Sakrament in der deutschsprachigen katholischen
Theologie des 20. Jahrhunderts. Paderborn 1993.
39 Vgl. D. Sattler / Th. Schneider, „Einsetzung” der Sakramente durch Jesus Christus. Eine Zwi-
schenbilanz im ökumenischen Gespräch, in: B. Fraling / H. Hoping / J. C. Scannone (Hrsg.), Kir-
che und Theologie im kulturellen Dialog. FS Peter Hünermann. Freiburg-Basel-Wien 1994,
392–415.
40 Vgl. K. Rahner, Scheinprobleme (s. Anm. 34) 176.
41 Vgl. ebd., 179.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 352



und gegenwärtig situativ empfehlenswerte Selbstbegrenzung des römischen
Primats42, durch die in Einzelfragen eine Pluralität der Meinungen ermöglicht
werde – beispielsweise in der Zölibatsregelung43. Er sah die Möglichkeit, hin-
sichtlich der bisherigen Kathedralentscheidungen der Päpste zu einer öku-
menischen Verständigung zu finden. In seinem Blick waren vor allem die bei-
den neuzeitlichen Mariendogmen.44 Er betrachtete es als die eigentliche He-
rausforderung, mit den evangelischen Kirchen eine Vereinbarung zu treffen,
die gewährleistet, dass künftige Lehrentscheidungen nicht menschlicher Will-
kür entsprechen. Bloß keinen „Blankoscheck für die Zukunft ausstellen“45,
dies betrachtete er als vordringliche Sorge im Blick auf Jurisdiktionsprimat
und Infallibilität. Diese Gefahr erschien ihm gemindert, wenn das Verfahren
zur Vorbereitung einer Lehrentscheidung einvernehmlich vereinbart werden
könnte. Vor allem sollte von römisch-katholischer Seite aus dafür Sorge getra-
gen werden, dass keine neuen Lehren erdacht werden. Immer wäre eine Befra-
gung der gesamten Christenheit vor neuen Lehrverkündigungen vorauszuset-
zen.

Viele evangelische Theologen haben sich diesem Weg Rahners zur Lösung der Kontroverse
im Verständnis des Papstamtes nicht angeschlossen. Sie bestehen auch gegenwärtig auf dem Pri-
mat des im Geist Gottes je neu ergehenden Wortes Gottes, das als Wahrheit nur durch Ausübung
einer irreduziblen Subjektpluralität je aktuell erkannt werden kann und sich auch später immer
wieder unter die kritische Norm des Wortes Gottes zu stellen hat.46

3. Eucharistiegemeinschaft

In der 1974 erschienenen Monographie Rahners mit dem Titel „Vorfragen zu
einem ökumenischen Amtsverständnis“47 findet sich im Anhang ein Exkurs
zum Thema „Interkommunion“48. Rahner argumentiert im Blick auf die Eu-
charistie- und Abendmahlsgemeinschaft so: Methodisch lässt sich auch in die-
ser Frage von der heutigen Praxis der Kirche ausgehen, in der zwar auch Miss-

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 353

42 Vgl. ebd., 180. 43 Vgl. ebd., 181. 44 Vgl. ebd., 185f. 45 Ebd., 182.
46 Vgl. aus der Vielzahl der Sammelbände zur Thematik Petrusdienst aus jüngerer Zeit: Johann-
Adam-Möhler-Institut (Hrsg.), Das Papstamt. Anspruch und Widerspruch. Zum Stand des öku-
menischen Dialogs über das Papstamt. Münster 1996; P. Hünermann (Hrsg.), Papstamt und Öku-
mene. Zum Petrusdienst an der Einheit aller Getauften. Regensburg 1997; H. J. Pottmeyer, Die
Rolle des Papstamts im Dritten Jahrtausend. Freiburg-Basel-Wien 1999; S. Hell / L. Lies
(Hrsg.), Papstamt. Hoffnung, Chance, Ärgernis. Ökumenische Diskussion in einer globalisierten
Welt. Innsbruck-Wien 2000; H. Schütte (Hrsg.), Im Dienst der einen Kirche. Ökumenische Über-
legungen zur Reform des Papstamts. Frankfurt / Paderborn 2000; John R. Quinn, The Exercise of
the Primacy. Continuing the Dialogue. New York 1996; Michael J. Buckley, Papal Primacy and
the Episcopate. Towards a Relational Understanding. New York 1998; John R. Quinn, Die Re-
form des Papsttums. Freiburg-Basel-Wien 2001.
47 Vgl. K. Rahner, Vorfragen zu einem ökumenischen Amtsverständnis, in: ders., Einheit in Viel-
falt (s. Anm. 19) 223–285.
48 Vgl. ebd., 274–285.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 353



bräuche und Abirrungen vorkommen können, die aber in der zu besprechenden
Thematik in der Pastoral so eindeutig ist, dass anzunehmen ist, Gottes Geist
wirke in ihr und durch sie. Rahner beschränkt sich dann auf die Möglichkeit der
Teilhabe evangelischer Christen an der Eucharistiefeier und erörtert Kriterien,
die bei der eucharistischen Gastfreundschaft zu berücksichtigen sind. Er
stimmt dabei ausdrücklich dem in den entsprechenden lehramtlichen Doku-
menten zu findenden theologischen Grundsatz zu, die eucharistische Feier sei
kein bloß individuelles und privates Geschehen, sondern zeichenhafte Ver-
gegenwärtigung bestehender Glaubensgemeinschaft. Von daher entfaltet er
vor allem zwei Voraussetzungen, unter denen eine Teilhabe evangelischer
Christinnen und Christen am eucharistischen Mahl möglich ist: (1) Zumindest
der eigenen Intention nach möchten die evangelischen Getauften bei der eu-
charistischen Feier dasselbe Geschehen erleben wie die anderen Versammel-
ten; (2) die Mitfeier der Eucharistie geschieht nicht im Bewusstsein der Gleich-
gültigkeit hinsichtlich der bestehenden konfessionellen Prägungen. Daher ist
es nicht möglich, Ungetaufte zum eucharistischen Mahl einzuladen. Auch eine
Interzelebration befürwortet Rahner nicht, da sie als eine öffentliche Demonst-
ration der konfessionellen Beliebigkeit missverstanden werden könnte. Statt
dessen spricht er sich für Großzügigkeit und Toleranz aus und meint, die oh-
nehin von Rom in Einzelsituationen „gestatteten Fälle von offener Kommuni-
on“49 könnten vor Ort von den Pfarrern und den Bischöfen im Sinne der „ana-
logia iuris“ konkret entschieden werden.

4. Vision kirchlicher Einheit

Der letzte Einblick richtet sich auf Rahners Vision kirchlicher Einheit. Vieles
kommt dabei zusammen, was er an anderen Stellen detailliert ausgeführt hat.
Ich beschränke mich auf eine kurze Zusammenfassung der Thesen im so ge-
nannten „Rahner-Fries-Plan“50, der im Sommer 1983 erstmals erschien, großes
Aufsehen erregte und sowohl von reformatorischer Seite51 als auch von rö-
misch-katholischer Seite52 sehr deutlich kritisiert wurde. Das Buch kam mög-
licherweise zur Unzeit in die Öffentlichkeit, doch angesichts seiner Lebenszeit
meinte Rahner, nicht mehr viel länger warten zu können. Längere Zeit schon
war jedoch zumindest in den europäischen Beiträgen zur Ökumene eine Skep-

Dorothea Sattler 354

49 Ebd., 285.
50 (s. Anm. 19).
51 Vgl. E. Herms, Einheit der Christen in der Gemeinschaft der Kirchen. Die ökumenische Be-
wegung der römischen Kirche im Lichte der reformatorischen Theologie. Antwort auf den
Rahnerplan. Göttingen 1984.
52 Vgl. J. Ratzinger, Luther und die Einheit der Kirchen, in: Internationale katholische Zeitschrift
Communio 12 (1983) 568–582.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 354



sis und Ernüchterung wirksam, die eher dazu Anlass gab, nach den unüber-
windlichen konfessionellen Grunddifferenzen Ausschau zu halten, denn einen
Weg vorzuzeichnen, auf dem es bald zu einer auch in der institutionellen Ge-
stalt sichtbaren Form der Kircheneinheit kommen könnte. Heute sind die Zei-
ten vor allem innerhalb der Kirchen reformatorischer Tradition verändert.
Weltweit sind Lutheraner, Reformierte, Anglikaner und Methodisten nicht nur
in Europa dabei, eine Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis
zu begründen, bei der auch auf der institutionellen Ebene wechselseitige Aner-
kennung mit der Konsequenz der Kanzel- und Abendmahlsgemeinschaft ge-
schieht.53 Dabei müssen die reformatorischen Traditionen auch über die Frage
der legitimen inner-evangelischen Pluralität nachdenken und kommen in Teil-
bereichen zu ganz ähnlichen Vereinbarungen, wie Fries und Rahner sie auch
unter Beteiligung der römisch-katholischen Kirche für möglich erachteten.
Dies in einer wissenschaftlichen Studie näherhin zu untersuchen, lohnte sich
aus meiner Sicht.

Acht Thesen haben Fries und Rahner zusammengetragen: These 1: Ver-
pflichtend in allen Teilkirchen sind die Lehren der Heiligen Schrift und der
frühkirchlichen Glaubensbekenntnisse. These 2: Darüber hinaus gilt ein rea-
listisches Glaubensprinzip, d.h. in keiner Teilkirche darf dezidiert verworfen
werden, was in einer anderen als letztverbindlich gilt. These 3: Die regionalen
Teilkirchen behalten weitgehend ihre bisherige institutionelle Struktur. These
4: Der Dienst des Bischofs von Rom wird von allen als Dienst an der Einheit
anerkannt und konkretisiert sich in Gestalt einer Ausübung der Lehrautorität,
die einem allgemeinen ökumenischen Konzil entspricht. These 5: Alle Teilkir-
chen sind bischöflich geordnet, wobei die Art der Bestellung der Bischöfe va-
riieren kann (Ernennung oder auch Wahl). These 6: Es gibt einen wechselseiti-
gen Austausch in allen Lebensbereichen der einen Kirche. These 7: Zukünftig
werden die Ordinationen unter Gebet und Handauflegung so ausgeführt, dass
eine Anerkennung von römisch-katholischer Seite möglich ist und zugleich
keine Aussage über die Legitimität der bisherigen Amtsübertragung erfolgt.
These 8: Zwischen den einzelnen Teilkirchen besteht Kanzel- und Altarge-
meinschaft.54

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 355

53 Vgl. Leuenberger Kirchengemeinschaft, Die Kirche Jesu Christi. Der reformatorische Beitrag
zum ökumenischen Dialog über die kirchliche Einheit. Leuenberger Texte 1 (1995); Gemein-
schaft evangelischer Kirchen in Europa, Konsultation zwischen der Konferenz Europäischer Kir-
chen (KEK) und der Leuenberger Kirchengemeinschaft (LKG) zur Frage der Ekklesiologie. Leu-
enberger Texte 8 (2004).
54 In der Erstveröffentlichung hat Rahner vor allem die Thesen 2 zur Dogmenhermeneutik, 3 zur
institutionellen Verfassung der Kirchen, 4 zur Infallibilität und 7 zur Ordinationspraxis entfaltet
– die am ehesten kontroversen Fragen. So ist nachvollziehbar, dass sich die Kritik vor allem auf
seine Ausführungen konzentrierte.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 355



IV. Bleibendes

Was bleibt bedeutsam von all den referierten Einzelargumentationen in der ge-
genwärtigen ökumenischen Theologie? Gewiss auch vieles an Detailauskünf-
ten insbesondere historischer Art, die Rahner in die ökumenischen Gespräche
eingebracht hat. Diese zusammenzutragen, fehlt hier der Raum. Aufmerksam-
keit möchte ich daher abschließend noch einmal den hermeneutischen Grund-
fragen der Ökumene schenken, da sie mir aus heutiger Sicht besonders wichtig
erscheinen.

1. Hermeneutik ökumenischer Gespräche

Zu den wenigen Beiträgen Rahners zum Selbstverständnis der ökumenischen
Bemühungen zählt eine nachgedruckte Doppelvorlesung, die er auf Einladung
der Dekane der Evangelisch-Theologischen Fakultäten in Skandinavien 1968
mehrfach gehalten hat. Im Frühjahr 1968, nach seinem Sommersemester in
Münster, trat Rahner eine Reise in das lutherisch geprägte Kopenhagen an, fuhr
dann nach Lund, Oslo, Uppsala und Helsinki und sprach über die Theologie
des ökumenischen Gesprächs.55 Wenige Hinweise auf diesen sehr gedanken-
reichen Beitrag müssen hier genügen. 

Rahner sieht drei Aufgaben jeder ökumenischen Theologie: (1) Sie hat die eigene konfessio-
nelle Position in ihrer Weite und Tiefe darzustellen; (2) sie soll auf die Lehrtraditionen der ande-
ren Kirchen schauen, ihre Wurzeln offen legen, geschichtliche Wandlungen erkennen und um
deren gegenwärtigen Stand wissen; (3) die ökumenische Theologie soll sich von einem unbe-
dingten Gehorsam gegenüber dem geoffenbarten Wort Gottes tragen lassen und freimütig die ei-
gene und die fremde Lehrtradition mit dem Willen zur Wahrhaftigkeit prüfen.56

Große Beachtung hat die Grundthese der ökumenischen Hermeneutik
Rahners gefunden: „Die letzte Voraussetzung der ökumenischen Theologie ist
die in Hoffnung ergriffene Einheit eines schon auf beiden Seiten bestehenden
selben, aber der Theologie samt dem begrifflich ausgesagten Bekenntnis noch
vorgängigen Glaubens in der rechtfertigenden Gnade“57. Die Dialogpartner
sind somit allesamt vom Geist Gottes ergriffen. Dies ist die Annahme, unter der
Gespräche geführt werden. In der Konsequenz dieser transzendental begründe-
ten Wahrheit liegt es, theologische Einzelerkenntnisse als geschichtlich be-
dingte zu betrachten: „Wir ,wissen‘ alle im Geiste Gottes mehr, Einfacheres,
Wahreres und Wirklicheres, als wir in der Dimension unserer theologischen

Dorothea Sattler 356

55 Vgl. K. Rahner, Zur Theologie des ökumenischen Gesprächs, in: ders., Einheit in Vielfalt
(s. Anm. 19) 59–92.
56 Vgl. ebd., 61.
57 Ebd., 66.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 356



Begriffe wissen und sagen können“58. Rahner entfaltet diese These dann im Be-
zug auf die theologische Rede von der Erbsünde, der Transsubstantiation und
anderen Themen. Ich kann dies hier nicht ausführen. Bleibend wichtig sind aus
meiner Sicht zwei Aspekte der vorgetragenen ökumenischen Hermeneutik
Rahners: (1) Die gemeinsame Teilhabe an Gottes Leben im Heiligen Geist eint,
nicht die Verständigung auf theologische Fachbegriffe oder gemeinsame histo-
rische Einsichten. (2) Es gibt die Möglichkeit einer Kriteriologie in der öku-
menischen Ekklesiologie, nämlich die Frage nach dem Wirksamwerden der
Gnade Gottes in Zeit und Geschichte.

2. Ökumene und Kirchenreform

Der zweite bleibende Ansatz Rahners besteht meines Erachtens in der Verbin-
dung von Ökumene mit Kirchenreform. Er greift dabei gewiss Anliegen des
2. Vatikanischen Konzils auf (vgl. LG 8; UR 4). Das Konzil seinerseits rekur-
riert auf die reformatorische Überzeugung von der Ecclesia semper reforman-
da. Hinkehr zur Mitte des Christusgeschehens von allen bestehenden konfes-
sionellen Orten aus ist bereits eine ökumenische Bewegung. Je näher wir dem
gekreuzigten Christus kommen, umso näher sind wir einander.59

3. Ökumenischer Glaubenssinn der Glaubenden

Einen Verweis auf den Glaubenssinn der Glaubenden in ökumenischen Zu-
sammenhängen hat Karl Rahner nach meiner Kenntnis als einer der ersten ein-
gebracht.60 Zu Beginn der 70er Jahre stellte Rahner sich folgender Frage: „Was
bedeutet es für einen theologischen, nicht psychologischen und gesellschaft-
lich-empirischen Sinn von Bekenntnis und Kirche hinsichtlich ihrer Verschie-
denheit, wenn man gar nicht sagen kann, dass die Mehrzahl der kirchenbilden-
den Christen die kirchentrennenden Unterscheidungslehren kennt und sich zu
eigen gemacht hat, dass also die einzelnen verschiedenen Kirchen, soweit
sie nicht Institution, sondern Menschen meinen, von solchen Menschen und
Christen gebildet werden, die in einem theologischen Sinn gar nicht konfessi-
onsverschieden sind? (...) Ich meine, jede ökumenische Theologie in jeder Kir-
che müsse viel intensiver die genannte schlichte Tatsache als Gegenstand einer
höchst beunruhigenden, eigentlich theologischen Frage erkennen.“61 Rahner

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 357

58 Ebd., 70.
59 Zu den Hintergründen des Modells der Umkehrökumene vgl. D. Sattler, Umkehr der Kirchen.
Überlegungen zu einer Studie der Gruppe von Dombes, in: Catholica 55 (2001) 118–131.
60 Vgl. K. Rahner, Ökumenische Theologie der Zukunft, in: ders., Einheit in Vielfalt (s. Anm. 19)
105–118.
61 Ebd., 115. Hervorhebung im Original.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 357



gestand die Schwierigkeit ein, konkrete Konsequenzen aus der weithin unbe-
strittenen Beobachtung zu ziehen, dass eine theologische Lehre auf institutio-
neller Ebene als konfessionsbildend betrachtet wird, die „im Glaubensbewusst-
sein des Großteils der Glieder einer solchen Kirche gar nicht eigentlich vor-
kommt“62. Rahners vorsichtige Annäherungen an mögliche Schlussfolgerun-
gen beziehen ausdrücklich die Fragen der Abendmahlslehre ein. Er erwägt die
Möglichkeit, auf der Basis der weithin gegebenen Übereinstimmung im christ-
lichen Glauben der Getauften eine auch institutionell vereinte Kirche zu be-
gründen, innerhalb derer es auch in Zukunft noch einzelne Menschen geben
könnte, die zwar um die konfessionellen Differenzen wissen, jedoch zugleich
annehmen, diese seien als theologisch legitime Pluralität anzuerkennen.63

Zurückhaltend im Urteil hinsichtlich der Tragweite seiner Ausführungen bleibt
Rahner noch bei seiner Schlussbemerkung: „Das alles ist nur als eine Frage ge-
meint (...). Aber es ist doch eine in der ökumenischen Theologie bisher nicht
deutlich genug gestellte Frage, welche Konsequenzen sich aus der Tatsache er-
geben, dass alle christlichen Kirchen ihr faktisches Getrenntsein im Unter-
schied zu einem theoretischen Glaubenswissen Umständen in der Vergangen-
heit zuschreiben müssen, denen sie nach ihrer eigenen Lehre gar keinen Ein-
fluss auf die Frage von Einheit und Trennung zubilligen dürfen, und dass die
eigentlich glaubensmäßige Trennung, die der institutionellen entsprechen wür-
de, bei der größeren Zahl der Mitglieder dieser Kirchen gar nicht gegeben
ist“.64

V. Weiter(zu)führendes

Die letztzitierten Gedanken Rahners finden sich in einem Beitrag zur „Öku-
menischen Theologie der Zukunft“ von 1972. Dass die Theologie der Zukunft
eine ökumenische Theologie zu sein hat, dies ist seine in der gesamten Chri-
stenheit zunehmend gefestigte Grundüberzeugung. Jahrzehnte liegen nun zwi-
schen den Entstehungszeiten der ökumenischen Perspektiven Rahners und der
Gegenwart. Manche Ansätze von ihm wurden als weiterführende erkannt,
manch Anderes wurde als über ihn hinaus weiterzuführen entdeckt.

1. Ökumenische Begegnungen

Ich meine, es gibt guten Anlass, von den ökumenischen Dialogen heute wieder
mehr zu erwarten als gegen Ende der frühen nachkonziliaren Zeiten. Spä-

Dorothea Sattler 358

62 Ebd., 116.
63 Vgl. ebd., 116f.
64 Ebd., 117f.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 358



testens Mitte der 70er Jahre wurde die Enttäuschung über das nichterreichte
Ziel groß: Gespräche allein führen nicht zur Kircheneinheit. Heute gibt es welt-
weit eine für eine einzelne Person unüberschaubare Zahl von ökumenischen
Gesprächen, in denen möglicherweise keine neuen Erkenntnisse gewonnen
werden. Die bereits erreichten bleiben zumindest im Gedächtnis. Begegnun-
gen geschehen, Gespräche, Suchbewegungen, gemeinsame gottesdienstliche
Feiern. Wir brauchen dies, um in den derzeit erneut nicht leichten ökumeni-
schen Zeiten beieinander auf Dauer mit Christus Jesus auszuhalten.

2. Schriftexegese in einzelnen Themenbereichen

Wir haben heute in den ökumenischen Gesprächen eine große Bereitschaft, ge-
meinsam die Heilige Schrift als kommuniale Tradition zu verstehen. Die
Schrift ist Tradition. Wir sind auch eingeübt darin, die systematisch-theologi-
schen Themen ausgehend von der Heiligen Schrift zu beraten.65 Karl Rahner
war sehr kenntnisreich in der Beschreibung der wechselvollen Traditionsge-
schichte. Offen ist die Frage, welche Folgen wir aus den gemeinsamen exege-
tischen Erkenntnissen ziehen. Ohne einen umfassenden Reformwillen in der
Kirche wird es nicht zu einer Anerkenntnis der Argumente kommen. Das
wusste gewiss bereits Karl Rahner.

3. Kriteriologische Überlegungen

Das möglicherweise wichtigste Ergebnis im römisch-katholisch – evangeli-
schen Gespräch der letzten Jahre ist die Unterzeichnung der „Gemeinsamen
Erklärung zur Rechtfertigungslehre“ im Jahr 1999 mit der in ihr vereinbarten
kriteriologischen Bedeutung der Glaubenslehre von Gottes Bejahung der Sün-
derinnen und Sünder für die gesamte Ekklesiologie, für Lehre und Leben der
Kirche. Karl Rahner hat nach meiner Wahrnehmung mit seiner Rezeption der
Gnadenlehre in der ökumenischen Theologie einen Weg gewiesen für eine öku-
menische Kriteriologie. Doch bleiben seine Überlegungen noch oft im Raum
der Kirchenstrukturen, im Institutionellen verhaftet. Soteriologie und Ekklesio-
logie sind nur im Ansatz, nicht in der Konkretion miteinander verbunden.

4. Ökumene an den Lebensorten

Rahner votierte für das Modell der Einheit in versöhnter pluraler Verschieden-
heit. Die kirchlichen Strukturen sollten in ihrer Unterschiedlichkeit erhalten

Ökumenische Perspektiven in der geistlichen Tradition von Karl Rahner 359

65 Vgl. als weitere Veröffentlichung des Ökumenischen Arbeitskreises: Th. Schneider / W. Pan-
nenberg (Hrsg.), Verbindliches Zeugnis, Bd. 1–3. Freiburg-Basel-Wien 1992–1998.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 359



bleiben und wechselseitige Anerkennung finden. Dies entspricht dem derzeiti-
gen reformatorischen Modell von möglicher Kirchengemeinschaft selbst unter
(in Einzelfragen) bekenntnisverschiedenen Kirchentümern. Aber ist es das,
was die Christinnen und Christen an den Lebensorten, in den Dörfern und
Städten, in den Personalgemeinden letztlich suchen – Toleranz und gelegentli-
che Gastfreundschaft? Vielleicht erreichen wir realistischerweise niemals
mehr oder Anderes in der Ökumene. Aber den Traum, es könnten einmal Zei-
ten kommen, in denen alle Getauften an ihren Lebensorten alle Weisen des Ge-
dächtnisses Jesu Christi gemeinsam gestalten, möchten manche noch nicht als
bloße Illusion abtun.

„Einen Traum soll ich erzählen. Das ist schwierig. Denn, soviel ich hinterdrein
weiß, träume ich selten“66 – so sagte Karl Rahner über sich selbst. Wachträume
hatte er wohl viele und war dabei gewiss kein Träumer, sondern ein umfassend
gebildeter, kundiger Theologe, der den Zwiespalt zwischen seiner fachlich be-
gründeten ökumenischen Hoffnung und seinem ernüchternden Erleben der
Wirklichkeit in der Christenheit in der Tiefe durchlitten hat. Der Humor ist ihm
dabei nicht völlig entschwunden. Lebensfreude in aller Schwere ist ihm immer
wieder als Geistesgabe zuteil geworden. Einen Wunsch, einen Traum, den Lu-
kas Vischer, ein lange in Genf beim Ökumenischen Rat der Kirchen tätiger
evangelischer Theologe, in einem Grußwort zum 80. Geburtstag von Karl
Rahner formulierte, möchte ich erinnern. Dieser evangelische Theologe träumt
in Aufnahme und Variation eines Schriftwortes davon, Karl Rahner habe in Er-
wartung seines Todes ähnlich wie der greise Simeon sagen können: „Lass dei-
nen Knecht in Frieden ziehen; denn meine Augen haben die Einheit gesehen,
auf die wir so lange gewartet haben“67. Dieser Traum hat sich im Leben von
Karl Rahner nicht erfüllt. Wir jüngeren Theologinnen und Theologen träumen
weiter und arbeiten hart dabei. Auch wir wissen, dass menschliche Gedanken-
kraft allein uns nicht an das Ziel führen wird: zu der von Christus Jesus erbete-
nen Einheit derer, die berufen sind, sein Gedächtnis unter den Menschen zu be-
wahren (vgl. Joh 17,21).

Dorothea Sattler 360

66 K. Rahner, Der Traum von der Kirche (s. Anm. 4) 355.
67 Karl Rahner, Bilder eines Lebens. Hrsg. von P. Imhof und H. Biallowons. Zürich-Köln / Frei-
burg-Basel-Wien 1985, 141.

345-360  02.08.2004  14:25 Uhr  Seite 360


