
Die Einsamkeit im Leben 
und in der Spiritualität von Madeleine Delbrêl
Madeleine Delbrêl zum 100. Geburtstag am 24. Oktober 2004

Otto Georgens, Speyer

Kardinal Carlo M. Martini, der frühere Erzbischof von Mailand, verglich bei
Priesterexerzitien in Venezuela (1993) Madeleine Delbrêl mit dem Prophe-
ten Jeremia.1 Beide sind in seinen Augen „Propheten in einer Gesellschaft,
die nicht hinhört“2 und „ein einsames Zeugnis für Gott“. Aus diesem Grund
zählt für Kardinal Martini Madeleine Delbrêl, deren 100. Geburtstag und
40. Todestag im Jahr 2004 begangen werden, zu den „großen Mystikerinnen
des 20. Jahrhunderts“3. Er ist überzeugt, dass uns Gott in Madeleine Delbrêl
einen „Jeremia unserer Zeit“ geschenkt hat, weil sie „die Einsamkeit des
Gläubigen in der säkularisierten Gesellschaft nicht als Strafe oder ... Last,
sondern als Chance zur Glaubensverkündigung und zum Zeugnis für die
Liebe Gottes zu allen Menschen“ aufgefasst habe.4

Das Motiv der Einsamkeit zieht sich wie ein roter Faden durch das Leben
von Madeleine Delbrêl. Sie wächst als einziges Kind von Eltern auf, die
zeitlebens in einem gespannten Verhältnis zueinander leben, das durch zu-
nehmende Entfremdung schließlich auf gegenseitige Trennung hinausläuft.
Es besteht kein Zweifel, dass Madeleine unter dieser Situation sehr litt, zu-
mal auch alle Versuche ihrerseits, ihre Eltern wieder miteinander zu versöh-
nen, fehlschlagen.

Als junge Frau hatte Madeleine eine schwere Lebenskrise zu bewältigen.
Ihr Verlobter beendete mit einem Schlag die Beziehung zu ihr und trat in den
Dominikanerorden ein. Ihrer Träume von einer glücklichen gemeinsamen Zu-
kunft beraubt, verarbeitet sie diesen schweren Verlust, indem sie Gedichte
schreibt.5 Gleichzeitig verstärkt sie ihre Suche nach Gott, bis sie schließlich
den Atheismus, den sie schon in ihrer Jugend zu ihrer Weltanschauung ge-
macht hatte, endgültig aufgibt. Seit dieser – nach ihren Worten – „gewaltsa-
men Bekehrung“ blieb Gott für sie zeitlebens das „blendende Wunder“.

1 Die Exerzitien sind in deutscher Sprache veröffentlicht: Carlo M. Martini, Dein Wort, Herr,
verschlang ich. Mit Jeremia auf dem Weg der Hoffnung. Freiburg 1994.
2 Ebd. 131
3 Ebd. 132
4 Ebd. 137
5 Für ihre Gedichtsammlung „La Route“ erhielt Madeleine Delbrêl 1926 den Literaturpreis
Sully Prudhomme.

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 361



Auch ihr Leben als Christin ist von Einsamkeit gezeichnet. Sie lebt in ih-
rer Equipe mit anderen Frauen zusammen in Ivry bei Paris, einer atheisti-
schen Stadt, in der Gott keinen Platz hat und die Glaubenden sich wie Frem-
de vorkommen. Sie weiß sich getragen nur von ihrer Hausgemeinschaft.
Von den Mitchristen ihrer Pfarrgemeinde erfährt sie Unverständnis, Kritik
und Ablehnung, weil sie mit der kommunistischen Stadtverwaltung zusam-
menarbeitet. Als das Experiment der Arbeiterpriester durch Rom 1953 ein-
gestellt wird, ist Madeleine tief davon betroffen, da sie von Anfang an die
Entwicklung der „Mission de France“ mit Sympathie, Anteilnahme und En-
gagement begleitet hat und den Arbeiterpriestern innerlich nahe stand. Sie
erntet das Unverständnis der Betroffenen, als sie nach ergangenem Verbot
der Arbeiterpriester zwischen der Haltung Roms und der Position innerhalb
der Kirche Frankreichs zu vermitteln versucht. Sie trägt auch die Spannung
durch, die dadurch entstand, dass einige Frauen aus ihren Gemeinschaften
den Anschluss an ein Säkularinstitut wünschten. Sie selbst bleibt dagegen
von der Authentizität ihres Weges überzeugt, als Laie in der Welt nach den
evangelischen Räten zu leben, ohne durch einen kirchenrechtlichen Status
abgesichert zu sein.

Auf dem Hintergrund ihrer Biografie erhalten die Aussagen Madeleines
zum Thema Einsamkeit, die sie in vielen Vorträgen und persönlichen Auf-
zeichnungen entfaltet, eine einzigartige Dichte und Lebensnähe. Sie weiß,
wovon sie redet, wenn sie von der Einsamkeit spricht, die uns „weinen,
schreien oder, gar nicht selten, wie einen Hund heulen macht“ (AdC 176)6.
Es ist ihre eigene Erfahrung, die zum Ausdruck kommt, wenn sie die Ein-
samkeit eine Prüfung nennt, die den Menschen aus der Fassung bringen
kann, aber auch „ein Geschenk, ein Zahlungsmittel zum Kauf oder Loskauf“
(AdC 172). Das Leben Madeleines war ein Zeugnis für die „Gnade der Ein-
samkeit“ (AdC 175), die sie von Gott erbeten hatte, damit ihr der „Boden“
zur Verfügung stand, in dem ihr Apostolat Wurzeln fassen konnte.7

Otto Georgens 362

6 AdC = Auftrag des Christen in einer Welt ohne Gott, vgl. Anmerkung7.
Bei manchen Zitaten greife ich auf die Übersetzung aus dem Französischen von A. Schleinzer,
in: dies., Gott einen Ort sichern (Ostfildern 2002) oder auf meine eigene Übersetzung zurück.
7 Einsamkeit ist ein Thema, auf das Madeleine bereits in ihrem 1957 erschienen Buch „Ville
marxiste, terre de mission“ (dt. Christ in einer marxistischen Stadt. Frankfurt 1974; Auftrag
des Christen in einer Welt ohne Gott. Einsiedeln 22000 [=AdC]) zu sprechen kommt. Aber
auch in ihren Vorträgen und Aufzeichnungen, die nach ihrem Tod in mehreren Büchern ver-
öffentlicht wurden, spielt dieses Thema eine zentrale Rolle. Kardinal Martini bezieht sich bei
den erwähnten Priesterexerzitien vor allem auf den Text Die apostolische Einsamkeit, in: Frei
für Gott. Einsiedeln 21991, 73–79 [=FG]. Ergänzend dazu liegen der folgenden Skizze über
die Spiritualität der Einsamkeit bei Madeleine Delbrêl außer den bereits genannten Beiträgen
Texte in den Veröffentlichungen „Nous autres, gens des rues“ (dt. Wir Nachbarn der Kom-
munisten. Einsiedeln 1975 [=NK]), „La joie de croire“ (dt. Gebet in einem weltlichen Leben.
Einsiedeln 51993[=GwL]; Der kleine Mönch. Freiburg 91981 [=KM]) und „Indivisible
Amour“ (dt. Die Liebe ist unteilbar. Einsiedeln 2000 [=LU])zu Grunde.

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 362



1. „Leben ist Einsamkeit“ (H. Hesse)

Jeder von uns hat seine Erfahrungen mit der Einsamkeit, jeder von uns hat
schon Augenblicke erlebt – bisweilen sogar längere oder kürzere Phasen in
seinem Leben –, in denen er vergeblich auf Hilfe gewartet hat und die Be-
gleitung und Unterstützung durch andere schmerzlich vermisste.

Einsamkeit hat viele Gesichter. Es gibt die Einsamkeit der alten Men-
schen, der Kranken, der Behinderten, der psychisch Kranken und ihrer Fa-
milien. Ich denke an die Einsamkeit der Gefangenen, der Ausländer und Mi-
granten. Die Einsamkeit in unseren Familien ist eine Tatsache (Kinder, die
sich selbst überlassen sind; die alt gewordenen Eltern, die allein gelassen
werden; Jugendliche, die durch Unverständnis und mangelnde Gesprächs-
bereitschaft in die Einsamkeit gedrängt werden). Priester leiden unter Ein-
samkeit, und das nicht allein wegen der ehelosen Lebensform. Der aufrei-
bende Alltag, Spannungen in der Gemeinde, die tatsächliche oder scheinba-
re Erfolglosigkeit können zur Resignation führen, die Einsamkeit verstär-
ken.

Viele können ihre Einsamkeit nicht ertragen. Sie halten es nicht mit sich
allein aus und fliehen: in den Rausch, in die Droge, in den Alkohol, ins Ver-
gnügen, in die Ablenkung, in den Nervenkitzel. Das bewusste Untertauchen
in der Masse, die Fluchtbewegung nach dem Motto „Gemeinschaft um jeden
Preis“ scheinen Linderung zu versprechen (Ob hier nicht ein Grund für das
Phänomen der zahlreichen Stadt-, Dorf- und Straßenfeste liegt?).

Auch Kohelet im Alten Testament weiß sehr wohl um das „vae soli“ (We-
he dem, der einsam ist), wenn er sagt:

„Und wieder habe ich etwas unter der Sonne beobachtet, das Windhauch
ist. Es kommt vor, dass jemand allein steht und niemanden bei sich hat. Ja,
er besitzt nicht einmal einen Sohn oder Bruder. Aber sein Besitz ist ohne
Grenzen, und überdies kann sein Auge vom Reichtum nicht genug bekom-
men. Doch für wen strenge ich mich dann an, und warum gönne ich mir kein
Glück? Auch das ist Windhauch und ein schlechtes Geschäft. Zwei sind bes-
ser als einer allein, falls sie nur reichen Ertrag aus ihrem Besitz ziehen. Denn
wenn sie hinfallen, richtet einer den anderen auf. Doch wehe dem, der allein
ist, wenn er hinfällt, ohne dass einer bei ihm ist, der ihn aufrichtet. Außer-
dem: Wenn zwei zusammen schlafen, wärmt einer den anderen; einer allein
– wie soll er warm werden? Und wenn jemand einen einzelnen auch über-
wältigt, zwei sind ihm gewachsen, und eine dreifache Schnur reißt nicht so
schnell“ (4,7–12).

Madeleine Delbrêl unterscheidet zwischen den kleinen Einsamkeiten, die
es im Alltag jedes einzelnen gibt, und der Einsamkeit, die unserem Leben ei-
gen ist. In unserem Leben gibt es Dinge, die von keinem anderen je verstan-

Die Einsamkeit im Leben und in der Spiritualität von Madeleine Delbrêl 363

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 363



den werden können. Madeleine gibt den Rat, für die kleinen Einsamkeiten
des Alltags z.B. in der Metro, auf der Straße, in der Küche, bei der Arbeit im
Garten, beim Waschen, Flicken, Bügeln „die Seele aufzuschließen“ (NK 63)
und zu „lernen allein zu sein, immer wenn uns das Leben eine Pause gönnt
..., während die Suppe langsam aufkocht, während wir beim Telefon auf den
Anschluss warten, während wir an der Haltestelle nach dem Bus Ausschau
halten, während wir eine Treppe hinaufsteigen, während wir im Garten für
den Salat ein wenig Petersilie holen“ (KM 91 f.). Schon die Einsamkeiten
des Alltags, erst recht die Einsamkeit, die zum Wesen des Menschen gehört,
zeigen die Wüstendimension unseres Lebens. „Einsamkeit ist ein Fluidum,
in das eingetaucht, die einen verkümmern, während sich andere entfalten;
alle offenbaren so ihre Art. Lasst alle ein Jahr in der Einsamkeit leben, und
es wird keine Mühe machen, sie auseinander zu kennen und zu sehen, aus
welchem Stoff sie sind“ (Erhart Kästner).

Bei allen Lebensentscheidungen ist der Mensch auf sich allein gestellt.
Andere können uns vielleicht raten, entscheiden müssen wir selbst. Aber
sind wir solchen Situationen, in denen uns kein anderer vertreten kann, ge-
wachsen? „Die eigentliche Malaise unserer Zeit ist nicht die Einsamkeit
selbst, sondern der Mangel an Einsamkeitsfähigkeit. Entscheidend wichtig
ist darum die Kultur der Einsamkeitsfähigkeit“ (O. Marquard). Wir müssen
lernen, uns der Einsamkeit zu stellen, uns in sie einzuüben. „Man muss ler-
nen, allein zu sein, immer wenn uns das Leben eine Pause gönnt“, sagt Ma-
deleine. Wer die kleinen Einsamkeiten annimmt, wird fähig, auch die Ein-
samkeit, mit der wir konfrontiert sind, wenn wir den „Raum des Glaubens“
und den „Raum des Todes“ betreten, zuzulassen, auszuhalten und die Wüste
zu bestehen. Einsamkeit muss den Menschen nicht isolieren oder ab-
schließen. Sie kann ihn aufschließen und für Neues öffnen. Dann wird sie zu
einer Chance, die den Menschen reifen lässt, die ihn befähigt zur Begegnung
mit sich selbst, zur Begegnung mit den anderen, zu Begegnung mit Gott.

2. Die Erfahrung der Wüste

„Wer es mit Gott zu tun bekommt, muss damit rechnen, von ihm in die
Wüste geführt zu werden“ (J. Bours). Der Philosoph Peter Wust schreibt in
einem Brief: „Ich lebe hier ein Leben der äußersten geistigen Einsamkeit.
Mir will diese Einsamkeit fast unerträglich erscheinen. Ich glaube, der tief-
ste Grund aller menschlichen Einsamkeit ist das Heimweh nach Gott ...“

In der Wüste, dem Ort der grenzenlosen Stille, des großen Schweigens,
der Einsamkeit erwacht die Sehnsucht nach Menschen, nach Verbundenheit,
nach Nähe. In der Wüste erwacht der Durst nach Gott. Wo uns nichts von

Otto Georgens 364

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 364



Gott ablenkt, dort kann uns die Erfahrung der Gegenwart Gottes in einzigar-
tiger Weise geschenkt werden. Die Wüste ist „ein Appell, Gott zu begegnen,
und man begegnet ihm nur in der Einsamkeit“ (NK 62). „Die Einsamkeit
wird immer eine Art Wüste sein, wenn sie echt ist, wenn sie die ist, von der
der Herr gesagt hat: Ich werde dich in die Wüste führen und dort zu deinem
Herzen reden“ (LU 92).

Bei ihrer Konversion hatte Madeleine selbst erfahren, dass der Mensch
seine Begegnungen mit Gott allein hat (vgl. LU 91). Sie begegnete Gott, ihr
Atheismus und ihre nihilistische Weltsicht brachen zusammen. Diese radi-
kale Wende in ihrem Leben wurde durch die schmerzliche Trennung von
ihrem Verlobten und durch die Begegnung mit gleichaltrigen Christen, für
die Gott eine unbezweifelbare Realität war, vorbereitet, aber auch durch
Lektüre, Nachdenken und Gebet: „Durch Lesen und Nachdenken habe ich
Gott gefunden. Als ich aber betete, habe ich geglaubt, dass Gott mich fand
und dass er eine lebendige Wirklichkeit ist und dass man ihn lieben kann,
wie man eine Person liebt“ (AdC 194).

„Allein, ohne die Verantwortung oder die Mitwisserschaft der anderen“
stand Madeleine vor Gott, wurde sie von ihm gerufen und eingeladen, „in
das Mysterium Gottes selbst einzudringen, um darin alles zu glauben, was er
ist, um darin all das zu wissen, was wir nicht sind“ (LU 91). Davon ist Ma-
deleine zutiefst überzeugt: „Es ist Gott, der uns in der Einsamkeit erwartet;
wer Gott findet, findet auch sie. Die wahre Einsamkeit ist Geist, und alle un-
sere menschlichen Einsamkeiten sind nur relative Schritte auf die vollkom-
mene Einsamkeit des Glaubens zu“ (NK 62).

3. Die Einsamkeit der Glaubenden

Der Glaube bewahrt nicht vor Einsamkeit. Einsamkeit gehört zu einem Le-
ben in der Nachfolge Jesu. Auch Jesus kennt die Einsamkeit. Sie bestimmt
sein Leben und seine Sendung. Sie verdichtet sich bis zum Ruf der Gottver-
lassenheit am Kreuz: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas-
sen?“ (Mk 15,34)
„Die Erfahrung der Einsamkeit sorgt dafür, dass der Glaube nicht so leicht
Verwechslungen und Verfälschungen anheim fällt, nicht erstarrt und entleert
wird. Ihr verdankt er das Geschenk einer tiefen Gleichzeitigkeit und Ur-
sprünglichkeit des Verhältnisses zu Gott und Jesus Christus. Sie schließt so-
gar die Beobachtung in sich, dass Gott bzw. Christus dem Glaubenden im-
mer ,irgendwie‘ fehlen“ (Christian Schütz).

Ohne dass wir von Zeit zu Zeit die Einsamkeit suchen, können wir unse-
ren Glauben nicht leben. Wir brauchen Zeiten des Alleinseins, die wir uns

Die Einsamkeit im Leben und in der Spiritualität von Madeleine Delbrêl 365

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 365



bewusst einräumen, Orte, wohin wir uns zurückziehen, Zonen des Schwei-
gens, die wir einrichten, um besser auf Gottes Wort zu hören. Madeleine
spricht davon, dass man sich die Wüste erringen, ja erkämpfen müsse. Das
sei „schwierig, aber wesentlich für unsere Liebe“ (KM 91).

Die Wüste ist eine Lernschule für das Leben mit Gott. Inspiriert von
Charles de Foucauld, den sie sehr verehrt, findet Madeleine ihren eigenen
Weg. Einsamkeit, Erfahrungen der Wüste sind auch den „Leuten von der
Straße“ nicht fremd. Madeleine kann geradezu von der „Gnade der Einsam-
keit“ sprechen: Wer seine Einsamkeit ins Gebet bringt, erhält von Gott die
Kraft, das Alleinsein auszuhalten, der darf erfahren, was Jesus in seiner Ein-
samkeit erfahren hat: „Ich bin nicht allein, denn der Vater ist bei mir“ (Joh
16,32).

4. Einsam und gemeinsam

„Wahrhaft einsam zu sein, heißt für uns, an Gottes Einsamkeit teilzuneh-
men. Er ist so groß, dass er nichts und niemandem Raum lässt, es sei denn
in ihm. Die ganze Welt erscheint uns wie ein Aug-in-Auge mit ihm, dem
wir uns nicht entziehen können“ (NK 50). Gott ist es, der um den Menschen
wirbt, der den Menschen in die Wüste lockt, dorthin, wo der Dornbusch
brennt. Gott ist der Eine, der Einzige. Es gibt keinen anderen außer ihm und
dennoch ist er gegenwärtig in seinen Geschöpfen. Deshalb isoliert uns die
Einsamkeit, in der wir Gott berühren, nicht von der Welt und den Men-
schen. Im Gegenteil: In der Einsamkeit, die Gott uns schenkt, begegnen wir
der Welt und den Menschen auf neue Weise. Die Einsamkeit vermag uns zu
öffnen für Gott und die Menschen, gerade für die, die selbst einsam sind.
Vielleicht sagen wir den anderen zu selten, dass wir an ihrer Seite sind und
ihnen verbunden bleiben, gerade in Augenblicken der Niedergeschlagen-
heit und des Alleinseins.

Die Einsamkeit führt uns zur Begegnung mit den Menschen, zur Begeg-
nung mit Jesus Christus in den Menschen: „Einsamkeit Gottes in der Liebe
zu den Brüdern und Schwestern: Christus, der Christus bedient; Christus im
Dienenden und Christus, in dem, der bedient wird“ (NK 50). Einsam (soli-
taire) sein und solidarisch (solidaire) sein gehören für Madeleine zusam-
men: „Die Einsamkeit, in die Gott uns gestoßen hat, macht uns bewusst so-
lidarisch mit jedem Menschen, der in diese Welt kommt, mit allen Völkern,
die Christus am Jüngsten Tag zusammenrufen wird“ (NK 270).

Otto Georgens 366

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 366



5. Die apostolische Einsamkeit

Madeleine Delbrêl war zutiefst solidarisch mit den Menschen, unter denen
sie lebte und arbeitete. Als solche blieb sie einsam, denn das Kostbarste, das
ihr geschenkt wurde, ihren Glauben, konnte sie mit den Menschen, für die
Gott keine Bedeutung hatte, nicht teilen. Sie ging der Ursache ihrer Ein-
samkeit nach und entdeckte das Geheimnis ihrer Berufung: da sein für Gott,
die Einsamkeit Gottes in dieser Welt mit ihm teilen und so zum Segen wer-
den für die Menschen.

In ihrem Buch „Ville marxiste, terre de mission“ (1957) schreibt sie:
„Als einziger Mensch zu glauben und doch im Namen aller zu glauben

führt dem Christen die eigene Einsamkeit vor Augen... Für seine Freunde,
für seine Nachbarn hört er nicht auf, da zu sein ..., aber er ist oder wird ein
Fremder“ (AdC 174).

Dennoch besitzt diese apostolische Einsamkeit eine nicht zu unterschät-
zende missionarische Kraft. „Ich bin sicher, dass die wahre Liebe zu Gott
uns in einem ganz wesentlichen Bereich unseres Menschseins einsam wer-
den lässt. Und ich glaube auch, dass Gott diese Einsamkeit braucht, um in
die Welt zu gelangen und sie umzugestalten“ (LU 91). „Die Einsamkeit, die
Gott den Menschen so oft in großzügiger Weise zu schenken weiß, scheint
mir eine Art Sakrament für die Welt zu sein. Sie ist einer der tiefsten Risse,
die dem Herrn und seiner Erlösung erlauben, durch uns hindurch in die Welt
einzudringen“ (LU 91).

Letztlich geht es darum, durch alle erlittene Einsamkeit hindurch zu einer
„Insel göttlicher Anwesenheit“ zu werden:

„Gott einen Ort sichern. Dafür vor allem der Anbetung überantwortet
sein. Das Mysterium des göttlichen Lebens auf uns lasten lassen, bis zum
Erdrücktwerden. In den Finsternissen der allgemeinen Unwissenheit Punk-
te der Bewusstwerdung seines Daseins setzen. Erkennen, dass hier der ei-
gentliche Akt der Erlösung geschieht; glauben im Namen der Welt, hoffen
für die Welt, leiden anstelle der Welt“ (FG 14).

Davon war Madeleine Delbrêl zutiefst überzeugt: In einer Welt ohne Gott,
in einer Gesellschaft, die den Glauben nicht stützt, brauchen Christen
die Fähigkeit, auf sich allein gestellt den Glauben zu leben8. Auf Grund der
Einsamkeit sich als die „letzten Mohikaner“ zu verstehen, wäre nichts an-
deres als Kleingläubigkeit. Einsamkeit in einer säkularisierten Welt ist für
den, der glaubt, kein Hindernis, sondern ein Sprungbrett für den Glauben.
„Bete dafür, dass deine Einsamkeit zum Stachel werde, etwas zu finden,
wofür du leben kannst, und groß genug, um dafür zu sterben“ (Dag Ham-
marskjöld). 

Die Einsamkeit im Leben und in der Spiritualität von Madeleine Delbrêl 367

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 367



In ihrem Gebet „Überall, wo wir sind“ meditiert Madeleine über die Ein-
samkeit des Christen, die „eine andere Ausdrucksweise für den Primat Gott-
es“9 ist:

„Die Einsamkeit, o Gott,
besteht nicht darin, dass wir allein sind,
sondern darin, dass du da bist,
denn vor dir versinkt alles im Tod
oder alles wird du ...
Allein sein,
heißt nicht, die Menschen hinter sich gelassen
oder sie verlassen zu haben;
allein sein heißt wissen, dass du groß bist, o Gott,
dass du allein groß bist ...
Werfen wir der Welt nicht vor
und auch nicht dem Leben,
dass sie uns das Antlitz Gottes verhüllen.
Finden wir es, dieses Antlitz,
so wird es selbst alles einhüllen,
alles aufnehmen in sich ...
Was macht es aus, welchen Ort wir in der Welt haben,
ob er voller Menschen ist oder Wüste.
Wo immer wir sind, sind wir ,Gott mit uns‘,
wo immer wir sind, sind wir ,Emmanuel‘“ (GwL 115–117).*

Otto Georgens 368

8 Vgl. Die apostolische Einsamkeit, in: FG 73–79.
9 AaO. 145.   
* Auf folgende Literatur, die mir bei der Ausarbeitung hilfreich war, möchte ich noch beson-
ders hinweisen: Art. Einsamkeit/Alleinsein, in: Chr. Schütz (Hrsg.), Praktisches Lexikon der
Spiritualität. Freiburg 1988, 275–282. J. Bours, Wer es mit Gott zu tun bekommt. Freiburg
1987, 223–236. G. Greshake, Die Wüste bestehen. Freiburg 1979. M. Garzonio, Nahaufnah-
me Carlo Maria Martini. Trier 1997, 86–88.

361-368  24.07.2004  21:57 Uhr  Seite 368




