Auf der Leiter Jakobs

Ein religionspsychologischer Blick in die Seele Marc Chagalls
als religioser Dichter

Anne Koch, Miinchen

Marc Chagalls Gedicht Auf der Leiter Jakobs (Sur [I'échelle de Jacob)
stammt von 1968.! Chagall ist 81 Jahre alt, zum zweiten Mal verheiratet,
lebt und schafft in St.-Paul-de-Vence und arbeitet seit mehr als zehn Jahren
an Bildern fiir sein Museum Biblische Botschaft in Nizza. Chagall sagt von
der Bibel, er habe ,,ihr Abbild im Leben und in der Kunst gesucht®. Leben
und Kunst sind austauschbar. Sein Gedicht zu der Genesis-Erzidhlung von
Jakobs Traum gibt einen intimen Eindruck, wie sehr er sein Leben in bibli-
schen Gestalten wiederfand. Stédrker als in seinen Gemilden sind die Bilder
seines Gedichts nicht Nachbildungen der biblischen Szenerien, sondern ver-
selbstindigte Metaphern seiner Gemiitslage. Auf der Leiter Jakobs wirkt
wie der Mitschnitt eines Selbstgesprichs: unambitioniert, sich selbst befra-
gend, assoziativ.

Im Folgenden soll es darum gehen, wie sich Chagalls Kontrasterfahrung
von Jakobs zukunftsverheilendem Gott JHWH abhebt und entwickelt. Die
anfingliche Identifikation mit dem Stammuvater Jakob und dem guten Aus-
gang von dessen Nacht in Bet-El mutiert bei Chagall zu einer Alptraumsze-
nerie.

Sur I’ echelle de Jacob Auf der Leiter Jakobs

Le monde ou je vis est fermé Die Welt, wo ich lebe, ist verschlossen

La lumiere baisse Das Licht neigt sich

La nuit chemine Die Nacht dringt langsam vor

Ou cacherai-je mes couleurs Wo verstecke ich meine Farben

Mes larmes ou les verser Meine Trinen, wo sie vergielen

La derniere joie, mon dernier regard Die letzte Freude, mein letzter Blick
Aborde au pays de mes freres Landet an im Land meiner Briider

Je monte, je descends vers eux Ich steige hinauf, ich steige herab zu ihnen

"In: M. Chagall, Die grofien Gemdilde der Biblischen Botschaft. Stuttgart, Ziirich 1986; MB-
MC 8 (1968). Ubersetzung A.K, dort auch sein Zitat und eine Abbildung des gleichnamigen
Gemidildes.



Marc Chagall, Jakobs Traum, © VG Bild-Kunst, Bonn 2003.
Musée National Message Biblique Marc Chagall, Nice.




Anne Koch 370

Mon réve sur 1’échelle de Jacob Mein Traum auf Jakobs Leiter
Vois comme je tire ma croix Sieh wie ich mein Kreuz trage

Le tableau longtemps fatigué chante Das Bild, lange miide, singt
Pleure entre ciel et terre Weint zwischen Himmel und Erde

Tous mes tableaux épars au cimetiere Alle meine Bilder zerstreut auf dem Friedhof

Monte une odeur de cierges éteints Es steigt ein Geruch erloschener Kerzen auf
Partout accourent des musiciens morts ~ Von iiberall laufen tote Musiker herbei
I1s disent la priere des défunts Sie sprechen das Totengebet

Zu Beginn tritt ein lyrisches Ich auf. Es erzéhlt von der Verschlossenheit
seiner Welt. Sie verengt sich sogar zunehmend: Die sichtbare Welt
schrumpft mit der Tagesneige und dem Vorriicken der Dunkelheit zusam-
men. Das temporale Dahinschmelzen miindet in ein rdumliches. Der glei-
che Vorgang wird zweimal geschildert. Von der Verdoppelung fiihlt sich
das dichterische Ich so sehr in die Enge getrieben, dass sich ihm die Frage
entwindet: Wo verstecke ich meine Farben? Diese Frage erstaunt. Vor dem
inneren Auge des Lesers haben die Farben ohnehin mit der Dimmerung an
Leuchtkraft verloren. Die ,,Farben‘ scheinen Zeichen fiir etwas anderes zu
sein. Der erste Hinweis ist ihre Schutzbediirftigkeit vor dem Dunkel. Bis
hierhin ist die Situation die gleiche wie fiir Jakob. Auch er kommt an einen
Ort, der nachdriicklich betont wird und an dem er mit der untergehenden
Sonne sein Nachtlager bereitet. Die Spannung steigt. Welchen Traum wird
Chagalls Ich triumen? Von welcher Zukunft vernimmt sein Ich ein Rau-
nen? Lassen wir unseren Blick ans Gedicht-Ende schweifen, so erkennen
wir nichts wieder: Statt des Aufbruchs und des Bauvorhabens Jakobs endet
es im Totengebet. Der Schauplatz ist ein Friedhof und kein wichtiges Hei-
ligtum, an dem die impliziten Horer sitzen, denen der Jakobstraum erzihlt
wurde. Die Verengung der Welt, die in den Abschluss des Todes miindet, ist
der ganz andere interpretative Rahmen des Gedichts. Wie ist es dazu ge-
kommen?

Eine zweite Frage eroffnet chiastisch zur vorhergehenden (Wo verstecke
ich meine Farben) die zweite Strophe: ,,Meine Trinen, wo sie vergiellen®.
Durch die Inversion des Objektes erfolgt die enge Anbindung. Der Uber-
gang lautet: Meine Farben meine Trinen. Das lyrische Ich identifiziert sie in
einem Atemzug. Dadurch dass ,,Meine Tridnen als Anakoluth voraussteht,
erhilt es die Betonung. Dieses semantische Indiz ist ein zweiter Hinweis auf
den Symbolgehalt der ,,Farben*: Sie sind mit Traurigkeit verbunden.

Die Grenze zur Traumregion Jakobs ist in Chagalls Gedicht das ,,anlan-
den“ im ,,Land meiner Briider*. Es sind nicht mehr Boten Gottes, die den
Kontakt zum Traumland herstellen: Das lyrische Ich selbst steigt herauf und
hinab. Der Ort der Leiter macht keinen Sinn mehr fiir raumliche Erkundi-



Auf der Leiter Jakobs 371

gungen: ob die Freunde, das personale Ziel, oben oder unten sind, ist keine
sinnvolle Frage.

Die dritte Strophe setzt mit einer Art Traumiiberschrift ein: Mein Traum
auf Jakobs Leiter. Der Imperativ ,,sieh* imitiert das dreifache ,,siche* in Gen
28, 12b.d.13a (hebr. wehinni(h)). Dort ist es eine typische Einleitung zur
Traumvision. Doch bei Chagall bringt die Gattungsimitation kein gottliches
Gegeniiber ein oder die Begegnung mit einem seiner Mittler oder Boten.
Unser lyrisches Ich bleibt ununterbrochen einsam. Das unterstreicht erneut
den Kontrast zu Jakobs Erleben.

Die beiden letzten Verse der dritten Strophe gestalten ein wundersames
Bild: ,,Das Bild, lange miide, singt/weint zwischen Himmel und Erde*. Der
Zeilensprung fiihrt das polare (u.U. semantisch oppositionelle) Verbpaar
singen und weinen aneinander. Das erhoht in der Metapher des singend-wei-
nenden Bildes die Ambivalenz des Gefiihls. Das Bild (im Sinne von Gemil-
de, denn im frz. Text steht nicht das abstraktere ,,image*) ist von seinem Zu-
stand her genauso im ,,Zwischen wie von seinem Ort her: zwischen Him-
mel und Erde. Der Einschnitt der anthropomorphen Metapher zum vorher-
gehenden Traumbild des Kreuzes ist uniiberhorbar. Der Hinweis auf ihren
Sinn liegt im folgenden Vers. Das Gemilde, das wir bisher als die ,,Farben*
des Ich kennen, wird zu ,,meine Gemilde*. Das Gemilde wird dem Sprecher
zugeordnet. Der Singular von ,,Bild*“ im Traum deutet auf die Auflosung der
Metapher als Pseudonym fiir das sprechende Ich hin. Die Frage ,,meine Tri-
nen, wo sie vergieBen kommt zu ihrer Erfiillung: Zwischen Himmel und
Erde ist der von ihr erfragte Ort fiir ihr VergieBen. ,,Himmel und Erde* wiir-
de ich daher im vorliegenden syntagmatischen Kontext nicht als Merismus?
lesen, d.h. nicht als Bezeichnung fiir die Welt als Ganzes deuten. Denn die
Welt ist ja verschlossen. Die ganze Phrase ,,zwischen Himmel und Erde* ist
als Denotation zu verstehen. Sie bezeichnet einen eigenstidndigen Ort: das
Zwischen!

An dieser Stelle sei das in jener Zeit entstandene Gemilde Chagalls aus
dem Museum in Nizza angefiihrt. Der mittlere Bildteil zwischen Himmel
und Erde ist tief und dunkel lila, die Mischfarbe lila ergibt sich aus dem Blau
des Himmels und dem Rot des schlafenden Jakob. Das Zwischen ist ein ei-
genstidndiger innerer Zustand und Spielraum, Ort der Religion und des Ma-
lens und Dichtens. Vier Gestalten, drei Engel in Griin, Gelb und Blau und
Jakob in Rot, umringen im Gemailde rechteckig ein leeres Zentrum auf der
Leiter, aus dem sich konturhaft, nicht farblich ein Vogel herausschilt. Der
Lila-Zwischenbereich von Nacht, Traum, Kunstschaffen und Gottesbegeg-

2 Die Stilfigur Merismus (gr. Teilung) driickt eine Ganzheit durch ein polares Paar aus, z.B.
Jung und Alt” fiir ,,alle Leute®.



Anne Koch 372

nung wird von einer Vierheit umrahmt, dem Vollkommenheitssymbol nach
C.G. Jung. Die Quaternitit wird von einem riesigen vierfliigelig-kleeblittri-
gen Engel mit einem entziindeten Menoraleuchter im Arm unterstrichen, der
auf der rechten Tafel des Diptychons schwebt.

Das Bild / das Ich war lange miide. Der Zustand der hereinbrechenden
Nacht, — der abnehmenden Moglichkeiten, des kleiner werdenden Hand-
lungsspielraums, der nachlassenden Kraft und Lebenszeit und insbesondere
der schrumpfende Kreis der lebenden Lebensbegleiter, sie alle sind irdischer
Ort des Miidewerdens, nicht der Ort des Zwischen! Von hierher legt es sich
nahe, den Plural ,,alle meine Bilder* in der vierten Strophe als Metapher fiir
die verstorbenen Briider aufzufassen. Meine Farben, meine Briider, meine
Bilder, — diese Sinnlinie der Posessivitit zieht sich durch den Text. Die Sub-
stituierung der Briider durch die Gemailde konnte die Lebensprigung durch
die Briider und Freunde bedeuten, die sich unausloschlich in seine Bilder
eingegraben haben. Der eine oder andere wird wohl vollig unmetaphorisch
eines seiner Bilder geworden sein: als Portrait oder in Personen- oder En-
gelsgesichtern herumspukend. Jetzt, durch ihren Tod, fillt dem Ich die Zer-
streuung der Briider ins Auge. Die Szenerie nimmt einen Grad an Intensitit
zu: Der RuBBgeruch ausgeloschter Kerzen steigt in die Nase des Lesers. Es ist
wieder ein Bild vom Letzten, dem zeitlichen Ende, als wire eine Zeremonie
des Totengedenkens oder Begrabens, selbst die Endzeremonie zu Ende.

Desto mehr kontrastiert der Fortgang. Von iiberall her, aus der Zerstreu-
ung gleichsam, laufen tote Musiker herbei und sprechen das Totengebet. In
den Musikern, die sich als Gemeinde von Gldubigen zur Zeremonie versam-
meln, mag die chassidische Prigung der Kindheit Chagalls in Weiirussland
anklingen. Diese religiose Bewegung im aschkenasischen Judentum wurde
von Rabbi Israel Baal-Schem-Tov (1700-1760) begriindet. Nicht kabbali-
stisch-gelehrtes Griibeln, sondern Freude, Gerechtigkeit und Bescheiden-
heit sind Merkmale ihrer Spiritualitét. Im Chassidismus wird die Torafreude
gerne durch Tanz und Musik ausgedriickt. Doch wie zur Dampfung dieser
Anklédnge greifen die Musiker nicht zu ihren Instrumenten, sondern sie spre-
chen. Verkehrte Welt. Die Zweideutigkeit des Ortes fillt auf. Er steht nicht
einfach fiir das Ende menschlichen Lebens, sondern wandelt sich zum Ort,
an dem Tote herbeirennen. Dieses Bild erweckt im religiosen Kontext, der
vielfach aufblitzt, Vorstellungen vom Jiingsten Tag, dem Tag JHWHs, dem
Tag des Gerichtes und der Volkerwallfahrt zum Zion, der Offnung der
Scheol und des Hervorkommens der Verstorbenen. Es scheint, als reiche die
Ambivalenz des Traumes vom singend-weinenden Bild/Ich in die letzte
Strophe und erhelle auch sie. Neben dem Erloschen des irdischen Lichts, der
Sonne wie der Kerzen, entbrennt gegengewichtig eine Totenreich- Aktivitit.
Sie besteht allerdings nicht in einem Weltenende, einer christlichen Aufer-



Auf der Leiter Jakobs 373

stehung oder dhnlichem, sondern im Vollzug eines religidsen Rituals, dem
Beten fiir die Toten. Am Ende steht das Gedenken. Erstaunlich ist das Sub-
jekt: die Toten gedenken der Toten. Ist das traumende Ich noch immer im
Land der toten Briider? In einem Land mit anderen Gesetzen, in dem die To-
ten der Toten gedenken?

In Chagalls Gedicht ist die Welt nachhaltig gestort. Weder Erde noch
Himmel oder Totenreich erfiillen die Vorstellungen der Tradition der jiidi-
schen oder christlichen Religion. Chagall hat sein eigenes Leben in der Bi-
bel gefunden. Daher kdnnen nun lyrisches Ich und Autor gleichgesetzt wer-
den. Seine Emigration aus Paris im zweiten Weltkrieg, die Deportation des
Lebensverbandes seiner Kinder- und Jugendzeit aus Witebsk, der Tod seiner
Frau Bela 1944, die Auflosung seiner Familie mit dem Erwachsenwerden
der Tochter Ida und der Fortgang seines Lebens stehen im Hintergrund des
Gedichts. So sind es keine himmlischen Engelswesen, die ihm begegnen,
sondern seine toten, zumeist getoteten Freunde. Er selbst riickt dem Tode
durch Lebensfiille an Jahren niher und greift auf den Ubergang vor: Er
steigt auf der Leiter auf und ab und stellt mit den Briidern Kontakt her.
JHWH steht nicht auf der Leiter. Die Stelle ist ausgespart. Nicht nur die ir-
dische, sondern auch die himmlische Welt Chagalls ist abgeschlossen. Sein
Traum auf der Leiter ist keine Theophanie, sondern der Besuch von alten
Freunden. Dank dieses Kontaktes gelangt das Ich in einen Zwischenraum, in
dem seine Emotionen Raum haben: zu singen und zu weinen. Indem es sich
beriihren ldsst von Freude und Trauer, fiigen sich diese Antipoden im Zwi-
schenbereich zur Einheit und vielleicht zu einer Vollendung in dieser Ein-
heit. In der unentrinnbaren, ausgehaltenen Spannung (,ich trage mein
Kreuz®) entfaltet sich das Leben fiir Chagall. Das verhei3ene Land Jakobs
liegt fiir Chagall in der Zukunftsdimension des Todes. Freude ist der Gedan-
ke an ein Wiedersehen. Das Land als Staat Israel, in das Chagall mehrfach
reiste, oder sein Heimatland spielt - anders als fiir Jakob - keine Rolle. Der
Ort, der von Jakob und vom lyrischen Ich aufgesucht wird, konnte sich nicht
stirker unterscheiden: Zukunft und Totenreich.

Die Bewertung des Gedichtes ist offen. Es bleibt in ein religidses Ritual
eingerahmt. Heil3t das, dass es mit der Klage der Psalmen eher zu verglei-
chen ist als mit dem Verlust religioser Heimat?



