
Auf der Leiter Jakobs 
Ein religionspsychologischer Blick in die Seele Marc Chagalls 
als religiöser Dichter 

Anne Koch, München

Marc Chagalls Gedicht Auf der Leiter Jakobs (Sur l’échelle de Jacob)
stammt von 1968.1 Chagall ist 81 Jahre alt, zum zweiten Mal verheiratet,
lebt und schafft in St.-Paul-de-Vence und arbeitet seit mehr als zehn Jahren
an Bildern für sein Museum Biblische Botschaft in Nizza. Chagall sagt von
der Bibel, er habe „ihr Abbild im Leben und in der Kunst gesucht“. Leben
und Kunst sind austauschbar. Sein Gedicht zu der Genesis-Erzählung von
Jakobs Traum gibt einen intimen Eindruck, wie sehr er sein Leben in bibli-
schen Gestalten wiederfand. Stärker als in seinen Gemälden sind die Bilder
seines Gedichts nicht Nachbildungen der biblischen Szenerien, sondern ver-
selbständigte Metaphern seiner Gemütslage. Auf der Leiter Jakobs wirkt
wie der Mitschnitt eines Selbstgesprächs: unambitioniert, sich selbst befra-
gend, assoziativ.

Im Folgenden soll es darum gehen, wie sich Chagalls Kontrasterfahrung
von Jakobs zukunftsverheißendem Gott JHWH abhebt und entwickelt. Die
anfängliche Identifikation mit dem Stammvater Jakob und dem guten Aus-
gang von dessen Nacht in Bet-El mutiert bei Chagall zu einer Alptraumsze-
nerie.

Sur l’echelle de Jacob Auf der Leiter Jakobs

Le monde où je vis est fermé Die Welt, wo ich lebe, ist verschlossen
La lumière baisse Das Licht neigt sich
La nuit chemine Die Nacht dringt langsam vor
Où cacherai-je mes couleurs Wo verstecke ich meine Farben

Mes larmes où les verser Meine Tränen, wo sie vergießen
La dernière joie, mon dernier regard Die letzte Freude, mein letzter Blick
Aborde au pays de mes frères Landet an im Land meiner Brüder
Je monte, je descends vers eux Ich steige hinauf, ich steige herab zu ihnen

1 In: M. Chagall, Die großen Gemälde der Biblischen Botschaft. Stuttgart, Zürich 1986; MB-
MC 8 (1968). Übersetzung A.K, dort auch sein Zitat und eine Abbildung des gleichnamigen
Gemäldes.

369-373  24.07.2004  22:00 Uhr  Seite 369



Marc Chagall, Jakobs Traum, © VG Bild-Kunst, Bonn 2003.
Musée National Message Biblique Marc Chagall, Nice.

In Heft 5 oder 6/2004  14.04.2004  16:55 Uhr  Seite 1



Mon rêve sur l’échelle de Jacob Mein Traum auf Jakobs Leiter
Vois comme je tire ma croix Sieh wie ich mein Kreuz trage
Le tableau longtemps fatigué chante Das Bild, lange müde, singt
Pleure entre ciel et terre Weint zwischen Himmel und Erde

Tous mes tableaux épars au cimetière Alle meine Bilder zerstreut auf dem Friedhof
Monte une odeur de cierges éteints Es steigt ein Geruch erloschener Kerzen auf
Partout accourent des musiciens morts Von überall laufen tote Musiker herbei 
Ils disent la prière des défunts Sie sprechen das Totengebet

Zu Beginn tritt ein lyrisches Ich auf. Es erzählt von der Verschlossenheit
seiner Welt. Sie verengt sich sogar zunehmend: Die sichtbare Welt
schrumpft mit der Tagesneige und dem Vorrücken der Dunkelheit zusam-
men. Das temporale Dahinschmelzen mündet in ein räumliches. Der glei-
che Vorgang wird zweimal geschildert. Von der Verdoppelung fühlt sich
das dichterische Ich so sehr in die Enge getrieben, dass sich ihm die Frage
entwindet: Wo verstecke ich meine Farben? Diese Frage erstaunt. Vor dem
inneren Auge des Lesers haben die Farben ohnehin mit der Dämmerung an
Leuchtkraft verloren. Die „Farben“ scheinen Zeichen für etwas anderes zu
sein. Der erste Hinweis ist ihre Schutzbedürftigkeit vor dem Dunkel. Bis
hierhin ist die Situation die gleiche wie für Jakob. Auch er kommt an einen
Ort, der nachdrücklich betont wird und an dem er mit der untergehenden
Sonne sein Nachtlager bereitet. Die Spannung steigt. Welchen Traum wird
Chagalls Ich träumen? Von welcher Zukunft vernimmt sein Ich ein Rau-
nen? Lassen wir unseren Blick ans Gedicht-Ende schweifen, so erkennen
wir nichts wieder: Statt des Aufbruchs und des Bauvorhabens  Jakobs endet
es im Totengebet. Der Schauplatz ist ein Friedhof und kein wichtiges Hei-
ligtum, an dem die impliziten Hörer sitzen, denen der Jakobstraum erzählt
wurde. Die Verengung der Welt, die in den Abschluss des Todes mündet, ist
der ganz andere interpretative Rahmen des Gedichts. Wie ist es dazu ge-
kommen?

Eine zweite Frage eröffnet chiastisch zur vorhergehenden (Wo verstecke
ich meine Farben) die zweite Strophe: „Meine Tränen, wo sie vergießen“.
Durch die Inversion des Objektes erfolgt die enge Anbindung. Der Über-
gang lautet: Meine Farben meine Tränen. Das lyrische Ich identifiziert sie in
einem Atemzug. Dadurch dass „Meine Tränen“ als Anakoluth voraussteht,
erhält es die Betonung. Dieses semantische Indiz ist ein zweiter Hinweis auf
den Symbolgehalt der „Farben“: Sie sind mit Traurigkeit verbunden.

Die Grenze zur Traumregion Jakobs ist in Chagalls Gedicht das „anlan-
den“ im „Land meiner Brüder“. Es sind nicht mehr Boten Gottes, die den
Kontakt zum Traumland herstellen: Das lyrische Ich selbst steigt herauf und
hinab. Der Ort der Leiter macht keinen Sinn mehr für räumliche Erkundi-

Anne Koch 370

369-373  24.07.2004  22:00 Uhr  Seite 370



gungen: ob die Freunde, das personale Ziel, oben oder unten sind, ist keine
sinnvolle Frage. 

Die dritte Strophe setzt mit einer Art Traumüberschrift ein: Mein Traum
auf Jakobs Leiter. Der Imperativ „sieh“ imitiert das dreifache „siehe“ in Gen
28, 12b.d.13a (hebr. wehinni(h)). Dort ist es eine typische Einleitung zur
Traumvision. Doch bei Chagall bringt die Gattungsimitation kein göttliches
Gegenüber ein oder die Begegnung mit einem seiner Mittler oder Boten.
Unser lyrisches Ich bleibt ununterbrochen einsam. Das unterstreicht erneut
den Kontrast zu Jakobs Erleben.

Die beiden letzten Verse der dritten Strophe gestalten ein wundersames
Bild: „Das Bild, lange müde, singt/weint zwischen Himmel und Erde“. Der
Zeilensprung führt das polare (u.U. semantisch oppositionelle) Verbpaar
singen und weinen aneinander. Das erhöht in der Metapher des singend-wei-
nenden Bildes die Ambivalenz des Gefühls. Das Bild (im Sinne von Gemäl-
de, denn im frz. Text steht nicht das abstraktere „image“) ist von seinem Zu-
stand her genauso im „Zwischen“ wie von seinem Ort her: zwischen Him-
mel und Erde. Der Einschnitt der anthropomorphen Metapher zum vorher-
gehenden Traumbild des Kreuzes ist unüberhörbar. Der Hinweis auf ihren
Sinn liegt im folgenden Vers. Das Gemälde, das wir bisher als die „Farben“
des Ich kennen, wird zu „meine Gemälde“. Das Gemälde wird dem Sprecher
zugeordnet. Der Singular von „Bild“ im Traum deutet auf die Auflösung der
Metapher als Pseudonym für das sprechende Ich hin. Die Frage „meine Trä-
nen, wo sie vergießen“ kommt zu ihrer Erfüllung: Zwischen Himmel und
Erde ist der von ihr erfragte Ort für ihr Vergießen. „Himmel und Erde“ wür-
de ich daher im vorliegenden syntagmatischen Kontext nicht als Merismus2

lesen, d.h. nicht als Bezeichnung für die Welt als Ganzes deuten. Denn die
Welt ist ja verschlossen. Die ganze Phrase „zwischen Himmel und Erde“ ist
als Denotation zu verstehen. Sie bezeichnet einen eigenständigen Ort: das
Zwischen! 

An dieser Stelle sei das in jener Zeit entstandene Gemälde Chagalls aus
dem Museum in Nizza angeführt. Der mittlere Bildteil zwischen Himmel
und Erde ist tief und dunkel lila, die Mischfarbe lila ergibt sich aus dem Blau
des Himmels und dem Rot des schlafenden Jakob. Das Zwischen ist ein ei-
genständiger innerer Zustand und Spielraum, Ort der Religion und des Ma-
lens und Dichtens. Vier Gestalten, drei Engel in Grün, Gelb und Blau und
Jakob in Rot, umringen im Gemälde rechteckig ein leeres Zentrum auf der
Leiter, aus dem sich konturhaft, nicht farblich ein Vogel herausschält. Der
Lila-Zwischenbereich von Nacht, Traum, Kunstschaffen und Gottesbegeg-

Auf der Leiter Jakobs 371

2 Die Stilfigur Merismus (gr. Teilung) drückt eine Ganzheit durch ein polares Paar aus, z.B.
„Jung und Alt“ für „alle Leute“.

369-373  24.07.2004  22:00 Uhr  Seite 371



nung wird von einer Vierheit umrahmt, dem Vollkommenheitssymbol nach
C.G. Jung. Die Quaternität wird von einem riesigen vierflügelig-kleeblättri-
gen Engel mit einem entzündeten Menoraleuchter im Arm unterstrichen, der
auf der rechten Tafel des Diptychons schwebt.

Das Bild / das Ich war lange müde. Der Zustand der hereinbrechenden
Nacht, – der abnehmenden Möglichkeiten, des kleiner werdenden Hand-
lungsspielraums, der nachlassenden Kraft und Lebenszeit und insbesondere
der schrumpfende Kreis der lebenden Lebensbegleiter, sie alle sind irdischer
Ort des Müdewerdens, nicht der Ort des Zwischen! Von hierher legt es sich
nahe, den Plural „alle meine Bilder“ in der vierten Strophe als Metapher für
die verstorbenen Brüder aufzufassen. Meine Farben, meine Brüder, meine
Bilder, – diese Sinnlinie der Posessivität zieht sich durch den Text. Die Sub-
stituierung der Brüder durch die Gemälde könnte die Lebensprägung durch
die Brüder und Freunde bedeuten, die sich unauslöschlich in seine Bilder
eingegraben haben. Der eine oder andere wird wohl völlig unmetaphorisch
eines seiner Bilder geworden sein: als Portrait oder in Personen- oder En-
gelsgesichtern herumspukend. Jetzt, durch ihren Tod, fällt dem Ich die Zer-
streuung der Brüder ins Auge. Die Szenerie nimmt einen Grad an Intensität
zu: Der Rußgeruch ausgelöschter Kerzen steigt in die Nase des Lesers. Es ist
wieder ein Bild vom Letzten, dem zeitlichen Ende, als wäre eine Zeremonie
des Totengedenkens oder Begrabens, selbst die Endzeremonie zu Ende.

Desto mehr kontrastiert der Fortgang. Von überall her, aus der Zerstreu-
ung gleichsam, laufen tote Musiker herbei und sprechen das Totengebet. In
den Musikern, die sich als Gemeinde von Gläubigen zur Zeremonie versam-
meln, mag die chassidische Prägung der Kindheit Chagalls in Weißrussland
anklingen. Diese religiöse Bewegung im aschkenasischen Judentum wurde
von Rabbi Israel Baal-Schem-Tov (1700-1760) begründet. Nicht kabbali-
stisch-gelehrtes Grübeln, sondern Freude, Gerechtigkeit und Bescheiden-
heit sind Merkmale ihrer Spiritualität. Im Chassidismus wird die Torafreude
gerne durch Tanz und Musik ausgedrückt. Doch wie zur Dämpfung dieser
Anklänge greifen die Musiker nicht zu ihren Instrumenten, sondern sie spre-
chen. Verkehrte Welt. Die Zweideutigkeit des Ortes fällt auf. Er steht nicht
einfach für das Ende menschlichen Lebens, sondern wandelt sich zum Ort,
an dem Tote herbeirennen. Dieses Bild erweckt im religiösen Kontext, der
vielfach aufblitzt, Vorstellungen vom Jüngsten Tag, dem Tag JHWHs, dem
Tag des Gerichtes und der Völkerwallfahrt zum Zion, der Öffnung der
Scheol und des Hervorkommens der Verstorbenen. Es scheint, als reiche die
Ambivalenz des Traumes vom singend-weinenden Bild/Ich in die letzte
Strophe und erhelle auch sie. Neben dem Erlöschen des irdischen Lichts, der
Sonne wie der Kerzen, entbrennt gegengewichtig eine Totenreich-Aktivität.
Sie besteht allerdings nicht in einem Weltenende, einer christlichen Aufer-

Anne Koch 372

369-373  24.07.2004  22:00 Uhr  Seite 372



stehung oder ähnlichem, sondern im Vollzug eines religiösen Rituals, dem
Beten für die Toten. Am Ende steht das Gedenken. Erstaunlich ist das Sub-
jekt: die Toten gedenken der Toten. Ist das träumende Ich noch immer im
Land der toten Brüder? In einem Land mit anderen Gesetzen, in dem die To-
ten der Toten gedenken?

In Chagalls Gedicht ist die Welt nachhaltig gestört. Weder Erde noch
Himmel oder Totenreich erfüllen die Vorstellungen der Tradition der jüdi-
schen oder christlichen Religion. Chagall hat sein eigenes Leben in der Bi-
bel gefunden. Daher können nun lyrisches Ich und Autor gleichgesetzt wer-
den. Seine Emigration aus Paris im zweiten Weltkrieg, die Deportation des
Lebensverbandes seiner Kinder- und Jugendzeit aus Witebsk, der Tod seiner
Frau Bela 1944, die Auflösung seiner Familie mit dem Erwachsenwerden
der Tochter Ida und der Fortgang seines Lebens stehen im Hintergrund des
Gedichts. So sind es keine himmlischen Engelswesen, die ihm begegnen,
sondern seine toten, zumeist getöteten Freunde. Er selbst rückt dem Tode
durch Lebensfülle an Jahren näher und greift auf den Übergang vor: Er
steigt auf der Leiter auf und ab und stellt mit den Brüdern Kontakt her.
JHWH steht nicht auf der Leiter. Die Stelle ist ausgespart. Nicht nur die ir-
dische, sondern auch die himmlische Welt Chagalls ist abgeschlossen. Sein
Traum auf der Leiter ist keine Theophanie, sondern der Besuch von alten
Freunden. Dank dieses Kontaktes gelangt das Ich in einen Zwischenraum, in
dem seine Emotionen Raum haben: zu singen und zu weinen. Indem es sich
berühren lässt von Freude und Trauer, fügen sich diese Antipoden im Zwi-
schenbereich zur Einheit und vielleicht zu einer Vollendung in dieser Ein-
heit. In der unentrinnbaren, ausgehaltenen Spannung („ich trage mein
Kreuz“) entfaltet sich das Leben für Chagall. Das verheißene Land Jakobs
liegt für Chagall in der Zukunftsdimension des Todes. Freude ist der Gedan-
ke an ein Wiedersehen. Das Land als Staat Israel, in das Chagall mehrfach
reiste, oder sein Heimatland spielt - anders als für Jakob - keine Rolle. Der
Ort, der von Jakob und vom lyrischen Ich aufgesucht wird, könnte sich nicht
stärker unterscheiden: Zukunft und Totenreich.

Die Bewertung des Gedichtes ist offen. Es bleibt in ein religiöses Ritual
eingerahmt. Heißt das, dass es mit der Klage der Psalmen eher zu verglei-
chen ist als mit dem Verlust religiöser Heimat?

Auf der Leiter Jakobs 373

369-373  24.07.2004  22:00 Uhr  Seite 373


