In Schonheit geschaffen, zum Altern verdammt

Eine theologische Betrachtung zu Diirers dsthetischer Anthropologie
Frank Meier, Miinster

., Wir haben kein Gesicht, das fiir die Gegenwart gilt;
wenn wir glauben, wir haben es im Spiegel erfaf3t,
hat es sich schon in etwas anderes verwandelt
und treibt uns voran in die Zukunft.“

Alberto Manguel!

1. Diirer aktuell

Gleich zwei grofie Ausstellungen présentierten im vergangenen Jahr das um-
fangliche Werk des Renaissance-Kiinstlers Albrecht Diirer (1471-1528). Un-
ter dem Titel Albrecht Diirer: Das grofie Gliick widmete das Kulturgeschicht-
liche Museum Osnabriick dem Maler vom 6. April bis 6. Juli zum 475. Todes-
tag eine Gedenkausstellung?. Der Titel stammt von einem Kupferstich, der von
Diirer selbst Nemesis benannt und zwischen 1501 und 1503 geschaffen wurde.
Eine aufwindige Inszenierung des gesamten diirerschen Werkes war vom 5.9.
bis zum 30.11.2003 in der wiedereroffneten Wiener Albertina zu sehen, die den
weltweit groBten Schatz an Diirer-Zeichnungen beherbergt.

Seit Mitte des letzten Jahrhunderts hat sich die Kunstgeschichte von der In-
terpretation Diirers als eines heimatlich-altfrankisch bzw. sogar ,,deutschen®
Kiinstlers verabschiedet und den Blick fiir die humanistische Aussage seines
Werkes geoffnet.? Im vorliegenden Aufsatz soll aufbauend auf die Deutung
Diirers als eines Humanisten ein theologischer Blick auf seine Kunst gewagt
werden, der durch Eindriicke von der Osnabriicker Ausstellung inspiriert wor-
den ist. Bezug genommen wird auf einige Stiche, die zur Konrad Liebmann-
Stiftung gehoren und dauerhaft in Osnabriick zu sehen sind.

Die theologische Betrachtung gilt an dieser Stelle nicht der religiosen Auf-
tragskunst*, sondern beschiftigt sich mit einer impliziten Theologie derjenigen

! Ders., Bilder lesen. Berlin 2001, 168.

? Katalog von Th. Schauerte, Albrecht Diirer — Das grofie Gliick. Kunst im Zeichen des geistigen
Aufbruchs (Osnabriicker Kulturdenkmadler. Beitrédge zur Kunst- und Kulturgeschichte der Stadt
Osnabriick; Bd. 11). Bramsche 2003.

* Vgl. den Beitrag von W. Sauerlidnder, So viel Gestalt. Er lehrt unser zerstreutes Auge Geduld:
Albrecht Diirer in einer grandiosen Schau in Wien, in: SZ Nr. 207 vom 9.9.2003.

4 Theologische Auftragsarbeiten sind zum Beispiel Die vier Apostel, sign. dat. 1526, Miinchen,
Bayrische Staatsgemildesammlungen, A 183-184 oder das Rosenkranzfest, sign., dat. 1506,
Prag, Nationalgalerie, A 93.



Frank Meier 420

Bilder, in denen uns Diirer seine spezifische Auffassung vom Menschen ver-
mittelt. Diirers humanistisches Menschenbild dufert sich in seiner kiinstleri-
schen Reflexion auf das in der Renaissance entdeckte Motiv der Wiirde des
Menschen’, das er jedoch durch die realistische Wahrnehmung seiner unab-
wendbaren Vergédnglichkeit erweitert. Die Spannung zwischen der unerbittli-
chen Zeitlichkeit des Alterns und der Bestimmung des Menschen zur Ewigkeit,
die seine spezifische, von Gott verliechene Wiirde ausmacht, wird bei Diirer, so
die These der folgenden Betrachtungen, dsthetisch bewiltigt. Diirer gibt mit
seinen Bildern eine Antwort auf das Problem der menschlichen Verginglich-
keit, indem er einen Idealtypus fiir die Bestimmung der Gottebenbildlichkeit
des Menschen in seiner jeweiligen Altersstufe zeichnet.

So gelingt es ihm in seiner Kunst, das Spannungsverhiltnis von Wiirde und
Verginglichkeit des Menschen so ins Werk zu setzen, dass er damit der bibli-
schen Sicht vom Menschen als einem hinfilligen Geistwesen nicht nur nahe
kommt, sondern es fiir seine, von den Umbriichen der Reformation und der Re-
naissance geprigten Zeit ins Bild setzt. Im Folgenden soll die implizite Theo-
logie in der Bild-Anthropologie Diirers durch eine Interpretation dreier Stiche
herausgearbeitet werden.

2. Das Thema des Alterns bei Diirer

Es kennzeichnet den Humanismus Diirers, dass er wie kein Maler vor ihm die
Verginglichkeit des Menschen mit schneidender Schirfe festhalten konnte®
und gleichzeitig, angeregt durch italienische Quattrocento-Kiinstler wie Man-
tegna und Pollaiuolo, auf der Suche nach den idealen Maflen des Menschen
war. Dabei sind sowohl die realistischen Darstellungen des Alterns als auch das
Bemiihen um Z4sthetische Idealmale bei Diirer von einer theologischen An-
thropologie nicht zu trennen.

Das Thema der menschlichen Vergiinglichkeit prégt viele seiner Kunstwer-
ke. So wird der unentrinnbare Tod wiederholt allegorisch in Szene gesetzt.”
Diirer hat die eigene Kreatiirlichkeit bzw. den natiirlichen korperlichen Verfall
eindrucksvoll im Selbstportrit festgehalten.® Nach seiner eigenen Deutung ist
der ,,alternde, mit Makeln behaftete Korper (...) die Konsequenz des Siinden-
falls und weist den Menschen als erlosungsbediirftig aus.”” Demgegeniiber

3 Fiir die Entfaltung dieses Themas sei beispielhaft Giovanni Pico della Mirandolas (1463-94) De
dignitate hominis oratio genannt.

¢ Vgl. etwa das lebensgroBe Bildnis Diirers Mutter von 1514. Kohlezeichnung, Berlin, Kupfer-
stichkabinett.

7Vgl. die Bildangaben bei E. Rebel, Albrecht Diirer. Maler und Humanist. Miinchen 1999, 277.
¥ So etwa im sog. Weimarer Selbstbildnis um 1505, Staatliche Kunstsammlungen zu Weimar.

9 Chr. Schoen, Albrecht Diirer: Adam und Eva. Die Gemdilde, ihre Geschichte und Rezeption bei
Lucas Cranach d. A. und Hans Baldung Grien. Berlin 2001, 64.



In Schonheit geschaffen, zum Altern verdammt 421

verkorpert das Urelternpaar die ideale Schonheit und ist in dieser Gestalt Eben-
bild des Schopfers. Das Thema der Gottebenbildlichkeit wird aufgegriffen im
Adam und Eva-Motiv, das Diirer mehrfach variierend in einem Kupferstich
umgesetzt hat. Der Adam-und-Eva-Stich von 1504 wird auch als ,,vorgezoge-
ner*, ,,vierter Meisterstich“!® bezeichnet. In der folgenden Interpretation wird
er in eine Reihe mit den spiteren Meisterstichen'' Ritter, Tod und Teufel von
1513 und Hieronymus im Gehduse von 1514 gestellt'. Die drei Stiche werden
in Hinblick auf eine lebensalterspezifische theologische Anthropologie hin un-
tersucht, d.h. als Diirers Antwort auf die Frage gelesen, wie die Spannung zwi-
schen der Zeitlichkeit des Alterns und der Bestimmung des Menschen zur
Gottebenbildlichkeit dsthetisch bewiltigt wird.'

3. BilderschlieBungen

Adam und Eva von 1504

Beim Adam und Eva-Stich von 1504 handelt es sich um ein Einzelblatt, mit
dem Diirer die ersten Menschen erstmals auferhalb eines heilsgeschichtlichen
Kontextes gestaltet hat. Die vollkommenen Gestalten des Menschenpaares
sind in strenger Frontalitidt dem Betrachter gegeniibergestellt, wihrend sie die
Kopfe einander zuwenden. Der Siindenfall wird nicht in einem Handlungsab-
lauf in sukzessiven Folgeschritten, sondern in Verbindung mit der klassisch-
statuarischen Position der Figuren artikuliert. In ihrer Zuwendung zueinander
und der Beweglichkeit ihrer Glieder kommt die Spannung, die dem Vorgang
der Verfiihrung innewohnt, zum Ausdruck.

Der Beziehungsreichtum des dargestellten Geschehens wird verdeutlicht
durch Momente der Trennung und Verbindung. Die vertikale Zisur des Bau-
mes wird tiberschnitten von den Armen der Figuren, die das Handlungszen-

0Vgl. P.-K. Schuster, Melencolia I. Diirers Denkbild. Bde. I und 2. Berlin 1991, 331-335. Ahn-
lich urteilt Chr. Schoen, Albrecht Diirer (Anm. 8), 54: ,(...) in der ganzfldchigen Bearbeitung, die
nur an der rechten oberen Bildecke das Weill des Papiers stehen ldft, ist er (der Kupferstich;
F.M.) dariiber hinaus mit den spiter entstandenen Blittern* Ritter, Tod und Teufel, HI.
Hieronymus im Gehduse und der Melencolia I verwandt.

! Der Begriff der Meisterstiche wurde seit Ende des 19. Jahrhunderts zu einem Oberbegriff fiir
die drei gleichgrofien und nahezu zeitgleich 1513/14 entstandenen Stiche Ritter, Tod und Teufel,
Melencolia I und Hieronymus im Gehduse. Vgl. dazu auch Chr. Schoen, Albrecht Diirer (Anm.
8). 228, Anm. 100.

12 Die Kupferstiche Adam und Eva, Ritter, Tod und Teufel sowie Hieronymus im Gehduse befin-
den sich in der Diirer-Sammlung der Konrad-Liebmann Stiftung im Kulturgeschichtlichen Mu-
seum Osnabriick.

13 Rebel interpretiert die Meisterstiche unter dem Gesichtspunkt der menschlichen Temperamen-
te und im Horizont humanistischer Tugenden. In diesem Schema stellt der Adam und Eva-Stich
das sanguinische Temperament dar.



Adam und Eva. 1504, Kupferstich, 25,2x19,4 cm.
Kulturgeschichtliches Museum Osnabriick.

trum bestimmen. Die Schlange, der linke Arm Adams und die rechte Hand
Evas mit dem Apfel laufen aus verschiedenen Richtungen in der Bildmitte zu-
sammen. Die Weiterfiihrung von Formen iiber die Gegenstandsbegrenzung
hinweg schafft weitere Beziehungen zwischen den Figuren. So setzen sich die



In Schonheit geschaffen, zum Altern verdammt 423

Bewegung der Schlange im Geweih des Elches und die fordernde Bewegung
von Adams Arm im Zweig mit dem zweiten Apfel in der linken Hand Evas fort.
Der zielgerichtete Blick unterstreicht als Ausdruck geistiger Aktivitidt den
Handlungszusammenhang, der in der Haltung der Hiande begriindet ist. Adam
findet Halt am Ast eines Baumes am linken Bildrand, der als Bergesche'* zu
identifizieren ist. Ein weiterer Zweig desselben Baumes bedeckt Adams Ge-
schlecht. Evas Scham wird verhiillt von dem Zweig, der sich an der hinter
ihrem Ko6rper verborgen gehaltenen Frucht befindet. Die Gesten der beiden Fi-
guren sind so einander entgegengesetzt, dass der Eindruck entsteht, Eva ver-
berge die Frucht so entschieden vor Adam, wie er sie andererseits von ihr for-
dert.

Symbolik und Bildaufbau legen nahe, dass Diirer im Adam und Eva-Stich
den Siindenfall sexuell interpretiert und zwar als den Akt, der den Menschen
der Verginglichkeit anheimfallen lisst. Dariiber hinaus stehen die vollkomme-
nen, nach einem bestimmten Proportionsschema konstruierten Gestalten des
ersten Menschenpaares fiir die Jugendlichkeit schlechthin. Inszeniert wird in
den antikisch geprigten Akten von Adam und Eva die Idealitit der Korper. Dii-
rer bedient sich zur Gestaltung des gottebenbildlichen Menschen in der christ-
lichen Kunst antik heidnischer Ideale'. Das Urelternpaar befindet sich im got-
tesbildlichen Zustand ante culpam, wihrend im spannungsgeladenen Aufein-
anderverwiesensein der Figuren der Verlust dieses Zustandes schon erahnt
werden kann. In einem beziehungsreichen Bildaufbau bewiltigt Diirer die
Spannung zwischen dem unvermeidlich erscheinenden, sexuell konnotierten
Siindenfall, der den unvermeidlichen Prozess des Alterns auslost, und der Be-
stimmung der Menschen zur Gottebenbildlichkeit als Mann und Frau. Die Ent-
sprechung in der Korperhaltung der beiden Figuren erweckt den Eindruck ei-
ner polaren Gleichstellung. Diirer setzt sich kiinstlerisch iiber die traditionelle
Geschlechterdifferenz hinweg, indem er Mann und Frau, sowohl was die
GroBe als auch was die Handlungsanteile angeht, gleichstellt.'® Die im Bild
ausgedriickte Autonomie der Geschlechter entspricht Diirers humanistischem
Selbstbewusstsein, indem beiden Geschlechtern ihre spezifische Verantwor-
tung fiir den Siindenfall vorgehalten wird.

Der Stand der Unschuld des Urelternpaares ist gelegentlich mit der Lebens-
spanne vor der Pubertiit verglichen worden, da Jugendliche in diesem Alter,

14 Zur symbolischen Deutung der Esche als Lebensbaum vgl. Chr. Schoen, Albrecht Diirer (Anm.
8), Anm. 103, 229.

15 Diirers Ausspruch: ,,Einmall hat der schopfer dye menschen gemacht, wie sie miisen sein® ist
somit doppeldeutig auf den gottlichen Ursprung der Idealitiit einerseits und die kiinstlerische
Nachahmung dieser Vollkommenheit andererseits auszulegen.” Chr. Schoen, Albrecht Diirer
(Anm. 8), 66.

16 Vgl. dazu Chr. Schoen, Albrecht Diirer (Anm. 8), 104.



Frank Meier 424

wie Petrus Comestor in seiner ,,Historia Scholastica“ erklart, ,,die Regung, de-
rer man sich schamen muf3*“!7, noch nicht spiiren.

Theologisch-anthropologisch ist Diirers Stich doppeldeutig: Einerseits ist
das statuarische Bildgeschehen so verzeitlicht, dass der Betrachter durch das
Symbol der leiblich verfassten Schonheit des in geschlechtlicher Polaritit exis-
tierenden Menschen noch an seine Gottebenbildlichkeit erinnert wird. An-
dererseits wird er durch die dsthetische Vorwegnahme des Siindenfalls bereits
an dessen Folgen, ndmlich das unvermeidliche Altern gemahnt. Letztlich ist es
das Kunstwerk selber, das die ,,ewige Schonheit vor dem Fluch der Zeit zu be-
wahren und im dsthetischen Augenblick den Menschen an seine theologische
Grundbestimmung als ,,Bild Gottes* zu erinnern vermag.

Der Blick auf die folgenden Stiche zeigt, dass sich fiir Diirer die menschli-
che Gottebenbildlichkeit zwar im idealisierten Korpermall ausdriicken ldsst,
dass dem Menschenbild der Renaissance aber durchaus noch andere anthropo-
logische Deutungsmuster zur Verfiigung stehen, um die Gottebenbildlichkeit
des Menschen innerhalb seiner von Verginglichkeit und Siinde bestimmten
Lebenszeit zum Ausdruck zu bringen. Es sind dies die Bilder vom christlichen
Ritter und vom frommen Gelehrten, in denen die anthropologische Grund-
spannung von Zeitlichkeit und Gottebenbildlichkeit verarbeitet wird.

Ritter, Tod und Teufel von 1513

Der Stich Ritter, Tod und Teufel von 1513 zeigt einen waffenstarrend gewapp-
neten Ritter, der aufrecht auf seinem ruhig daherschreitenden Pferd sitzt. Die
aufrechte und straffe Korperhaltung des Reiters vermittelt einen Eindruck von
Unerschiitterlichkeit und Standhaftigkeit, eines Zustandes von dauerhafter
Prisenz.

Die Bildhandlung entfaltet sich fiir den Betrachter von rechts nach links. Der
kompositionelle Bildaufbau dagegen wird von der linken unteren Ecke mit
dem Monogrammtifelchen und dem Totenkopf iiber den Hals des hinteren
Pferdes und die durch das Bild laufende Lanze gefiihrt. Die motivische Ak-
tionsrichtung der Figuren von Ritter, Tod und Teufel mitsamt der sie begleiten-
den Tiere (Pferde und Hund; eine Ausnahme bildet die in Gegenrichtung lau-
fende Eidechse zwischen den Hufen des vorderen Pferdes) laufen der kompo-
sitionellen Blickfiihrung entgegen und schaffen dadurch ein Konglomerat viel-
deutiger Bildaussagen.

Im Mittelpunkt steht die ,,denkmalhafte Form* des Ritters. Durch die im-
mense Kraft und den gemessenen Schritt seines Pferdes sowie seinen unbeirr-
ten, nach vorn gerichteten Blick erscheint er als visueller Inbegriff von (Selbst-)

17 Chr. Schoen, Albrecht Diirer (Anm. 8), 101.



Ritter, Tod und Teufel. 1513, Kupferstich, 25x19 cm.
Kulturgeschichtliches Museum Osnabriick.

Ziigelung. Der mit ihm dahineilende Hund verstirkt den Eindruck von Ziel-
strebigkeit. Der gesamte Habitus des Reiters legt eine Interpretation des Stichs
als eines Sinnbildes fiir den tugendhaften Christen nahe.'® Der Ritter scheint
aber die Anzeichen einer ihn bedrohenden Vergiinglichkeit bzw. Verfiihrung



Frank Meier 426

zum Bosen, die Sanduhr in der Hand des Todes, der ihn anschaut und stindig
mitlduft, genau wie den ebenfalls bewaffneten Teufel im Riicken des Reiters
und auch das unwegsame Gelidnde der engen Schlucht, fernab der Stadt, zu ig-
norieren. Gerade das Ausblenden der Umgebung durch das enge Visier des Rit-
ters konnte ihm zum Verhingnis werden. Das Verdrdngen von Tod und Ver-
ginglichkeit ist kennzeichnend fiir die Lebensphase des reifen Menschen, der
auf dem Hohepunkt seiner Schaffenskraft steht. Romano Guardinis Blick auf
dieses Lebensalter kann gleichsam als Interpretation des vorliegenden Bildes
gelesen werden: ,,Hier wird der Mensch von den unmittelbaren Forderungen
derart in Anspruch genommen, ist seiner Kraft und Selbsténdigkeit so sicher,
daf} das BewuBtsein vom Tode bei ihm am leichtesten verdringt wird.(...) In
der Phase des reifen Menschen dringt das Gefiihl des Endes im Erlebnis der
Grenze durch. Doch wird es da zu jener Entschlossenheit verarbeitet, von der
wir vorhin sprachen. Es macht das Leben dicht, ernst und kostbar.*“"

Im Bild Diirers kommt jene ambivalente Haltung des reifen und miindigen
Menschen zum Tod zum Tragen, die einerseits von Entschlossenheit und dem
Vertrauen auf die von Gott gegebenen menschlichen Fihigkeiten und Tugen-
den geprigt ist, andererseits den stets mitlaufenden Tod und den Schatten der
eigenen Schuldbedrohtheit ausblendet. Diese anthropologische Grundspan-
nung des reifen Lebensalters wird &dsthetisch ausgetragen durch die bildneri-
sche Entgegensetzung einer fortlaufenden Bewegung aller Figuren, deren Ziel
aufBerhalb des Bildgeschehens liegt und damit fraglich wird, und der statuari-
schen Festigkeit der Hauptfigur, die dem Betrachter den Eindruck von Stand-
haftigkeit und Bewihrung in der Momentaufnahme des Bildgeschehens ver-
mittelt. Ernsthaftigkeit des Augenblicks und Fraglichkeit der Zukunft charak-
terisieren so die Zeitstruktur des Bildes.

Der theologische Bezug der Bildaussage wird positiv symbolisch-allego-
risch durch die Riistung (vgl. Eph 6,11.13—15) und negativ durch die Symbole
fiir Vergénglichkeit sowie die Figuren von Tod und Teufel hergestellt. Der
Mensch hat sich auf einem bedrohlichen Lebensweg (enge Schlucht) in der Zu-
versicht des Glaubens erst zu bewihren, ohne dass eine Begleitung Gottes oh-
ne weiteres in den Blick kime. In Diirers Bild Ritter, Tod und Teufel klingt theo-
logisch das Thema des miindigen Menschen in einer gottfernen Welt an, der
sein Geschick selbst in die Hand nehmen muss.*

'8 E. Rebel, Albrecht Diirer (Anm. 6), 295f. interpretiert Ritter, Tod und Teufel als Sinnbild christ-
licher Ritterschaft. Der bewaffnete Ritter ist Sinnbild fiir einen tugendhaften Christen, der sich
der Bedrohung durch teuflische Gefahren bewusst ist.

1 R. Guardini, Die Lebensalter, ihre ethische und pddagogische Bedeutung. Mainz 1986 (10.
Auflage) , 53f.

20 Mit dem Stich kann Diirer wohl auf das Schicksal Martin Luthers angespielt haben, dem er sich
geistig eng verbunden fiihlte.



In Schonheit geschaffen, zum Altern verdammt 427

Wihrend Ritter, Tod und Teufel den Menschen noch auf dem Weg der Be-
wihrung abbildet, thematisiert der letzte Stich den frommen Gelehrten als
Sinnbild fiir die Ruhe der seligen Gottesschau, in der der Mensch von dem
Schrecken der Vergénglichkeit nicht mehr bedroht wird.

Hieronymus im Gehduse von 1514

Der Stich Hieronymus im Gehduse von 1514 zeigt den in Arbeit versunkenen
Heiligen in der Ecke einer gotischen Stube sitzend. Lichteinfall und Anord-
nung der Gegenstinde erzeugen eine in sich ruhende und geschlossene Bild-
welt, die begrenzt wird von den auf der Schwelle liegenden Tieren Hund und
Lowe. Die Ordnung der Dinge vermittelt den Eindruck eines friedlichen Bei-
einanderseins mit stilllebenhaftem Charakter. Dazu gehoren der Totenschidel
auf dem Fenstersims, die Sanduhr an der Riickwand, sowie der Kiirbis?' an der
Zimmerdecke, drei traditionelle Vanitas-Symbole, die auf die Vergéinglichkeit
alles irdischen Seins verweisen, als solche aber ihre Bedrohlichkeit fiir den Be-
trachter verloren haben. Wie beiseite gestellt wirkt der Totenschédel {iber den
lassig abgestellten Pantoffeln. Das fromme Werk des Schreibers scheint durch
die verrinnende Zeit, symbolisiert durch die Sanduhr neben dem Kardinalshut,
nicht unter Druck zu geraten, sondern vielmehr schon zur Erfiillung gelangt zu
sein.

Der Nimbus um das Haupt des Hieronymus bildet die hellste Stelle im Bild
gefolgt von der im einfallenden Licht liegenden Tischplatte. Der Schreiber ist
versunken in seine Tatigkeit, die Biicher auf der Bank weisen auf seine Ge-
lehrsamkeit hin. In seiner kontemplativen Stimmung wirkt der Heilige abge-
schieden vom weltlichen Treiben. Die Arbeit der Ubersetzung der Heiligen
Schrift bedarf der kontemplativen Sammlung und der stindigen Reflexion iiber
die Verginglichkeit der dufleren Welt. Dabei ist die Versunkenheit des schrei-
benden Hieronymus keine Passivitit. Die blinzelnden Augen des Lowen verra-
ten eine stille Achtsamkeit, die die zeitentriickte Atmosphére frommer Wis-
senschaft gegen die Aulenwelt zu schiitzen scheint.

Dieser Stich vermittelt durch die stille, harmonische Prisenz isthetisch ei-
nen Zustand der Dauer, der die anthropologische Grundspannung von Ver-
ginglichkeit der Lebenszeit und Bestimmung des Menschen zur Ewigkeit
aufzuheben scheint. Die Figur des greisen Hieronymus scheint der Verging-
lichkeit etwas in sich selbst Positives abgewonnen zu haben, nimlich ,,das im-
mer deutlicher werdende BewuBtsein von dem, was nicht vergeht, was ewig

2! Zum Kiirbis als Vanitas-Symbol vgl. E. Rebel, Albrecht Diirer(Anm. 6), 299: ,.Die groBe, was-
serquellige Frucht wurde als Sinnbild von Siinde gesehen, weil sie als Nachtbliiher gleichsam das
Tageslicht scheut, weil sie bei tippigem Wuchs relativ substanzarm ist.” (...). ,,Schnellem Wuchs
steht rasches Vergehen gegeniiber.*



Ll

i
L
Wi
Hi
([

e T T S —_
e A (FEEXY

Hieronymus im Gehduse. 1514, Kupferstich 24,7 x 18,8 cm.
Kulturgeschichtliches Museum Osnabriick

ist.“??> Seine Gestalt sammelt das sie umflutende Licht, das milde von auBen
durch die Butzenscheiben dringt, so, dass der Nimbus gleichsam zum Brenn-
punkt gottlicher Inspiration wird. Bei aller Geschlossenheit der Gelehrtenstu-
be ist diese doch durchlissig fiir die Transzendenz gottlicher Wirklichkeit, die



In Schonheit geschaffen, zum Altern verdammt 429

der Heilige in wissenschaftlich-kontemplativer Tétigkeit widerspiegelt. Der
gottbezogene Mensch bleibt der optische Bezugspunkt des Bildes. Wihrend
alle Gegenstinde seiner Stube vom sanften Licht umgeben sind, ist es nur der
Mensch, der es sammelt und widerspiegelt.

Die Bildaussage des Hieronymus im Gehduse legt es nahe, dass Diirer in der
Gestalt des frommen Gelehrten vielleicht das anthropologische Ideal eines
christlichen Lebensvollzuges schlechthin hat nachzeichnen wollen. Obwohl in
allen drei Stichen dem Betrachter mit unterschiedlicher Dynamik in den ange-
deuteten Bewegungen durch eine statuarische oder harmonisch geordnete Pri-
senz der Dinge und Figuren im Raum ein Zustand der Dauer vermittelt wird, ist
im Hieronymus die ,,Uberwindung der Zeit“ dsthetisch vollkommen gelungen.
Sie wirkt nicht erkdmpft, sondern in Gelassenheit empfangen. Die zwanglose
Zuordnung der Dinge im Raum unterstreicht die gelassen kontemplative Hal-
tung des gottbezogenen Menschen, der einen Zustand irdischen Gliicks ver-
korpert.

Diirer hatte die Vision von einem weltoffenen, gebildeten, ,,neuen* Men-
schen. Seine Bilder sind eine Antwort darauf, wie dieser Mensch aussehen
sollte, wie er dachte und wie er arbeitete. So ldsst sich mit Blick auf den
Hieronymus fragen, ob dieser ,,neue und damit auch der neuzeitliche Mensch
nicht erst in der Distanz zu den turbulenten Umbriichen seiner Zeit in einer ge-
lassenen Gottbezogenheit das ,,grofle Gliick* findet. Diirer ist das Wagnis ein-
gegangen, die Moderne seiner Zeit mit der Gottbezogenheit des Menschen zu-
sammenzubringen und damit die Gottebenbildlichkeit des zeitgendssischen
Menschen ins Bild zu setzen. Damit gibt er heutiger Kunst und heutiger Theo-
logie die Frage auf, mit welcher Vision sie die Gottebenbildlichkeit des Men-
schen im 21. Jahrhundert ins Bild setzen.

2 vgl. auch R. Guardini, Die Lebensalter (Anm. 19), 57.



