
In Schönheit geschaffen, zum Altern verdammt
Eine theologische Betrachtung zu Dürers ästhetischer Anthropologie

Frank Meier, Münster 

„Wir haben kein Gesicht, das für die Gegenwart gilt;
wenn wir glauben, wir haben es im Spiegel erfaßt,
hat es sich schon in etwas anderes verwandelt
und treibt uns voran in die Zukunft.“

Alberto Manguel1

1. Dürer aktuell 

Gleich zwei große Ausstellungen präsentierten im vergangenen Jahr das um-
fängliche Werk des Renaissance-Künstlers Albrecht Dürer (1471–1528). Un-
ter dem Titel Albrecht Dürer: Das große Glück widmete das Kulturgeschicht-
liche Museum Osnabrück dem Maler vom 6. April bis 6. Juli zum 475. Todes-
tag eine Gedenkausstellung2. Der Titel stammt von einem Kupferstich, der von
Dürer selbst Nemesis benannt und zwischen 1501 und 1503 geschaffen wurde.
Eine aufwändige Inszenierung des gesamten dürerschen Werkes war vom 5.9.
bis zum 30.11.2003 in der wiedereröffneten Wiener Albertina zu sehen, die den
weltweit größten Schatz an Dürer-Zeichnungen beherbergt. 

Seit Mitte des letzten Jahrhunderts hat sich die Kunstgeschichte von der In-
terpretation Dürers als eines heimatlich-altfränkisch bzw. sogar „deutschen“
Künstlers verabschiedet und den Blick für die humanistische Aussage seines
Werkes geöffnet.3 Im vorliegenden Aufsatz soll aufbauend auf die Deutung
Dürers als eines Humanisten ein theologischer Blick auf seine Kunst gewagt
werden, der durch Eindrücke von der Osnabrücker Ausstellung inspiriert wor-
den ist. Bezug genommen wird auf einige Stiche, die zur Konrad Liebmann-
Stiftung gehören und dauerhaft in Osnabrück zu sehen sind.

Die theologische Betrachtung gilt an dieser Stelle nicht der religiösen Auf-
tragskunst4, sondern beschäftigt sich mit einer impliziten Theologie derjenigen

1 Ders., Bilder lesen. Berlin 2001, 168.
2 Katalog von Th. Schauerte, Albrecht Dürer – Das große Glück. Kunst im Zeichen des geistigen
Aufbruchs (Osnabrücker Kulturdenkmäler. Beiträge zur Kunst- und Kulturgeschichte der Stadt
Osnabrück; Bd. 11). Bramsche 2003.
3 Vgl. den Beitrag von W. Sauerländer, So viel Gestalt. Er lehrt unser zerstreutes Auge Geduld:
Albrecht Dürer in einer grandiosen Schau in Wien, in: SZ Nr. 207 vom 9.9.2003.
4 Theologische Auftragsarbeiten sind zum Beispiel Die vier Apostel, sign. dat. 1526, München,
Bayrische Staatsgemäldesammlungen, A 183–184 oder das Rosenkranzfest, sign., dat. 1506,
Prag, Nationalgalerie, A 93. 

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 419



Bilder, in denen uns Dürer seine spezifische Auffassung vom Menschen ver-
mittelt. Dürers humanistisches Menschenbild äußert sich in seiner künstleri-
schen Reflexion auf das in der Renaissance entdeckte Motiv der Würde des
Menschen5, das er jedoch durch die realistische Wahrnehmung seiner unab-
wendbaren Vergänglichkeit erweitert. Die Spannung zwischen der unerbittli-
chen Zeitlichkeit des Alterns und der Bestimmung des Menschen zur Ewigkeit,
die seine spezifische, von Gott verliehene Würde ausmacht, wird bei Dürer, so
die These der folgenden Betrachtungen, ästhetisch bewältigt. Dürer gibt mit
seinen Bildern eine Antwort auf das Problem der menschlichen Vergänglich-
keit, indem er einen Idealtypus für die Bestimmung der Gottebenbildlichkeit
des Menschen in seiner jeweiligen Altersstufe zeichnet. 

So gelingt es ihm in seiner Kunst, das Spannungsverhältnis von Würde und
Vergänglichkeit des Menschen so ins Werk zu setzen, dass er damit der bibli-
schen Sicht vom Menschen als einem hinfälligen Geistwesen nicht nur nahe
kommt, sondern es für seine, von den Umbrüchen der Reformation und der Re-
naissance geprägten Zeit ins Bild setzt. Im Folgenden soll  die implizite Theo-
logie in der Bild-Anthropologie Dürers durch eine Interpretation dreier Stiche
herausgearbeitet werden. 

2. Das Thema des Alterns bei Dürer 

Es kennzeichnet den Humanismus Dürers, dass er wie kein Maler vor ihm die
Vergänglichkeit des Menschen mit schneidender Schärfe festhalten konnte6

und gleichzeitig, angeregt durch italienische Quattrocento-Künstler wie Man-
tegna und Pollaiuolo, auf der Suche nach den idealen Maßen des Menschen
war. Dabei sind sowohl die realistischen Darstellungen des Alterns als auch das
Bemühen um ästhetische Idealmaße bei Dürer von einer theologischen An-
thropologie nicht zu trennen. 

Das Thema der menschlichen Vergänglichkeit prägt viele seiner Kunstwer-
ke. So wird der unentrinnbare Tod wiederholt allegorisch in Szene gesetzt.7

Dürer hat die eigene Kreatürlichkeit bzw. den natürlichen körperlichen Verfall
eindrucksvoll im Selbstporträt festgehalten.8 Nach seiner eigenen Deutung ist
der „alternde, mit Makeln behaftete Körper (...) die Konsequenz des Sünden-
falls und weist den Menschen als erlösungsbedürftig aus.“9 Demgegenüber

Frank Meier 420

5 Für die Entfaltung dieses Themas sei beispielhaft Giovanni Pico della Mirandolas (1463–94) De
dignitate hominis oratio genannt.
6 Vgl. etwa das lebensgroße Bildnis Dürers Mutter von 1514. Kohlezeichnung, Berlin, Kupfer-
stichkabinett.
7 Vgl. die Bildangaben bei E. Rebel, Albrecht Dürer. Maler und Humanist. München 1999, 277.
8 So etwa im sog. Weimarer Selbstbildnis um 1505, Staatliche Kunstsammlungen zu Weimar.
9 Chr. Schoen, Albrecht Dürer: Adam und Eva. Die Gemälde, ihre Geschichte und Rezeption bei
Lucas Cranach d. Ä.  und Hans Baldung Grien. Berlin 2001, 64.

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 420



verkörpert das Urelternpaar die ideale Schönheit und ist in dieser Gestalt Eben-
bild des Schöpfers. Das Thema der Gottebenbildlichkeit wird aufgegriffen im
Adam und Eva-Motiv, das Dürer mehrfach variierend in einem Kupferstich
umgesetzt hat. Der Adam-und-Eva-Stich von 1504 wird auch als „vorgezoge-
ner“, „vierter Meisterstich“10 bezeichnet. In der folgenden Interpretation wird
er in eine Reihe mit den späteren Meisterstichen11 Ritter, Tod und Teufel von
1513 und Hieronymus im Gehäuse von 1514 gestellt12. Die drei Stiche werden
in Hinblick auf eine lebensalterspezifische theologische Anthropologie hin un-
tersucht, d.h. als Dürers Antwort auf die Frage gelesen, wie die Spannung zwi-
schen der Zeitlichkeit des Alterns und der Bestimmung des Menschen zur
Gottebenbildlichkeit ästhetisch bewältigt wird.13

3. Bilderschließungen 

Adam und Eva von 1504

Beim Adam und Eva-Stich von 1504 handelt es sich um ein Einzelblatt, mit
dem Dürer die ersten Menschen erstmals außerhalb eines heilsgeschichtlichen
Kontextes gestaltet hat. Die vollkommenen Gestalten des Menschenpaares
sind in strenger Frontalität dem Betrachter gegenübergestellt, während sie die
Köpfe einander zuwenden. Der Sündenfall wird nicht in einem Handlungsab-
lauf in sukzessiven Folgeschritten, sondern in Verbindung mit der klassisch-
statuarischen Position der Figuren artikuliert. In ihrer Zuwendung zueinander
und der Beweglichkeit ihrer Glieder kommt die Spannung, die dem Vorgang
der Verführung innewohnt, zum Ausdruck. 

Der Beziehungsreichtum des dargestellten Geschehens wird verdeutlicht
durch Momente der Trennung und Verbindung. Die vertikale Zäsur des Bau-
mes wird überschnitten von den Armen der Figuren, die das Handlungszen-

In Schönheit geschaffen, zum Altern verdammt 421

10 Vgl. P.-K. Schuster, Melencolia I. Dürers Denkbild. Bde. 1 und 2. Berlin 1991, 331–335. Ähn-
lich urteilt Chr. Schoen, Albrecht Dürer (Anm. 8), 54: „(...) in der ganzflächigen Bearbeitung, die
nur an der rechten oberen Bildecke das Weiß des Papiers stehen läßt, ist er (der Kupferstich;
F.M.) darüber hinaus mit den später entstandenen Blättern“ Ritter, Tod und Teufel, Hl.
Hieronymus im Gehäuse und der Melencolia I verwandt.  
11 Der Begriff der Meisterstiche wurde seit Ende des 19. Jahrhunderts zu einem Oberbegriff für
die drei gleichgroßen und nahezu zeitgleich 1513/14 entstandenen Stiche Ritter, Tod und Teufel,
Melencolia I und Hieronymus im Gehäuse. Vgl. dazu auch Chr. Schoen, Albrecht Dürer (Anm.
8). 228, Anm. 100.
12 Die Kupferstiche Adam und Eva, Ritter, Tod und Teufel sowie Hieronymus im Gehäuse befin-
den sich in der Dürer-Sammlung der Konrad-Liebmann Stiftung im Kulturgeschichtlichen Mu-
seum Osnabrück.
13 Rebel interpretiert die Meisterstiche unter dem Gesichtspunkt der menschlichen Temperamen-
te und im Horizont humanistischer Tugenden. In diesem Schema stellt der Adam und Eva-Stich
das sanguinische Temperament dar. 

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 421



trum bestimmen. Die Schlange, der linke Arm Adams und die rechte Hand
Evas mit dem Apfel laufen aus verschiedenen Richtungen in der Bildmitte zu-
sammen. Die Weiterführung von Formen über die Gegenstandsbegrenzung
hinweg schafft weitere Beziehungen zwischen den Figuren. So setzen sich die

Adam und Eva. 1504, Kupferstich, 25,2x19,4 cm. 
Kulturgeschichtliches Museum Osnabrück.

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 422



Bewegung der Schlange im Geweih des Elches und die fordernde Bewegung
von Adams Arm im Zweig mit dem zweiten Apfel in der linken Hand Evas fort.
Der zielgerichtete Blick unterstreicht als Ausdruck geistiger Aktivität den
Handlungszusammenhang, der in der Haltung der Hände begründet ist. Adam
findet Halt am Ast eines Baumes am linken Bildrand, der als Bergesche14 zu
identifizieren ist. Ein weiterer Zweig desselben Baumes bedeckt Adams Ge-
schlecht. Evas Scham wird verhüllt von dem Zweig, der sich an der hinter
ihrem Körper verborgen gehaltenen Frucht befindet. Die Gesten der beiden Fi-
guren sind so einander entgegengesetzt, dass der Eindruck entsteht, Eva ver-
berge die Frucht so entschieden vor Adam, wie er sie andererseits von ihr for-
dert. 

Symbolik und Bildaufbau legen nahe, dass Dürer im Adam und Eva-Stich
den Sündenfall sexuell interpretiert und zwar als den Akt, der den Menschen
der Vergänglichkeit anheimfallen lässt. Darüber hinaus stehen die vollkomme-
nen, nach einem bestimmten Proportionsschema konstruierten Gestalten des
ersten Menschenpaares für die Jugendlichkeit schlechthin. Inszeniert wird in
den antikisch geprägten Akten von Adam und Eva die Idealität der Körper. Dü-
rer bedient sich zur Gestaltung des gottebenbildlichen Menschen in der christ-
lichen Kunst antik heidnischer Ideale15. Das Urelternpaar befindet sich im got-
tesbildlichen Zustand ante culpam, während im spannungsgeladenen Aufein-
anderverwiesensein der Figuren der Verlust dieses Zustandes schon erahnt
werden kann. In einem beziehungsreichen Bildaufbau bewältigt Dürer die
Spannung zwischen dem unvermeidlich erscheinenden, sexuell konnotierten
Sündenfall, der den unvermeidlichen Prozess des Alterns auslöst, und der Be-
stimmung der Menschen zur Gottebenbildlichkeit als Mann und Frau. Die Ent-
sprechung in der Körperhaltung der beiden Figuren erweckt den Eindruck ei-
ner polaren Gleichstellung. Dürer setzt sich künstlerisch über die traditionelle
Geschlechterdifferenz hinweg, indem er Mann und Frau, sowohl was die
Größe als auch was die Handlungsanteile angeht, gleichstellt.16 Die im Bild
ausgedrückte Autonomie der Geschlechter entspricht Dürers humanistischem
Selbstbewusstsein, indem beiden Geschlechtern ihre spezifische Verantwor-
tung für den Sündenfall vorgehalten wird.

Der Stand der Unschuld des Urelternpaares ist gelegentlich mit der Lebens-
spanne vor der Pubertät verglichen worden, da Jugendliche in diesem Alter,

In Schönheit geschaffen, zum Altern verdammt 423

14 Zur symbolischen Deutung der Esche als Lebensbaum vgl. Chr. Schoen, Albrecht Dürer (Anm.
8), Anm. 103, 229.
15 „Dürers Ausspruch: „Einmall hat der schopfer dye menschen gemacht, wie sie müsen sein“ ist
somit doppeldeutig auf den göttlichen Ursprung der Idealität einerseits und die künstlerische
Nachahmung dieser Vollkommenheit andererseits auszulegen.“   Chr. Schoen, Albrecht Dürer
(Anm. 8), 66.
16 Vgl. dazu Chr. Schoen, Albrecht Dürer (Anm. 8), 104.

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 423



wie Petrus Comestor in seiner „Historia Scholastica“ erklärt, „die Regung, de-
rer man sich schämen muß“17, noch nicht spüren. 

Theologisch-anthropologisch ist Dürers Stich doppeldeutig: Einerseits ist
das statuarische Bildgeschehen so verzeitlicht, dass der Betrachter durch das
Symbol der leiblich verfassten Schönheit des in geschlechtlicher Polarität exis-
tierenden Menschen noch an seine Gottebenbildlichkeit erinnert wird. An-
dererseits wird er durch die ästhetische Vorwegnahme des Sündenfalls bereits
an dessen Folgen, nämlich das unvermeidliche Altern gemahnt. Letztlich ist es
das Kunstwerk selber, das die „ewige Schönheit“ vor dem Fluch der Zeit zu be-
wahren und im ästhetischen Augenblick den Menschen an seine theologische
Grundbestimmung als „Bild Gottes“ zu erinnern vermag.  

Der Blick auf die folgenden Stiche zeigt, dass sich für Dürer die menschli-
che Gottebenbildlichkeit zwar im idealisierten Körpermaß ausdrücken lässt,
dass dem Menschenbild der Renaissance aber durchaus noch andere anthropo-
logische Deutungsmuster zur Verfügung stehen, um die Gottebenbildlichkeit
des Menschen innerhalb seiner von Vergänglichkeit und Sünde bestimmten
Lebenszeit zum Ausdruck zu bringen. Es sind dies die Bilder vom christlichen
Ritter und vom frommen Gelehrten, in denen die anthropologische Grund-
spannung von Zeitlichkeit und Gottebenbildlichkeit verarbeitet wird.

Ritter, Tod und Teufel von 1513

Der Stich Ritter, Tod und Teufel von 1513 zeigt einen waffenstarrend gewapp-
neten Ritter, der aufrecht auf seinem ruhig daherschreitenden Pferd sitzt. Die
aufrechte und straffe Körperhaltung des Reiters vermittelt einen Eindruck von
Unerschütterlichkeit und Standhaftigkeit, eines Zustandes von dauerhafter
Präsenz. 

Die Bildhandlung entfaltet sich für den Betrachter von rechts nach links. Der
kompositionelle Bildaufbau dagegen wird von der linken unteren Ecke mit
dem Monogrammtäfelchen und dem Totenkopf über den Hals des hinteren
Pferdes und die durch das Bild laufende Lanze geführt. Die motivische Ak-
tionsrichtung der Figuren von Ritter, Tod und Teufel mitsamt der sie begleiten-
den Tiere (Pferde und Hund; eine Ausnahme bildet die in Gegenrichtung lau-
fende Eidechse zwischen den Hufen des vorderen Pferdes) laufen der kompo-
sitionellen Blickführung entgegen und schaffen dadurch ein Konglomerat viel-
deutiger Bildaussagen.

Im Mittelpunkt steht die „denkmalhafte Form“ des Ritters. Durch die im-
mense Kraft und den gemessenen Schritt seines Pferdes sowie seinen unbeirr-
ten, nach vorn gerichteten Blick erscheint er als visueller Inbegriff von (Selbst-)

Frank Meier 424

17 Chr. Schoen, Albrecht Dürer (Anm. 8), 101.

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 424



Zügelung. Der mit ihm dahineilende Hund verstärkt den Eindruck von Ziel-
strebigkeit. Der gesamte Habitus des Reiters legt eine Interpretation des Stichs
als eines Sinnbildes für den tugendhaften Christen nahe.18 Der Ritter scheint
aber die Anzeichen einer ihn bedrohenden Vergänglichkeit bzw. Verführung

Ritter, Tod und Teufel. 1513, Kupferstich, 25x19 cm. 
Kulturgeschichtliches Museum Osnabrück.

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 425



zum Bösen, die Sanduhr in der Hand des Todes, der ihn anschaut und ständig
mitläuft, genau wie den ebenfalls bewaffneten Teufel im Rücken des Reiters
und auch das unwegsame Gelände der engen Schlucht, fernab der Stadt, zu ig-
norieren. Gerade das Ausblenden der Umgebung durch das enge Visier des Rit-
ters könnte ihm zum Verhängnis werden. Das Verdrängen von Tod und Ver-
gänglichkeit ist kennzeichnend für die Lebensphase des reifen Menschen, der
auf dem Höhepunkt seiner Schaffenskraft steht. Romano Guardinis Blick auf
dieses Lebensalter kann gleichsam als Interpretation des vorliegenden Bildes
gelesen werden: „Hier wird der Mensch von den unmittelbaren Forderungen
derart in Anspruch genommen, ist seiner Kraft und Selbständigkeit so sicher,
daß das Bewußtsein vom Tode bei ihm am leichtesten verdrängt wird.(...) In
der Phase des reifen Menschen dringt das Gefühl des Endes im Erlebnis der
Grenze durch. Doch wird es da zu jener Entschlossenheit verarbeitet, von der
wir vorhin sprachen. Es macht das Leben dicht, ernst und kostbar.“19

Im Bild Dürers kommt jene ambivalente Haltung des reifen und mündigen
Menschen zum Tod zum Tragen, die einerseits von Entschlossenheit und dem
Vertrauen auf die von Gott gegebenen menschlichen Fähigkeiten und Tugen-
den geprägt ist, andererseits den stets mitlaufenden Tod und den Schatten der
eigenen Schuldbedrohtheit ausblendet. Diese anthropologische Grundspan-
nung des reifen Lebensalters wird ästhetisch ausgetragen durch die bildneri-
sche Entgegensetzung einer fortlaufenden Bewegung aller Figuren, deren Ziel
außerhalb des Bildgeschehens liegt und damit fraglich wird, und der statuari-
schen Festigkeit der Hauptfigur, die dem Betrachter den Eindruck von Stand-
haftigkeit und Bewährung in der Momentaufnahme des Bildgeschehens ver-
mittelt. Ernsthaftigkeit des Augenblicks und  Fraglichkeit der Zukunft charak-
terisieren so die Zeitstruktur des Bildes. 

Der theologische Bezug der Bildaussage wird positiv symbolisch-allego-
risch durch die Rüstung (vgl. Eph 6,11.13–15) und negativ durch die Symbole
für Vergänglichkeit sowie die Figuren von Tod und Teufel hergestellt. Der
Mensch hat sich auf einem bedrohlichen Lebensweg (enge Schlucht) in der Zu-
versicht des Glaubens erst zu bewähren, ohne dass eine Begleitung Gottes oh-
ne weiteres in den Blick käme. In Dürers Bild Ritter, Tod und Teufel klingt theo-
logisch das Thema des mündigen Menschen in einer gottfernen Welt an, der
sein Geschick selbst in die Hand nehmen muss.20

Frank Meier 426

18 E. Rebel, Albrecht Dürer (Anm. 6), 295f. interpretiert Ritter, Tod und Teufel als Sinnbild christ-
licher Ritterschaft. Der bewaffnete Ritter ist Sinnbild für einen tugendhaften Christen, der sich
der Bedrohung durch teuflische Gefahren bewusst ist. 
19 R. Guardini, Die Lebensalter, ihre ethische und pädagogische Bedeutung. Mainz 1986 (10.
Auflage) , 53f.
20 Mit dem Stich kann Dürer wohl auf das Schicksal Martin Luthers angespielt haben, dem er sich
geistig eng verbunden fühlte. 

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 426



Während Ritter, Tod und Teufel den Menschen noch auf dem Weg der Be-
währung abbildet, thematisiert der letzte Stich den frommen Gelehrten als
Sinnbild für die Ruhe der seligen Gottesschau, in der der Mensch von dem
Schrecken der Vergänglichkeit nicht mehr bedroht wird. 

Hieronymus im Gehäuse von 1514

Der Stich Hieronymus im Gehäuse von 1514 zeigt den in Arbeit versunkenen
Heiligen in der Ecke einer gotischen Stube sitzend. Lichteinfall und Anord-
nung der Gegenstände erzeugen eine in sich ruhende und geschlossene Bild-
welt, die begrenzt wird von den auf der Schwelle liegenden Tieren Hund und
Löwe. Die Ordnung der Dinge vermittelt den Eindruck eines friedlichen Bei-
einanderseins mit stilllebenhaftem Charakter. Dazu gehören der Totenschädel
auf dem Fenstersims, die Sanduhr an der Rückwand, sowie der Kürbis21 an der
Zimmerdecke, drei traditionelle Vanitas-Symbole, die auf die Vergänglichkeit
alles irdischen Seins verweisen, als solche aber ihre Bedrohlichkeit für den Be-
trachter verloren haben. Wie beiseite gestellt wirkt der Totenschädel über den
lässig abgestellten Pantoffeln. Das fromme Werk des Schreibers scheint durch
die verrinnende Zeit, symbolisiert durch die Sanduhr neben dem Kardinalshut,
nicht unter Druck zu geraten, sondern vielmehr schon zur Erfüllung gelangt zu
sein.  

Der Nimbus um das Haupt des Hieronymus bildet die hellste Stelle im Bild
gefolgt von der im einfallenden Licht liegenden Tischplatte. Der Schreiber ist
versunken in seine Tätigkeit, die Bücher auf der Bank weisen auf seine Ge-
lehrsamkeit hin. In seiner kontemplativen Stimmung wirkt der Heilige abge-
schieden vom weltlichen Treiben. Die Arbeit der Übersetzung der Heiligen
Schrift bedarf der kontemplativen Sammlung und der ständigen Reflexion über
die Vergänglichkeit der äußeren Welt. Dabei ist die Versunkenheit des schrei-
benden Hieronymus keine Passivität. Die blinzelnden Augen des Löwen verra-
ten eine stille Achtsamkeit, die die zeitentrückte Atmosphäre frommer Wis-
senschaft gegen die Außenwelt zu schützen scheint.  

Dieser Stich vermittelt durch die stille, harmonische Präsenz ästhetisch ei-
nen Zustand der Dauer, der die anthropologische Grundspannung von Ver-
gänglichkeit der Lebenszeit und Bestimmung des Menschen zur Ewigkeit
aufzuheben scheint. Die Figur des greisen Hieronymus scheint der Vergäng-
lichkeit etwas in sich selbst Positives abgewonnen zu haben, nämlich „das im-
mer deutlicher werdende Bewußtsein von dem, was nicht vergeht, was ewig

In Schönheit geschaffen, zum Altern verdammt 427

21 Zum Kürbis als Vanitas-Symbol vgl. E. Rebel, Albrecht Dürer(Anm. 6), 299: „Die große, was-
serquellige Frucht wurde als Sinnbild von Sünde gesehen, weil sie als Nachtblüher gleichsam das
Tageslicht scheut, weil sie bei üppigem Wuchs relativ substanzarm ist.“ (...). „Schnellem Wuchs
steht rasches Vergehen gegenüber.“

419  07.10.2004  20:34 Uhr  Seite 427



ist.“22 Seine Gestalt sammelt das sie umflutende Licht, das milde von außen
durch die Butzenscheiben dringt, so, dass der Nimbus gleichsam zum Brenn-
punkt göttlicher Inspiration wird. Bei aller Geschlossenheit der Gelehrtenstu-
be ist diese doch durchlässig für die Transzendenz göttlicher Wirklichkeit, die

Hieronymus im Gehäuse. 1514, Kupferstich 24,7 x 18,8 cm. 
Kulturgeschichtliches Museum Osnabrück

419  07.10.2004  20:35 Uhr  Seite 428



der Heilige in wissenschaftlich-kontemplativer Tätigkeit widerspiegelt. Der
gottbezogene Mensch bleibt der optische Bezugspunkt des Bildes. Während
alle Gegenstände seiner Stube vom sanften Licht umgeben sind, ist es nur der
Mensch, der es sammelt und widerspiegelt. 

Die Bildaussage des Hieronymus im Gehäuse legt es nahe, dass Dürer in der
Gestalt des frommen Gelehrten vielleicht das anthropologische Ideal eines
christlichen Lebensvollzuges schlechthin hat nachzeichnen wollen. Obwohl in
allen drei Stichen dem Betrachter mit unterschiedlicher Dynamik in den ange-
deuteten Bewegungen durch eine statuarische oder harmonisch geordnete Prä-
senz der Dinge und Figuren im Raum ein Zustand der Dauer vermittelt wird, ist
im Hieronymus die „Überwindung der Zeit“ ästhetisch vollkommen gelungen.
Sie wirkt nicht erkämpft, sondern in Gelassenheit empfangen. Die zwanglose
Zuordnung der Dinge im Raum unterstreicht die gelassen kontemplative Hal-
tung des gottbezogenen Menschen, der einen Zustand irdischen Glücks ver-
körpert. 

Dürer hatte die Vision von einem weltoffenen, gebildeten, „neuen“ Men-
schen. Seine Bilder sind eine Antwort darauf, wie dieser Mensch aussehen
sollte, wie er dachte und wie er arbeitete. So lässt sich mit Blick auf den
Hieronymus fragen, ob dieser „neue“ und damit auch der neuzeitliche Mensch
nicht erst in der Distanz zu den turbulenten Umbrüchen seiner Zeit in einer ge-
lassenen Gottbezogenheit das „große Glück“ findet. Dürer ist das Wagnis ein-
gegangen, die Moderne seiner Zeit mit der Gottbezogenheit des Menschen zu-
sammenzubringen und damit die Gottebenbildlichkeit  des zeitgenössischen
Menschen ins Bild zu setzen. Damit gibt  er heutiger Kunst und heutiger Theo-
logie die Frage auf, mit welcher Vision sie die Gottebenbildlichkeit des Men-
schen im 21. Jahrhundert ins Bild setzen.

In Schönheit geschaffen, zum Altern verdammt 429

22 vgl. auch R. Guardini, Die Lebensalter (Anm. 19), 57.

419  07.10.2004  20:35 Uhr  Seite 429


