Hat die spirituelle Exegese
eine eigene Methode?!

Marius Reiser, Mainz

Auf diese Frage kann der Exeget nur antworten: Freilich hat sie das, und
man nennt diese Methode ,,Allegorese*. ,,Spirituelle Exegese* (intelligentia
spiritualis oder expositio spiritualis) war bis zur Aufkldrung geradezu syno-
nym mit Allegorese.? Seither ist die Allegorese allerdings in Verruf geraten.
Sie gilt als willkiirliche Form der Exegese par excellence, ja geradezu als je-
ne Form der Exegese, die dem Text systematisch einen fremden Sinn unter-
legt.* Wer ein wenig darauf achtet, wird zwar bemerken, dass die Allegore-
se in Predigten bis zum heutigen Tag die iiblichste Form der Exegese ist,
aber die Zunft der Bibelwissenschaftler mochte nichts damit zu tun haben.
Dabei ist sie an der Misere der heutigen Predigt und ihres gewohnlichen
Umgangs mit den Schrifttexten nicht ganz unschuldig. Denn die wilde Alle-
goristerei vieler heutiger Predigten, bei denen der Gedanke untergeht im
Strudel der Assoziationen oder sich verheddert im Gestriipp der Metaphern,
ist zumindest mitbedingt durch die Selbstbeschrinkung der ziinftigen Exe-
gese, die die Allegorese aus ihrem Arbeitsfeld verbannt hat und fast nur
noch mit historischen und literaturwissenschaftlichen Fragen befaft ist. Die
alte Allegorese hatte dem Prediger immerhin noch gewisse Regeln fiir den
Umgang mit schwierigen Texten und fiir die Assoziation sachlich zusam-
mengehoriger biblischer Texte vermittelt. AuBerdem hatte sie einen festen
Bestand typologischer Verkniipfungen und allegorischer Auslegungen her-
vorgebracht, aus dem die Prediger schopfen konnten. Nachdem die Exegese
aber die ganze Methode diskreditiert hat, ist der Prediger allein gelassen und
steht hilflos vor der Frage: Wie sage ich das, was der biblische Text seinen
Rezipienten damals sagte, meinen Zuhorern heute? Das war die Leitfrage
der alten Allegorese. Die heutigen Exegeten aber waschen ihre Héinde in
Unschuld und erklédren: ,,Das ist nicht unser Problem! Sieh du zu!*

! Referat vor der ,Arbeitsgemeinschaft Theologie der Spiritualitit® in Bamberg am
26.9.2003, iiberarbeitet und erweitert und zunéchst veroffentlicht im Oktoberheft 2004 der
Zeitschrift ,,Studies in Spirituality. Fiir die Abdruckerlaubnis danken wir sehr herzlich. Die
Redaktion.

2 Vel. M. Reiser, Allegorese und Metaphorik. Voriiberlegungen zu einer Erneuerung der Vi-
terhermeneutik, in: F. Sedlmeier (Hrsg.), Gottes Wege suchend. FS Rudolf Mosis, Wiirzburg
2003, 433-465, hier 453-459.

3 Vgl. M. Reiser, Biblische und nachbiblische Allegorese: TThZ 112 (2003) 169—184.



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 431

1. Analyse, Synthese und die Biblische Theologie

Was ich hier am Beispiel der Predigt geschildert habe, gilt natiirlich fiir jede
Art der aktualisierenden, anwendenden Schriftlektiire, also auch fiir das,
was traditionell ,,geistliche Schriftlesung®” heifit. Nun gibt es zwar eine
ganze Kommentarreihe dieses Titels, aber die meisten darin erschienenen
Kommentare beweisen eigentlich nur, wie fremd den Autoren selbst die Sa-
che geworden ist.

Zu den wichtigsten Anliegen der alten Allegorese gehorte es, den einzel-
nen Text mit dem Ganzen der biblischen Botschaft, dem Evangelium, zu
verkniipfen und ihn auf den eigentlichen Referenten, sein eigentliches ,Be-
zugsobjekt‘ hin zu lesen: Christus. Christus galt umgekehrt als Schliissel al-
ler Ritsel und Geheimnisse in biblischen Texten des Alten wie des Neuen
Testaments.

Mit diesem Anliegen wie mit seiner Voraussetzung tut sich die moderne
Exegese schwer. Statt der Einheit und Harmonie, die die Viter im Konzert
der biblischen Teile und Biicher vernahmen, hort sie eher Polyphonie und
Dissonanzen. Die historisch-kritische Methode ist geradezu darauf ange-
legt, die Vielstimmigkeit des Kanons herauszuarbeiten, die einzelnen Stim-
men fiir sich zu verfolgen, und ihre Melodiefiihrung, auch in einzelnen Se-
quenzen, zu untersuchen. Die kritische Frage nach dem Autor jeder einzel-
nen Schrift hat die Zahl der biblischen Autoren und theologischen Stimmen
stark vermehrt, auch wenn die meisten anonym bleiben miissen. Aus dem ei-
nen Autor der 14 Paulusbriefe sind jetzt mindestens drei oder vier geworden
mit jeweils eigener theologischer Konzeption und — angeblich! — kaum mehr
vereinbaren Aussagen zum selben Thema. Die akribische Analyse einer ein-
zelnen Schrift und ihrer Haupttermini bringt so viele Varianten und Unter-
schiede zum Vorschein, dass man gar widerspriichliche Aussagen bei ein
und demselben Autor zu finden glaubt. Von dem Gesetzesbegriff des Paulus
wagt kaum noch jemand zu reden, ja man fragt sich, ob Paulus selbst die
Dinge richtig durchdacht habe.* Und ist das, was sich Paulus unter Gerech-
tigkeit vorstellt, iiberhaupt noch vermittelbar mit dem, was sich Matthéus
darunter vorstellt? Ulrich Luz zum Beispiel sieht ,,einen Abgrund* zwi-
schen beiden und meint: ,,Das matthiische Prinzip der Erfiillung des Geset-
zes und das paulinische Prinzip der Freiheit vom Gesetz sind nicht mitein-
ander vereinbar.” Trotzdem konnten sie ,komplementér zueinander sein“.?

*Vgl. H. Riisénen, Paul and the Law (WUNT 29). Tiibingen 21987 ('1983).

3U. Luz, Die Jesusgeschichte des Matthdius. Neukirchen-Vluyn 1993, 166.169.170. Komple-
mentaritit bei Unvereinbarkeit: das ist doch sehr postmodern. M. E. hat Luz die unterschied-
lichen Gesichtspunkte und den unterschiedlichen Rahmen der matthdischen und paulinischen
Aussagen nicht geniigend beriicksichtigt.



Marius Reiser 432

Das alles hinterldBt ein unbehagliches Gefiihl und ist eine schlechte Voraus-
setzung fiir geistliche Schriftlesung.

Die Situation hat sich noch verschirft durch das Autkommen der Literarkritik im 19. Jahr-
hundert. Hier ist Analyse Trumpf. Mit mikroskopischem Blick werden die Texte auf Span-
nungen, Unebenheiten, ,Briiche’, Unstimmigkeiten oder einfach Auffilligkeiten durchgese-
hen, die als Hinweise auf literarische Nihte und Schichten dienen konnen. Fast jeder bibli-
sche Text wird in kleinere Einheiten zerlegt, die, so nimmt man an, vom Autor oder Redaktor
vorgefunden und mehr oder weniger geschickt eingebaut wurden. Wie ungeschickt miissen
doch die biblischen Autoren gewesen sein, sieht man all die logischen Fehler und literari-
schen Schwichen, die ihnen die moderne Exegese aufrechnet! Die durch die Autorenkritik
vervielfiltigten Texte werden so vollends aufgesplittert in kleine und kleinste Teile, Schich-
ten, Zusitze und Uberarbeitungen, deren Autoren und Uberlieferungstriiger sich im Nebel der
Geschichte verlieren. Besonders verheerend hat diese Methode im Alten Testament gewiitet,
und da sich nur selten eine quellenkritische Rekonstruktion weitere Anerkennung verschaffen
kann und sich die Theorien bis zur volligen Uniibersichtlichkeit und Widerspriichlichkeit ver-
mehrt haben, wird das Wiiten wohl nur durch die Erschopfung der Wiitenden enden kénnen.
Es geht mir aber jetzt nicht um ein Urteil iiber die Methode und ihre Ergebnisse, sondern le-
diglich um die Haltung gegeniiber dem biblischen Text, die sie verlangt: die Haltung der se-
zierenden Kritik. Das ist sicher nicht die rechte Haltung bei geistlicher Schriftlesung.

Nun fehlt es in der modernen Exegese nicht an Versuchen, aus den Ein-
zelteilen das Ganze wiederzugewinnen, etwa durch den Hinweis, dass
schlieBlich der Endtext zdhlt und ausgelegt werden muf} und dass der ei-
gentliche Endtext der Kanon ist.® Das ganze Unternehmen der Biblischen
Theologie zielt auf eine solche Synthese.” Bezeichnenderweise hat sich die-
ses Unternehmen aber aufgeteilt wie die exegetischen Disziplinen in eine
Theologie des Alten und eine des Neuen Testaments. Dieses Unternechmen
entstand wie die ganze moderne Exegese im 18. Jahrhundert und hat densel-
ben Geburtsfehler: Es entsprang einem antidogmatischen Affekt. Nach Jo-
hann Philipp Gabler sollte die Exegese nicht mehr von der Dogmatik abhin-
gen und dieser nur als Beleglieferant dienen, sondern umgekehrt: die Dog-
matik sollte auf den Ergebnissen der Exegese aufbauen.® Der Exeget sollte
aus den Theologien der einzelnen biblischen Autoren, Schriften und Schrift-
korpora die Biblische Theologie synthetisieren und diese sollte dann dem
Dogmatiker als Grundlage fiir seine Dogmatik dienen. Dieses Programm ist
trotz der zahlreichen Theologien des Alten und Neuen Testaments, die seit-
her verfalit wurden, bis heute Utopie geblieben. Gabler selbst hat nie eine
Biblische Theologie geschrieben.

¢ Vgl. B. S. Childs, Die Theologie der einen Bibel, 2 Bde. Freiburg 2003. Vgl. A. G. Hunter,
Art. Canonical Criticism, in: A Dictionary of Biblical Interpretation (R. J. Cogins/J. L. Houl-
den). London 1990, 105-107.

7 Vgl. R. Morgan, Art. Biblical Theology, in: A Dictionary of Biblical Interpretation (s.
Anm.5) 86-89.

8 Vgl. R. Smend, Johann Philipp Gablers Begriindung der Biblischen Theologie, in: Ders.,
Epochen der Bibelkritik. Gesammelte Studien Bd. 3. Miinchen 1991, 104—116.



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 433

Der entscheidende Fehler an dieser Konzeption ist nicht das typisch Pro-
testantische an ihr, ist ihre Voraussetzung doch das Sola scriptura unter ge-
wandelten Bedingungen; auch nicht ihre hermeneutische Naivitidt — Gabler
glaubte noch an die Méglichkeit einer objektiven historischen Rekonstruk-
tion der Biblischen Theologie; ihr entscheidender Fehler liegt in ihrer Hy-
bris. Zuerst wischt man die alte Regula fidei, auf der die bisherige Dogma-
tik basierte, ohne groBe Diskussion als unbiblisch vom Tisch, um an-
schliefend eine neue, angeblich biblischere herzustellen. Denn dies, die
Herstellung einer neuen Glaubensregel, ist meines Erachtens das heimliche
Ziel des Unternehmens. Nun beanspruchte die alte Regula fidei aber genau
das zu sein, was die neue werden soll: eine giiltige Zusammenfassung der
biblischen Theologie.” Und sie hat in jahrhundertelangen Auseinanderset-
zungen ein fast unglaubliches Mal} an Anerkennung gewonnen. Es ist ganz
unwahrscheinlich, dass dies einer neuen Regula noch einmal gelingt. Den-
noch reiflen die Versuche dazu nicht ab, zumindest auf protestantischer Sei-
te. Die Produktion Biblischer Theologien auf katholischer Seite geht nur z6-
gerlich voran. Offenbar wird man hier das Gefiihl nicht los, dass die bibli-
sche Theologie und ihre Entfaltung in der katholischen Dogmatik zu finden
sein miisste.

Dieser Punkt ist nun gerade fiir eine geistliche Schriftlesung von grofer
Wichtigkeit. Denn es macht einen grolen Unterschied, ob ich die Heilige
Schrift als Buch der Kirche lese und die Regula fidei, die mir diese Kirche
vorgibt, als Schliissel und sachgemiflen Rahmen meiner Lektiire und Ausle-
gung beniitze oder ob ich die Bibel mit der Uberzeugung lese, dass ich selbst
erst die Quintessenz des Ganzen finden muss — und dies womdglich auf his-
torisch-kritischem Weg.

Damit kommen wir zum springenden Punkt der ganzen Problematik iiber-
haupt, der mit dem Adjektiv ,,geistlich®, ,,spirituell* im Zusammenhang mit
Schriftlesung auch direkt angesprochen ist: zur Rolle des Heiligen Geistes
in der ganzen Angelegenheit. Der Heilige Geist spielt nach traditioneller
Auffassung auf zwei Seiten eine Rolle: auf Seiten des Textes und auf Seiten
des Lesers: ,,Omnis scriptura sacra eo spiritu debet legi quo facta est.” ,,Je-
de heilige Schrift mul} in dem Geist gelesen werden, in dem sie gemacht
ist.”' Nun ist meines Wissens nie ernsthaft bestritten worden, dass es fiir ein
geistliches Verstindnis der Heiligen Schrift einer gewissen Mitwirkung des

?Vgl. H. J. Sieben, Sola traditione? Zur Rolle der Heiligen Schrift auf den Konzilien der Al-
ten Kirche, in: G. Schollgen/C. Scholten (Hrsg.), Stimuli: Exegese und Hermeneutik in Anti-
ke und Christentum. FS E. Dassmann (JAC. E 23), Miinster 1996, 270-283, hier 273; M. Rei-
ser, Bibel und Kirche. Eine Antwort an Ulrich Luz: TThZ 108 (1999) 62-81, hier 65f.

1" Thomas von Kempen, De imitatione Christi 1 5,2 (De lectione sanctarum scripturarum).
Vgl. H. Gabel, Art. Inspiration: LThK * 5 (1996) 535-541.



Marius Reiser 434

Heiligen Geistes beim Leser oder Ausleger bedarf. In der alten Auffassung
aber soll dieser Geist in Korrespondenz treten zu dem, der auf Seiten des in-
spirierten Textes zu finden ist, und durch diese Korrespondenz soll es zum
wahren Verstdndnis der Heiligen Schrift kommen. Genau diese Auffassung
aber stellte die historisch-kritische Exegese des 18./19. Jahrhunderts in Fra-
ge. Kann denn der Heilige Geist auch in den zeitbedingten und fiir ein auf-
gekldrt-humanes Empfinden unannehmbaren Aussagen und Geschichten
sprechen? So kam es zur Ablehnung der alten Inspirationslehre und zu der
Forderung, die Bibel als Buch wie jedes andere auszulegen.!' Die Suche
nach einem Kanon im Kanon, die sich daraus konsequent ergibt, ist nur ein
Teilmoment des grofen Unternehmens zur Herstellung einer neuen Glau-
bensregel, die als Schliissel zur Schriftlektiire und Rahmen der Dogmatik
dienen soll.

2. Hermeneutik und Methode

Nach meinen anfianglichen Bemerkungen sind wir schnell ins Fahrwasser
der Hermeneutik geraten und von der Frage der Methode weit abgekommen.
Ich hoffe aber, dass dabei klar geworden ist, dass die methodischen Fragen
erst behandelt werden konnen, wenn die hermeneutischen gekldrt sind. Die
Allegorese als die klassische Methode einer spirituellen Exegese beruhte
auf einer Reihe klarer hermeneutischer Prinzipien, insbesondere dem Axi-
om der Inspiriertheit der ganzen Schrift und der Anerkennung der Regula
fidei als aus der Schrift abgeleiteter Richtschnur, der eine Einzelexegese
nicht widersprechen durfte. Bekanntlich hat Augustinus diese Auslegungs-
regel noch einfacher gefasst, indem er erklirte: Was im Literalsinn genom-
men den guten Sitten oder der Wahrheit des Glaubens widerspricht, ist iiber-
tragen, d.h. allegorisch zu nehmen. Unter den guten Sitten und der Wahrheit
des Glaubens versteht er ndherhin das Doppelgebot der Gottes- und Néchs-
tenliebe. Was diesem nicht dient, kann nicht Aussage des heiligen Textes
sein.!?

Es fragt sich nun: Miissen wir diese Hermeneutik aufgrund der methodi-
schen Fortschritte der Exegese in Form der kritischen Methoden und der
darauf basierenden historischen Einsichten aufgeben? Meine Antwort lau-
tet: Nein. Die neuen Methoden sind durchaus vereinbar mit der alten Her-
meneutik. Genau besehen sind sie auch gar nicht so neu. Historische Fragen

""'Vgl: M. Reiser, Die Prinzipien der biblischen Hermeneutik und ihr Wandel unter dem Ein-
flufs der Aufklérung (im Druck).
12 Aug., doctr. christ. III 10,14 (Bochet/ Madec 254-257).



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 435

wie die sogenannten Einleitungsfragen sind seit den Vitern bekannt, eben-
so die Mittel zu ihrer Beantwortung. Das angebliche Desinteresse der Viter
an historischen Fragen ist ein Klischee der historisch-kritischen Exegese,
das durch die stindige Wiederholung nicht wahrer wird. Das hat die Disser-
tation von Christina Metzdorf am Beispiel der Perikope von der Tempelrei-
nigung mit wiinschenswerter Klarheit gezeigt.!* Die Viter hatten fast alle
historischen Fragen, die wir heute auch haben, und sie beantworteten sie mit
dem zu ihrer Zeit gingigen wissenschaftlichen Instrumentarium. Nur ver-
gisst man hiufig, dall ein Grofteil ihrer iiberlieferten Werke Homilien sind,
in denen solche historischen Fragen naturgemil zuriicktreten. Die einzige
wirklich neue Methode zur historischen Rekonstruktion, deren sich die Mo-
derne rithmen kann, jene, die im 19. Jahrhundert gern ,,hohere Kritik* ge-
nannt wurde, ist die Literarkritik. Es ist zugleich — man mag zu ihr stehen,
wie man will — die heikelste und verfianglichste aller historischen Methoden.
Sie hat ihre Berechtigung als rein literaturwissenschaftliche Methode, wo
Makrotexte offenkundig Quellen eingearbeitet haben. Sie wird irrefiihrend,
wo das leitende Motiv einer Rekonstruktion die Entdeckung von histori-
schen Vorgéngen und Ereignissen ist, die anderswo nicht bezeugt oder ganz
anders dargestellt sind. Als Fiihrerin in das Dunkel der Geschichte ist die Li-
terarkritik ganz ungeeignet.

Die historischen Fragen der Kritik und die modernen Methoden, sie zu beantworten, samt
allen Ergebnissen, soweit sie zum wissenschaftlichen Konsens gehoren, geben also nicht den
geringsten Anlass, das alte hermeneutische Axiom und die daraus abgeleiteten Prinzipien
aufzugeben. Das hitte man eigentlich vom kritischsten und weitaus gelehrtesten Bibelwis-
senschaftler des 17. Jahrhunderts lernen konnen, dem grof3en Richard Simon. Er pflegte Fra-
gen der reinen Kritik zu trennen von den Fragen eines theologischen oder geistlichen Ver-
standnisses. Fiir beide Sorten von Fragen gibt es Regeln, aber diese Regeln sind sehr unter-
schiedlich.' Leider hat es die Kirche vorgezogen, Simon als Ketzer zu betrachten (obwohl er
nie als solcher verurteilt wurde!) — einer der verheerendsten Fehler, die sie je gemacht hat.
Umgekehrt hitte es nie soweit kommen diirfen, wie es Ende des 19., Anfang des 20. Jahrhun-

derts in der sogenannten ,,Modernismuskrise* kam, dass man von den alten Prinzipien her die
neuen Methoden verwarf. Dieser Irrweg ist zum Gliick iiberwunden.

Nachdem also die Frage der hermeneutischen Grundsitze und ihr Ver-
hiltnis zu den modernen Methoden geklirt sind, kénnen wir uns noch ein-
mal neu der Frage nach der spirituellen Exegese stellen. Hat sie eine eigene
Methode? Ich antworte noch einmal: Ja, die Allegorese. Damit will ich nicht
sagen, dass wir einfach zuriickkehren sollen zu den Vitern. Natiirlich sollen
wir die alten Viter lesen, uns Anregungen bei ihnen holen und uns ihre gu-
ten Gedanken und Einsichten zu eigen machen. Aber das kann nicht alles

13 Ch. Metzdorf, Die Tempelaktion Jesu. Patristische und historisch-kritische Exegese im
Vergleich (WUNT. 2. R. 168), Tiibingen 2003.
!4 Niheres bei M. Reiser, Richard Simons biblische Hermeneutik (unpubliziert).



Marius Reiser 436

sein. Wie sich die historischen Methoden mit der Zeit gewandelt haben, so
haben sich die Methoden der spirituellen Exegese gewandelt oder sollten
sich wandeln, ohne grundsétzlich andere zu werden oder ihr Ziel zu dndern:
die Aneignung der biblischen Gehalte, die Aneignung des Evangeliums. So-
fern Allegorese darin besteht, einem biblischen Text eine sachgeméille An-
wendung fiir neue Adressaten in einer neuen Situation zu geben, ist sie eine
zeitlose Methode. Nun ist Allegorese aber bekanntlich mehr. Sie ist vielfach
eine geradezu spielerische Metaphorisierung des Textes, die diesen gleich-
nishaft auslegt, wo der menschliche Autor ihn gar nicht gleichnishaft ge-
meint hatte. Immerhin konnen auch solche Anwendungen in der symboli-
schen Struktur der biblischen Erzdhlungen angelegt sein und sie sind solan-
ge niitzlich und erlaubt, als sie der alten Regel Augustins folgen und der
Gottes- und Nichstenliebe dienen.

3. Das Zeichen des verdorrten Feigenbaums

Statt weiterer theoretischer Uberlegungen mochte ich zum Schluss zu einem
Beispiel kommen. Ich wihle eine anstoBige Szene: die Verfluchung des un-
fruchtbaren Feigenbaums. Markus erzihlt sie mit bewéhrter Knappheit (Mk
11,12-14):

Am folgenden Tag, als sie von Betanien aufbrachen, hungerte ihn. Da sah er von weitem ei-
nen Feigenbaum, der Blitter hatte, und ging hin, ob er etwas an ihm finden konnte. Als er hin-

kam, fand er nichts als Blitter. Es war namlich nicht Feigenzeit. Da nahm er das Wort und sprach
zu ihm: ,,In Ewigkeit soll von dir niemand mehr eine Frucht essen!* Seine Jiinger horten es.

Es folgt die Tempelreinigung. Als Jesus am nidchsten Tag mit seinen Jiin-
gern wieder vorbeikommt, ist der Feigenbaum ,,verdorrt aus den Wurzeln
heraus™ (Mk 11,20). Eine entsprechende Bemerkung des Petrus nimmt Je-
sus zum AnlaB fiir eine kurze Paréinese, in der er versichert, dass vollkom-
menes Gottvertrauen noch groBere Wunder vollbringt als dieses (Mk
11,21-25).

Matthius stellt um; er verlegt die Verfluchung des Feigenbaums hinter die
Tempelreinigung und 148t die Pardnese gleich folgen (Mt 21,18-22). Deshalb
muss der Feigenbaum auf der Stelle verdorren. Auflerdem streicht Matthidus
die irritierende Bemerkung des Markus, dass eben nicht Feigenzeit war.

Lukas hat die Perikope iiberhaupt nicht. Dafiir hat er das Gleichnis vom unfruchtbaren Fei-
genbaum (Lk 13,6-9), das schon die Viter zur Deutung unserer Szene heranzogen. Auf den

Gedanken allerdings, die ganze Szene konnte aus dem Gleichnis herausgesponnen und damit
fiktional zu erklidren sein, kam erst David Friedrich Strauss.'” Eduard Schwartz hat die Ver-

SD.F. Strauss, Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, 2. Bd.. Tiibingen 1836, 236-251, hier
249-251.



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 437

mutung aufgebracht, es handle sich hier um eine dtiologische Legende, die sich an einen be-
kannten verdorrten Baum kniipfte.'® Marie-Joseph Lagrange hat dagegen zu Recht einge-
wandt, verdorrte Feigenbdume seien in Paléstina eine viel zu gewohnliche Sache, als dass ei-
ner davon hitte Anlass fiir eine Legende geben konnen.'” Im Ubrigen mussten sich schon die
Viter mit historischen und sachlichen Problemen des Textes herumschlagen. So hélt Chry-
sostomus die Frage, wie Jesus einen Feigenbaum so bestrafen konnte, wo doch gar keine Fei-
genzeit war, fiir ganz unsinnig. Jesus habe eben ein Wunder wirken wollen, um den Jiingern
kurz vor dem Gang zum Kreuz zu zeigen, was er mit seinen Peinigern tun konnte, wenn er
wollte, und im iibrigen habe er diesen Beweis ja nur an einer vernunftlosen Pflanze erbracht
wie in einem #hnlichen Fall, bei den 2000 Schweinen, am vernunftlosen Vieh.'® Viele moder-
ne Kommentatoren streichen die irritierende Bemerkung ,,Es war ndmlich nicht Feigenzeit
literarkritisch als eine in den Text eingedrungene Glosse. Hiufig sind Spekulationen iiber un-
reife Frithfeigen oder Winterfeigen, auf die Jesus gehofft haben konnte." Diese Spekulatio-
nen hat Lagrange, der die Verhiltnisse in Paldstina bestens kannte, mit guten Beobachtungen
fiir vergeblich erklart und kommt zu dem iiberzeugenden Schluf3, dass der Evangelist hier ei-
ne Symbolhandlung Jesu nach Art der prophetischen Symbolhandlungen referiert und die Be-
merkung ,,Es war nidmlich nicht Feigenzeit* eigens dazu machte, um diesen symbolischen
Charakter anzudeuten.? Jesus spielte den Hungrigen, verfluchte aber wirklich. Das ist die tra-
ditionelle Deutung: ,,Dominus multa dixit in parabolis, ita et fecit.”?!

Fiir die spirituelle Lektiire interessieren weder die literarkritischen Pro-
bleme noch die Hypothesen zur Entstehung der Geschichte, ihrer Historizi-
tit oder Fiktionalitit. Die spirituelle Lektiire setzt die Authentizitéit der Ge-
schichte voraus, aber diese hidngt nicht unbedingt an ihrer Historizitét. Ein
Wort oder eine Geschichte ist dann authentisch, wenn ihr Gehalt zum aner-
kannten Bild Jesu passt. Freilich enthilt unser Beispiel auch in dieser Hin-
sicht jenes Problem, das Chrysostomus etwas allzu leicht abtut: Hier wird
eine unschuldige Pflanze verflucht. Dies macht naturliebenden Menschen
zu schaffen, selbst wenn sie mit Wundern an sich kein Problem haben. Dazu
kommt der fluchende Jesus. Sollte dieser authentisch sein?*

Ich will auf diese Fragen jetzt nicht eingehen. Eines ist jedenfalls deut-
lich: Wesentlich fiir die spirituelle Lektiire ist die Symbolik der erzidhlten
Szene, gleichgiiltig, ob man das Geschehen als historisch betrachtet oder
nicht. Von der symbolischen Deutung wird es am Ende abhidngen, ob man
mit der Geschichte etwas anfangen kann oder nicht. Worin also besteht der
symbolische Gehalt der Geschichte?

19E. Schwartz, Der verfluchte Feigenbaum: ZNW 5 (1904) 80-84.

17 M.-J. Lagrange, Evangile selon Saint Marc. Paris °1966, 299.

18 Jo. Chrys., in Mt h. 67 (PG 58,634). Auch in die Catena aurea des Thomas iibernommen.

19 So z.B. R. Pesch, Das Markusevangelium I1. Teil. Freiburg i.B. 1977, 192f. Aber schon Al-
bert der Grosse rechnet mit Friihfeigen im heilen Jerusalem: Super Matthaeum, in: Alberti
Magni Opera Omnia XXI Pars II. Miinster 1987, 518.

2 M.-J. Lagrange, Mk (s. Anm. 16) 293f.299.

2! Ludolph von Sachsen, Vita Jesu Christi, ed. L. M. Rigollot, Paris 1878, 1I/1, 31 (Bd. 3, 203).
Die Begriindung wie bei Lagrange: Warum sollte Jesus sonst zur Unzeit Feigen suchen und
den Baum zur ewigen Unfruchtbarkeit verdammen? (ebd.)

22 Solche Probleme bespricht etwa U. Luz, Das Evangelium nach Matthdus (EKK 1/3).
Neukirchen-Vluyn 1997, 199.201.



Marius Reiser 438

Die griindlichsten Uberlegungen dazu findet man — wieder einmal — bei
Origenes.? Fiir Origenes symbolisiert der nur scheinbar lebendige Feigen-
baum ,,die Synagoge der Juden®, deren Unfruchtbarkeit allerdings nicht
ewig wihren soll, sondern nur ,,,bis zur Vollendung der Welt* (Mt 28,20),
,bis die Fiille der Volker eingetreten ist* (Rom 11,25)%. Wie man sieht, kom-
biniert Origenes die Deutung des Feigenbaums auf Israel sofort mit den the-
matisch hierher gehorenden Aussagen des Paulus in Rom 11. Damit erhélt
der Fluch iiber die Synagoge seine sachgemifie Einschrinkung. Diese sym-
bolische Deutung des Feigenbaums ist bis heute die iibliche geblieben.
Auch Ulrich Luz schreibt: ,,Die traditionelle kirchliche Deutung des Textes
als zeichenhafte Ankiindigung des Gerichts iiber Israel ist also grundsétz-
lich richtig.”* Doch vermisst man gewdohnlich den einschrinkenden Hin-
weis auf Rom 11.% Die Einheit der Heiligen Schrift ist heute leider keine
Selbstverstiandlichkeit mehr.

Die Deutung auf die Unfruchtbarkeit der Synagoge fiihrt Origenes nicht
weiter aus. Viel wichtiger ist ihm eine andere, moralische Applikation auf
den einzelnen Christen. Diese Applikation geht aus von dem Gedanken,
dass Jesus bei jedem von uns ,,Frucht” sucht und wenn er herantritt, keinen
leblosen Baum finden mdochte, der nur ,,Blitter* vorzuweisen hat. Origenes
assoziiert verschiedene irgendwie passende Schriftstellen, die in einem me-
taphorischen Sinn vom Fruchtbringen reden, so das Simannsgleichnis (Mt
13,3-8), das Gleichnis vom unfruchtbaren Feigenbaum (Lk 13,6-9) oder die
Gleichnisrede vom Weinstock in Joh 15.2°,,Und tatsichlich kann man solche
finden, die lange Zeit den Namen des Glaubens trugen und den Anschein er-
weckten zu leben, die aber ganz diirr sind.*?” Diese Scheingldubigen konnen
in Krisenzeiten so plétzlich abfallen, wie der verfluchte Feigenbaum bei
Matthius verdorrt. Sie werden dasselbe zu horen bekommen wie der un-
fruchtbare Feigenbaum.

Origenes gewinnt aber nicht nur dem matthidischen Motiv der Pl6tzlich-
keit einen tieferen Sinn ab, sondern auch der markinischen Bemerkung ,,Es
war ndmlich nicht Feigenzeit.“ ,,Man konnte nun einwenden: Wenn es nicht

2 Zum Folgenden vgl. Orig., in Mt C. 16,2629 (GCS 40 [10] 561-574). Einen knappen
Uberblick iiber die Viterauslegungen unserer Perikope bietet V. Reichmann, Art. Feige: RAC
7 (1969) 640—689, hier 671-674.

2 U. Luz, Mt (s. Anm. 21) 202.

» Das gilt auch fiir Ludolph von Sachsen, der diese Deutung mit detaillierter Allegorese aus-
fiihrt (s. Anm. 20). Diese Allegorese bezieht sogar das ,,neben dem Weg* und die im Text gar
nicht genannte Rinde des Baums mit ein.

2 Letztere klingt, vom Herausgeber unbemerkt, an in dem {vo. wheiova xamov @éon (vel.
Joh 15,2) (CGS 40, 566,6f).

27 Ubersetzung: Origenes, Der Kommentar zum Evangelium nach Matthdus, eingeleitet, iiber-
setzt und mit Anmerkungen versehen von H.J. Vogt (BGL 30), 2. Teil. Stuttgart 1990, 209.



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 439

Feigenzeit war, wie kann dann Jesus kommen und etwas an dem Feigen-
baum erwarten, und wie kann er zu Recht zu ihm sagen: ,In Ewigkeit soll
niemand Frucht von dir essen‘? Diesen Einwand hilt Origenes im Gegen-
satz zu Chrysostomus durchaus nicht fiir unsinnig. Die auf den ersten Blick
irritierende Bemerkung des Evangelisten nimmt er vielmehr als Indiz fiir ei-
nen versteckten symbolischen Textsinn. Diesen findet er durch eine geist-
reiche Stichwortverkniipfung mit Gal 5,22. Dort sind ndamlich die ,,Friichte*
des Heiligen Geistes aufgezihlt: Liebe, Freude, Friede, Langmut usw. Alle
diese Tugenden geben ihre Frucht zu ihrer Zeit. Aber zur Zeit der Liebe zu
lieben ist keine Kunst, wohl aber wenn man von allen Seiten zum Hass auf-
gefordert wird. Und wer seinen Feind auch dann noch liebt, wenn dieser ihm
Ubles antut, bringt Frucht, obwohl sozusagen nicht Feigenzeit ist. Entspre-
chendes gilt fiir die Freude. Es ist nicht schwer, die Frucht der Freude zu
bringen, wenn es keinen Grund zur Trauer gibt. Aber wenn alles zu Schmerz
und Niedergeschlagenheit ruft oder in Zeiten des Verkanntwerdens und der
Schikanen am ,,Freut euch jeder Zeit“ des Paulus festzuhalten (1 Thess
5,16), das heiB3t die Frucht der Freude bringen, auch wenn sozusagen nicht
Feigenzeit, d.h. in diesem Fall: nicht Freudenzeit, ist. Analoges gelte fiir die
iibrigen Friichte des Heiligen Geistes. Gott fordert das Unerwartete und
Wunderbare von uns (parddoxa), nicht einfach das Ubliche. Wenn wir
»gemil dem Fleisch leben®, werden wir ,,sterben®, wie der Apostel lehrt
(Rom 8,13).

Die moralische Applikation der Folgezeit sah in der Bemerkung ,,Es war
aber nicht Feigenzeit” lediglich ein Indiz, dass eine Symbolhandlung vor-
liegt, und beschrinkte sich fiir die Metaphorisierung zumeist auf die Ele-
mente des Baums, der Blitter und der fehlenden Friichte. Jesus ,,schreckte
das Volk, das er im Wort lehrte, durch die Tat, damit niemand, der nur Blit-
ter, das heifit gerechte Worte ohne die Frucht der Werke, vorzuweisen hat, zu
Recht ,ausgehauen und ins Feuer geworfen® wird.“?®

Man kann an diesem Beispiel sehen, wie die Allegorese vorgeht oder we-
nigstens vorgehen sollte. Sie basiert auf einer sorgfiltigen Textlektiire, die
auch synoptische Differenzen nicht unbedingt harmonisiert, sondern fiir un-
terschiedliche Gedanken fruchtbar macht. Die Viter waren durchaus fiir Po-
lyphonie, solange es nicht zu unertriglichen Dissonanzen kam. Das wich-
tigste methodische Mittel zur Applikation und zum geistlichen Verstindnis
ist die Assoziation sachlich verwandter Schriftstellen, meist iiber Stichwor-
te. Dabei kommt es hdufig zu einer Metaphorisierung des Textes. Diese Me-
thode hat etwas von einem Spiel, aber das Spiel muss geregelt und von ei-

# Ludolph von Sachsen, Vita Christi (s. Anm. 20) Zu ,,ausgehauen und ins Feuer geworfen®,
hier eine Anspielung auf das Jiingste Gericht, vgl. Mt 3,10; 7,19; Lk 13,7; Joh 15,6.



Marius Reiser 440

nem sachgemifen Gedanken gesteuert und kontrolliert sein. Im Fall des
Origenes fiihrt die Verkniipfung mit Bibelstellen, an denen ,,Frucht® tatséch-
lich in einem metaphorischen Sinn gebraucht wird, dazu, dass die Bemer-
kung des Evangelisten ,,Es war namlich nicht Feigenzeit* ihrerseits zur me-
taphorischen Wendung wird, die potentiell verallgemeinerbar ist. Der Ge-
danke, den Origenes mit der metaphorischen Wendung ,,...obwohl (sozusa-
gen) nicht Feigenzeit war* verbindet, ist es jedenfalls wert, bedacht und ge-
lebt zu werden. Sollten wir nicht wenigstens gelegentlich daran denken,
dass Jesus — vielleicht unversehens — auch zu uns kommt und sucht, ob er et-
was an uns findet? Und vielleicht nicht nur zur Feigenzeit.

Ein eindrucksvolles Beispiel fiir eine sehr personlich geprigte geistliche
Schriftlesung ist der Gedichtzyklus ,,Geistliches Jahr* von Annette von
Droste-Hiilshoff.” Das Gedicht auf den Montag in der Karwoche handelt
,vom verdorrten Feigenbaume*.*® Die 23jihrige Dichterin verfasste es im
Jahr 1820. Es ist als Dialog des Menschen mit dem verdorrten Feigenbaum
gestaltet:

,,Wie stehst du doch so diirr und kahl,
Die trocknen Adern leer,

O Feigenbaum!

Ein Totenkranz von Blittern fahl

Hiéngt rasselnd um dich her

Wie Wellenschaum.*

,,O Mensch, ich muB} hier stehn, ich muf}
Dich griiBen mit dem Todesgruf3,

DaB du das Leben fassest,

Es nicht entlassest!*

,,Wie halt ich denn das Leben fest,
Daf es mir nicht entrinnt,

O Feigenbaum?*

,,O Mensch, der Wille ist das Best’,
Die wahre Treu‘ gewinnt!

Haltst du im Zaum

Die Hoffart und die Zweifelsucht,
Die Lauheit auch in guter Zucht,

2 Vgl. Annette von Droste-Hiilshoff, Geistliches Jahr in Liedern auf alle Sonn- und Festtage,
in: Séamtliche Werke in zwei Binden, hrsg. von B. Plachta und W. Woesler. Frankfurt a. M.
1994, Bd. 1, 353-508 mit Kommentar S. 822-874.

30 Abweichend von dem traditionell gelesenen Evangelium Joh. 12, 1-36 wihlt die Droste die
Fortsetzung des Evangeliums vom Palmsonntag, und dies ganz passend, ereignet sich die
Szene doch ausdriicklich am folgenden Tag (vgl. Mt 21, 19f; Mk 11,12).



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 441

MuB dir in diesem Treiben
Das Leben bleiben.*

,»Wie bist du denn so vollig tot,

So ganz und gar dahin,

O Feigenbaum?*

,»O Mensch, wie iipp’ges Morgenrot
Lief3 ich mein Leben ziehn

Am Erdensaum,

Und weh, und dachte nicht der Frucht!
Da hat mich Gott der Herr verflucht,
Daf} ich muf} allem Leben

Ein Zeugnis geben.*

,,Wer hat dir solches zubereit

Durch heimlichen Verrat,

O Feigenbaum?*

,,O Mensch, des Herren Aug* sieht weit:
Es sieht des Wiirmleins Pfad

In Blattes Flaum!

Ihm kannst du nichts entdecken noch
Entziehn, er sieht und weif3 es doch:

Es lag schon auf der Waage

Am ersten Tage.

,»Du starbest wohl vor langer Zeit,

Weil du so diirr und leer,

O Feigenbaum?*

,,O Mensch, des Herren Hand reicht weit,
Und ist so schnell und schwer,

Du siehst es kaum!

Er nimmt dir seines Lebens Hauch,

Du muft vergehn wie Dunst und Rauch,
Er braucht nicht Wort noch Stunden,

Du bist verschwunden.*

,»Wo bleibt denn seine grofie Huld,
Was fruchtet denn die Reu’,

O Feigenbaum?*

,»O Mensch, gedenk an seine Treu’!
Schau, in den Raum



Marius Reiser 442

Hat er mich gnadenvoll gestellt,
DaB ich durch seine weite Welt
Aus meines Elends Tiefe

Dir warnend riefe.*

,»Steht denn kein Hoffen mehr bei dir,
Kein Hoffen in der Not,

O Feigenbaum?*

,,O Mensch, kein Hoffen steht bei mir,
Denn ich bin tot, bin tot!

O Lebenstraum,

Hitt” ich dein schweres Sein gefiihlt,
Hitt’ ich nicht frech mit dir gespielt,
Ich stidnde nicht gerichtet,

Weh mir, vernichtet!*

Traditionell ist das Verstidndnis der biblischen Perikope im allegorischen
Sinn und seine moralische Applikation, in der der Feigenbaum zum war-
nenden Symbol wird: Das Leben kann verfehlt werden und zugrunde gehen,
wenn es ephemer und fruchtlos bleibt. Als Mittel, das zu verhindern, nennt
die zweite Strophe zunichst den ,,Willen*, der nach Franz von Sales alle
Seelenkrifte regiert: Gedéchtnis, Verstand und Einbildungskraft,?! und die
,wahre Treue®, sodann das Ziigeln der ,,Hoffart — wir wiirden heute eher
Stolz und Einbildung sagen —, der ,,Zweifelsucht* und der ,,Lauheit®. Auf-
fillig in dieser Reihe durchaus traditioneller Elemente ist die Zweifelsucht,
die die Droste offenbar als schwerwiegende personliche Schwiche emp-
fand, wie andere Stellen im selben Zyklus zeigen. Gemeint ist der Trieb, al-
les, auch Glaubensdinge, bis ins Letzte rational ergriinden zu wollen, was
zur Aushohlung des Glaubens fiihrt. Die Erwdhnung der ,,Lauheit™ ist wohl
bedingt durch die Assoziation des sachlich verwandten Gerichtsworts im
Mund des apokalyptischen Christus: ,,Ich kenne deine Werke: Du bist weder
kalt noch heifl! Wirest du doch kalt oder heif3! Weil du aber lau bist, weder
heifl noch kalt, will ich dich ausspeien aus meinem Mund* (Offb 3,15f).

Bemerkenswert ist, wie in diesem Gedicht daran festgehalten wird, dass
es fiir den einmal gerichteten Feigenbaum keine Hoffnung mehr gibt. Ganz
der katholischen Dogmatik entsprechend gilt fiir die Dichterin die reale
Moglichkeit eines unwiderruflich verfehlten Lebens, das weder die Reue
des Siinders noch die ,,gro3e Huld*“ Gottes mehr zum Guten wenden kann.

31 Franz von Sales, Abhandlung iiber die Gottesliebe — Theotimus, 2 Bde. Eichstitt und Wien
1957, Bd. 1, 50-57. Es handelt sich um die ersten drei grundlegenden Kapitel.



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 443

Eben diese Moglichkeit ist es, die im Symbol des verdorrten Feigenbaums
warnend auftritt. Das Abgestorbene wird so von Gott ,,gnadenvoll® in den
Raum gestellt, um ,,allem Leben ein Zeugnis“ zu geben. Die Hérte solcher
Gerichtsworte Jesu hat niemand stirker empfunden als die Droste selbst. In
dem neunzehn Jahre spéter entstandenen Gedicht auf den 11. Sonntag nach
Pfingsten heil3t es:

Fiirwahr, ich muf3 in deinem heilgen Buch

Viel mehr nach deiner Liebe Zeichen suchen,
Als wo dein Eifer spricht und, weh, dein Fluch.
Ich knicke wie ein Halm, hér ich dich fluchen;
Nicht heilsam aufgeriittelt, todesmatt

Lieg ich am Grunde wie ein diirres Blatt.

Harte Gerichtsworte und Hollenpredigten sind nichts fiir empfindsame,
skrupul6se Seelen, die von ihnen nicht ,,heilsam aufgeriittelt”, sondern wie
Halme geknickt werden. So konnte die ehrliche Seele der Droste beides fest-
halten: die Radikalitdt des Evangeliums, die kein freches Spielen mit dem
,Lebenstraum* zuldsst, und die unbedingte Liebe dessen, ,,der das krumme
Rohr nicht knickt, / am Docht das Fiinkchen nicht zerdriickt*.*

Die wenigen Beispiele einer spirituellen Textlektiire, die der herkdmmli-
chen Hermeneutik und der Methode einer symbolischen Auslegung und
Applikation verpflichtet sind, haben gezeigt, welche Moglichkeiten einer
durchaus textgerechten Aktualisierung diese Art der Lektiire auch heute
noch birgt.** Sie gehort nicht zum alten Eisen, im Gegenteil, fiir eine per-
sonliche Befreundung und Auseinandersetzung mit den biblischen Texten
ist sie unerlisslich.

2 A. von Droste-Hiilshoff, Geistliches Jahr, Am 17. Sonntag nach Pfingsten. Vgl. Mt 12,20 =
Jes 42,3. Dieselbe Schriftstelle auch im Gedicht auf den 1. Fastensonntag: ,,Du verldschest
nicht den Docht, der gliihet, / und zerbrichst nicht das geknickte Rohr.”

3 Hier sei wenigstens noch erwihnt, dass auch der einst berithmte Pater Leppich unseren Text
auf seine Art aktualisiert hat: ,,Christus und die Passivisten®, in: Pater Leppich, Christus auf
der Reeperbahn. Diisseldorf 1956, 30f. Auch er assoziiert Offb 3,15f.



