
Hat die spirituelle Exegese 
eine eigene Methode?1

Marius Reiser, Mainz

Auf diese Frage kann der Exeget nur antworten: Freilich hat sie das, und
man nennt diese Methode „Allegorese“. „Spirituelle Exegese“ (intelligentia
spiritualis oder expositio spiritualis) war bis zur Aufklärung geradezu syno-
nym mit Allegorese.2 Seither ist die Allegorese allerdings in Verruf geraten.
Sie gilt als willkürliche Form der Exegese par excellence, ja geradezu als je-
ne Form der Exegese, die dem Text systematisch einen fremden Sinn unter-
legt.3 Wer ein wenig darauf achtet, wird zwar bemerken, dass die Allegore-
se in Predigten bis zum heutigen Tag die üblichste Form der Exegese ist,
aber die Zunft der Bibelwissenschaftler möchte nichts damit zu tun haben.

Dabei ist sie an der Misere der heutigen Predigt und ihres gewöhnlichen
Umgangs mit den Schrifttexten nicht ganz unschuldig. Denn die wilde Alle-
goristerei vieler heutiger Predigten, bei denen der Gedanke untergeht im
Strudel der Assoziationen oder sich verheddert im Gestrüpp der Metaphern,
ist zumindest mitbedingt durch die Selbstbeschränkung der zünftigen Exe-
gese, die die Allegorese aus ihrem Arbeitsfeld verbannt hat und fast nur
noch mit historischen und literaturwissenschaftlichen Fragen befaßt ist. Die
alte Allegorese hatte dem Prediger immerhin noch gewisse Regeln für den
Umgang mit schwierigen Texten und für die Assoziation sachlich zusam-
mengehöriger biblischer Texte vermittelt. Außerdem hatte sie einen festen
Bestand typologischer Verknüpfungen und allegorischer Auslegungen her-
vorgebracht, aus dem die Prediger schöpfen konnten. Nachdem die Exegese
aber die ganze Methode diskreditiert hat, ist der Prediger allein gelassen und
steht hilflos vor der Frage: Wie sage ich das, was der biblische Text seinen
Rezipienten damals sagte, meinen Zuhörern heute? Das war die Leitfrage
der alten Allegorese. Die heutigen Exegeten aber waschen ihre Hände in
Unschuld und erklären: „Das ist nicht unser Problem! Sieh du zu!“

1 Referat vor der „Arbeitsgemeinschaft Theologie der Spiritualität“ in Bamberg am
26.9.2003, überarbeitet und erweitert und zunächst veröffentlicht im Oktoberheft 2004 der
Zeitschrift „Studies in Spirituality“. Für die Abdruckerlaubnis danken wir sehr herzlich. Die
Redaktion.
2 Vgl. M. Reiser, Allegorese und Metaphorik. Vorüberlegungen zu einer Erneuerung der Vä-
terhermeneutik, in: F. Sedlmeier (Hrsg.), Gottes Wege suchend. FS Rudolf Mosis, Würzburg
2003, 433–465, hier 453–459.
3 Vgl. M. Reiser, Biblische und nachbiblische Allegorese: TThZ 112 (2003) 169–184.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 430



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 431

1. Analyse, Synthese und die Biblische Theologie

Was ich hier am Beispiel der Predigt geschildert habe, gilt natürlich für jede
Art der aktualisierenden, anwendenden Schriftlektüre, also auch für das,
was traditionell „geistliche Schriftlesung“ heißt. Nun gibt es zwar eine
ganze Kommentarreihe dieses Titels, aber die meisten darin erschienenen
Kommentare beweisen eigentlich nur, wie fremd den Autoren selbst die Sa-
che geworden ist.

Zu den wichtigsten Anliegen der alten Allegorese gehörte es, den einzel-
nen Text mit dem Ganzen der biblischen Botschaft, dem Evangelium, zu
verknüpfen und ihn auf den eigentlichen Referenten, sein eigentliches ,Be-
zugsobjekt‘ hin zu lesen: Christus. Christus galt umgekehrt als Schlüssel al-
ler Rätsel und Geheimnisse in biblischen Texten des Alten wie des Neuen
Testaments.

Mit diesem Anliegen wie mit seiner Voraussetzung tut sich die moderne
Exegese schwer. Statt der Einheit und Harmonie, die die Väter im Konzert
der biblischen Teile und Bücher vernahmen, hört sie eher Polyphonie und
Dissonanzen. Die historisch-kritische Methode ist geradezu darauf ange-
legt, die Vielstimmigkeit des Kanons herauszuarbeiten, die einzelnen Stim-
men für sich zu verfolgen, und ihre Melodieführung, auch in einzelnen Se-
quenzen, zu untersuchen. Die kritische Frage nach dem Autor jeder einzel-
nen Schrift hat die Zahl der biblischen Autoren und theologischen Stimmen
stark vermehrt, auch wenn die meisten anonym bleiben müssen. Aus dem ei-
nen Autor der 14 Paulusbriefe sind jetzt mindestens drei oder vier geworden
mit jeweils eigener theologischer Konzeption und – angeblich! – kaum mehr
vereinbaren Aussagen zum selben Thema. Die akribische Analyse einer ein-
zelnen Schrift und ihrer Haupttermini bringt so viele Varianten und Unter-
schiede zum Vorschein, dass man gar widersprüchliche Aussagen bei ein
und demselben Autor zu finden glaubt. Von dem Gesetzesbegriff des Paulus
wagt kaum noch jemand zu reden, ja man fragt sich, ob Paulus selbst die
Dinge richtig durchdacht habe.4 Und ist das, was sich Paulus unter Gerech-
tigkeit vorstellt, überhaupt noch vermittelbar mit dem, was sich Matthäus
darunter vorstellt? Ulrich Luz zum Beispiel sieht „einen Abgrund“ zwi-
schen beiden und meint: „Das matthäische Prinzip der Erfüllung des Geset-
zes und das paulinische Prinzip der Freiheit vom Gesetz sind nicht mitein-
ander vereinbar.“ Trotzdem könnten sie „komplementär zueinander sein“.5

4 Vgl. H. Räisänen, Paul and the Law (WUNT 29). Tübingen 21987 (11983).
5 U. Luz, Die Jesusgeschichte des Matthäus. Neukirchen-Vluyn 1993, 166.169.170. Komple-
mentarität bei Unvereinbarkeit: das ist doch sehr postmodern. M. E. hat Luz die unterschied-
lichen Gesichtspunkte und den unterschiedlichen Rahmen der matthäischen und paulinischen
Aussagen nicht genügend berücksichtigt.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 431



Marius Reiser 432

Das alles hinterläßt ein unbehagliches Gefühl und ist eine schlechte Voraus-
setzung für geistliche Schriftlesung. 

Die Situation hat sich noch verschärft durch das Aufkommen der Literarkritik im 19. Jahr-
hundert. Hier ist Analyse Trumpf. Mit mikroskopischem Blick werden die Texte auf Span-
nungen, Unebenheiten, ,Brüche’, Unstimmigkeiten oder einfach Auffälligkeiten durchgese-
hen, die als Hinweise auf literarische Nähte und Schichten dienen können. Fast jeder bibli-
sche Text wird in kleinere Einheiten zerlegt, die, so nimmt man an, vom Autor oder Redaktor
vorgefunden und mehr oder weniger geschickt eingebaut wurden. Wie ungeschickt müssen
doch die biblischen Autoren gewesen sein, sieht man all die logischen Fehler und literari-
schen Schwächen, die ihnen die moderne Exegese aufrechnet! Die durch die Autorenkritik
vervielfältigten Texte werden so vollends aufgesplittert in kleine und kleinste Teile, Schich-
ten, Zusätze und Überarbeitungen, deren Autoren und Überlieferungsträger sich im Nebel der
Geschichte verlieren. Besonders verheerend hat diese Methode im Alten Testament gewütet,
und da sich nur selten eine quellenkritische Rekonstruktion weitere Anerkennung verschaffen
kann und sich die Theorien bis zur völligen Unübersichtlichkeit und Widersprüchlichkeit ver-
mehrt haben, wird das Wüten wohl nur durch die Erschöpfung der Wütenden enden können.
Es geht mir aber jetzt nicht um ein Urteil über die Methode und ihre Ergebnisse, sondern le-
diglich um die Haltung gegenüber dem biblischen Text, die sie verlangt: die Haltung der se-
zierenden Kritik. Das ist sicher nicht die rechte Haltung bei geistlicher Schriftlesung.

Nun fehlt es in der modernen Exegese nicht an Versuchen, aus den Ein-
zelteilen das Ganze wiederzugewinnen, etwa durch den Hinweis, dass
schließlich der Endtext zählt und ausgelegt werden muß und dass der ei-
gentliche Endtext der Kanon ist.6 Das ganze Unternehmen der Biblischen
Theologie zielt auf eine solche Synthese.7 Bezeichnenderweise hat sich die-
ses Unternehmen aber aufgeteilt wie die exegetischen Disziplinen in eine
Theologie des Alten und eine des Neuen Testaments. Dieses Unternehmen
entstand wie die ganze moderne Exegese im 18. Jahrhundert und hat densel-
ben Geburtsfehler: Es entsprang einem antidogmatischen Affekt. Nach Jo-
hann Philipp Gabler sollte die Exegese nicht mehr von der Dogmatik abhän-
gen und dieser nur als Beleglieferant dienen, sondern umgekehrt: die Dog-
matik sollte auf den Ergebnissen der Exegese aufbauen.8 Der Exeget sollte
aus den Theologien der einzelnen biblischen Autoren, Schriften und Schrift-
korpora die Biblische Theologie synthetisieren und diese sollte dann dem
Dogmatiker als Grundlage für seine Dogmatik dienen. Dieses Programm ist
trotz der zahlreichen Theologien des Alten und Neuen Testaments, die seit-
her verfaßt wurden, bis heute Utopie geblieben. Gabler selbst hat nie eine
Biblische Theologie geschrieben.

6 Vgl. B. S. Childs, Die Theologie der einen Bibel, 2 Bde. Freiburg 2003. Vgl. A. G. Hunter,
Art. Canonical Criticism, in: A Dictionary of Biblical Interpretation (R. J. Cogins/J. L. Houl-
den). London 1990, 105–107.
7 Vgl. R. Morgan, Art. Biblical Theology, in: A Dictionary of Biblical Interpretation (s.
Anm.5) 86–89.
8 Vgl. R. Smend, Johann Philipp Gablers Begründung der Biblischen Theologie, in: Ders.,
Epochen der Bibelkritik. Gesammelte Studien Bd. 3. München 1991, 104–116.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 432



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 433

Der entscheidende Fehler an dieser Konzeption ist nicht das typisch Pro-
testantische an ihr, ist ihre Voraussetzung doch das Sola scriptura unter ge-
wandelten Bedingungen; auch nicht ihre hermeneutische Naivität – Gabler
glaubte noch an die Möglichkeit einer objektiven historischen Rekonstruk-
tion der Biblischen Theologie; ihr entscheidender Fehler liegt in ihrer Hy-
bris. Zuerst wischt man die alte Regula fidei, auf der die bisherige Dogma-
tik basierte, ohne große Diskussion als unbiblisch vom Tisch, um an-
schließend eine neue, angeblich biblischere herzustellen. Denn dies, die
Herstellung einer neuen Glaubensregel, ist meines Erachtens das heimliche
Ziel des Unternehmens. Nun beanspruchte die alte Regula fidei aber genau
das zu sein, was die neue werden soll: eine gültige Zusammenfassung der
biblischen Theologie.9 Und sie hat in jahrhundertelangen Auseinanderset-
zungen ein fast unglaubliches Maß an Anerkennung gewonnen. Es ist ganz
unwahrscheinlich, dass dies einer neuen Regula noch einmal gelingt. Den-
noch reißen die Versuche dazu nicht ab, zumindest auf protestantischer Sei-
te. Die Produktion Biblischer Theologien auf katholischer Seite geht nur zö-
gerlich voran. Offenbar wird man hier das Gefühl nicht los, dass die bibli-
sche Theologie und ihre Entfaltung in der katholischen Dogmatik zu finden
sein müsste.

Dieser Punkt ist nun gerade für eine geistliche Schriftlesung von großer
Wichtigkeit. Denn es macht einen großen Unterschied, ob ich die Heilige
Schrift als Buch der Kirche lese und die Regula fidei, die mir diese Kirche
vorgibt, als Schlüssel und sachgemäßen Rahmen meiner Lektüre und Ausle-
gung benütze oder ob ich die Bibel mit der Überzeugung lese, dass ich selbst
erst die Quintessenz des Ganzen finden muss – und dies womöglich auf his-
torisch-kritischem Weg.

Damit kommen wir zum springenden Punkt der ganzen Problematik über-
haupt, der mit dem Adjektiv „geistlich“, „spirituell“ im Zusammenhang mit
Schriftlesung auch direkt angesprochen ist: zur Rolle des Heiligen Geistes
in der ganzen Angelegenheit. Der Heilige Geist spielt nach traditioneller
Auffassung auf zwei Seiten eine Rolle: auf Seiten des Textes und auf Seiten
des Lesers: „Omnis scriptura sacra eo spiritu debet legi quo facta est.“ „Je-
de heilige Schrift muß in dem Geist gelesen werden, in dem sie gemacht
ist.”10 Nun ist meines Wissens nie ernsthaft bestritten worden, dass es für ein
geistliches Verständnis der Heiligen Schrift einer gewissen Mitwirkung des

9 Vgl. H. J. Sieben, Sola traditione? Zur Rolle der Heiligen Schrift auf den Konzilien der Al-
ten Kirche, in: G. Schöllgen/C. Scholten (Hrsg.), Stimuli: Exegese und Hermeneutik in Anti-
ke und Christentum. FS E. Dassmann (JAC. E 23), Münster 1996, 270–283, hier 273; M. Rei-
ser, Bibel und Kirche. Eine Antwort an Ulrich Luz: TThZ 108 (1999) 62–81, hier 65f.
10 Thomas von Kempen, De imitatione Christi I 5,2 (De lectione sanctarum scripturarum).
Vgl. H. Gabel, Art. Inspiration: LThK 3 5 (1996) 535–541.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 433



Marius Reiser 434

Heiligen Geistes beim Leser oder Ausleger bedarf. In der alten Auffassung
aber soll dieser Geist in Korrespondenz treten zu dem, der auf Seiten des in-
spirierten Textes zu finden ist, und durch diese Korrespondenz soll es zum
wahren Verständnis der Heiligen Schrift kommen. Genau diese Auffassung
aber stellte die historisch-kritische Exegese des 18./19. Jahrhunderts in Fra-
ge. Kann denn der Heilige Geist auch in den zeitbedingten und für ein auf-
geklärt-humanes Empfinden unannehmbaren Aussagen und Geschichten
sprechen? So kam es zur Ablehnung der alten Inspirationslehre und zu der
Forderung, die Bibel als Buch wie jedes andere auszulegen.11 Die Suche
nach einem Kanon im Kanon, die sich daraus konsequent ergibt, ist nur ein
Teilmoment des großen Unternehmens zur Herstellung einer neuen Glau-
bensregel, die als Schlüssel zur Schriftlektüre und Rahmen der Dogmatik
dienen soll.

2. Hermeneutik und Methode

Nach meinen anfänglichen Bemerkungen sind wir schnell ins Fahrwasser
der Hermeneutik geraten und von der Frage der Methode weit abgekommen.
Ich hoffe aber, dass dabei klar geworden ist, dass die methodischen Fragen
erst behandelt werden können, wenn die hermeneutischen geklärt sind. Die
Allegorese als die klassische Methode einer spirituellen Exegese beruhte
auf einer Reihe klarer hermeneutischer Prinzipien, insbesondere dem Axi-
om der Inspiriertheit der ganzen Schrift und der Anerkennung der Regula
fidei als aus der Schrift abgeleiteter Richtschnur, der eine Einzelexegese
nicht widersprechen durfte. Bekanntlich hat Augustinus diese Auslegungs-
regel noch einfacher gefasst, indem er erklärte: Was im Literalsinn genom-
men den guten Sitten oder der Wahrheit des Glaubens widerspricht, ist über-
tragen, d.h. allegorisch zu nehmen. Unter den guten Sitten und der Wahrheit
des Glaubens versteht er näherhin das Doppelgebot der Gottes- und Nächs-
tenliebe. Was diesem nicht dient, kann nicht Aussage des heiligen Textes
sein.12

Es fragt sich nun: Müssen wir diese Hermeneutik aufgrund der methodi-
schen Fortschritte der Exegese in Form der kritischen Methoden und der
darauf basierenden historischen Einsichten aufgeben? Meine Antwort lau-
tet: Nein. Die neuen Methoden sind durchaus vereinbar mit der alten Her-
meneutik. Genau besehen sind sie auch gar nicht so neu. Historische Fragen

11 Vgl: M. Reiser, Die Prinzipien der biblischen Hermeneutik und ihr Wandel unter dem Ein-
fluß der Aufklärung (im Druck). 
12 Aug., doctr. christ. III 10,14 (Bochet/ Madec 254–257).

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 434



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 435

wie die sogenannten Einleitungsfragen sind seit den Vätern bekannt, eben-
so die Mittel zu ihrer Beantwortung. Das angebliche Desinteresse der Väter
an historischen Fragen ist ein Klischee der historisch-kritischen Exegese,
das durch die ständige Wiederholung nicht wahrer wird. Das hat die Disser-
tation von Christina Metzdorf am Beispiel der Perikope von der Tempelrei-
nigung mit wünschenswerter Klarheit gezeigt.13 Die Väter hatten fast alle
historischen Fragen, die wir heute auch haben, und sie beantworteten sie mit
dem zu ihrer Zeit gängigen wissenschaftlichen Instrumentarium. Nur ver-
gisst man häufig, daß ein Großteil ihrer überlieferten Werke Homilien sind,
in denen solche historischen Fragen naturgemäß zurücktreten. Die einzige
wirklich neue Methode zur historischen Rekonstruktion, deren sich die Mo-
derne rühmen kann, jene, die im 19. Jahrhundert gern „höhere Kritik“ ge-
nannt wurde, ist die Literarkritik. Es ist zugleich – man mag zu ihr stehen,
wie man will – die heikelste und verfänglichste aller historischen Methoden.
Sie hat ihre Berechtigung als rein literaturwissenschaftliche Methode, wo
Makrotexte offenkundig Quellen eingearbeitet haben. Sie wird irreführend,
wo das leitende Motiv einer Rekonstruktion die Entdeckung von histori-
schen Vorgängen und Ereignissen ist, die anderswo nicht bezeugt oder ganz
anders dargestellt sind. Als Führerin in das Dunkel der Geschichte ist die Li-
terarkritik ganz ungeeignet.

Die historischen Fragen der Kritik und die modernen Methoden, sie zu beantworten, samt
allen Ergebnissen, soweit sie zum wissenschaftlichen Konsens gehören, geben also nicht den
geringsten Anlass, das alte hermeneutische Axiom und die daraus abgeleiteten Prinzipien
aufzugeben. Das hätte man eigentlich vom kritischsten und weitaus gelehrtesten Bibelwis-
senschaftler des 17. Jahrhunderts lernen können, dem großen Richard Simon. Er pflegte Fra-
gen der reinen Kritik zu trennen von den Fragen eines theologischen oder geistlichen Ver-
ständnisses. Für beide Sorten von Fragen gibt es Regeln, aber diese Regeln sind sehr unter-
schiedlich.14 Leider hat es die Kirche vorgezogen, Simon als Ketzer zu betrachten (obwohl er
nie als solcher verurteilt wurde!) – einer der verheerendsten Fehler, die sie je gemacht hat.
Umgekehrt hätte es nie soweit kommen dürfen, wie es Ende des 19., Anfang des 20. Jahrhun-
derts in der sogenannten „Modernismuskrise“ kam, dass man von den alten Prinzipien her die
neuen Methoden verwarf. Dieser Irrweg ist zum Glück überwunden. 

Nachdem also die Frage der hermeneutischen Grundsätze und ihr Ver-
hältnis zu den modernen Methoden geklärt sind, können wir uns noch ein-
mal neu der Frage nach der spirituellen Exegese stellen. Hat sie eine eigene
Methode? Ich antworte noch einmal: Ja, die Allegorese. Damit will ich nicht
sagen, dass wir einfach zurückkehren sollen zu den Vätern. Natürlich sollen
wir die alten Väter lesen, uns Anregungen bei ihnen holen und uns ihre gu-
ten Gedanken und Einsichten zu eigen machen. Aber das kann nicht alles

13 Ch. Metzdorf, Die Tempelaktion Jesu. Patristische und historisch-kritische Exegese im
Vergleich (WUNT. 2. R. 168), Tübingen 2003.
14 Näheres bei M. Reiser, Richard Simons biblische Hermeneutik (unpubliziert).

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 435



Marius Reiser 436

sein. Wie sich die historischen Methoden mit der Zeit gewandelt haben, so
haben sich die Methoden der spirituellen Exegese gewandelt oder sollten
sich wandeln, ohne grundsätzlich andere zu werden oder ihr Ziel zu ändern:
die Aneignung der biblischen Gehalte, die Aneignung des Evangeliums. So-
fern Allegorese darin besteht, einem biblischen Text eine sachgemäße An-
wendung für neue Adressaten in einer neuen Situation zu geben, ist sie eine
zeitlose Methode. Nun ist Allegorese aber bekanntlich mehr. Sie ist vielfach
eine geradezu spielerische Metaphorisierung des Textes, die diesen gleich-
nishaft auslegt, wo der menschliche Autor ihn gar nicht gleichnishaft ge-
meint hatte. Immerhin können auch solche Anwendungen in der symboli-
schen Struktur der biblischen Erzählungen angelegt sein und sie sind solan-
ge nützlich und erlaubt, als sie der alten Regel Augustins folgen und der
Gottes- und Nächstenliebe dienen.

3. Das Zeichen des verdorrten Feigenbaums

Statt weiterer theoretischer Überlegungen möchte ich zum Schluss zu einem
Beispiel kommen. Ich wähle eine anstößige Szene: die Verfluchung des un-
fruchtbaren Feigenbaums. Markus erzählt sie mit bewährter Knappheit (Mk
11,12–14): 

Am folgenden Tag, als sie von Betanien aufbrachen, hungerte ihn. Da sah er von weitem ei-
nen Feigenbaum, der Blätter hatte, und ging hin, ob er etwas an ihm finden könnte. Als er hin-
kam, fand er nichts als Blätter. Es war nämlich nicht Feigenzeit. Da nahm er das Wort und sprach
zu ihm: „In Ewigkeit soll von dir niemand mehr eine Frucht essen!“ Seine Jünger hörten es. 

Es folgt die Tempelreinigung. Als Jesus am nächsten Tag mit seinen Jün-
gern wieder vorbeikommt, ist der Feigenbaum „verdorrt aus den Wurzeln
heraus“ (Mk 11,20). Eine entsprechende Bemerkung des Petrus nimmt Je-
sus zum Anlaß für eine kurze Paränese, in der er versichert, dass vollkom-
menes Gottvertrauen noch größere Wunder vollbringt als dieses (Mk
11,21–25).

Matthäus stellt um; er verlegt die Verfluchung des Feigenbaums hinter die
Tempelreinigung und läßt die Paränese gleich folgen (Mt 21,18–22). Deshalb
muss der Feigenbaum auf der Stelle verdorren. Außerdem streicht Matthäus
die irritierende Bemerkung des Markus, dass eben nicht Feigenzeit war.

Lukas hat die Perikope überhaupt nicht. Dafür hat er das Gleichnis vom unfruchtbaren Fei-
genbaum (Lk 13,6–9), das schon die Väter zur Deutung unserer Szene heranzogen. Auf den
Gedanken allerdings, die ganze Szene könnte aus dem Gleichnis herausgesponnen und damit
fiktional zu erklären sein, kam erst David Friedrich Strauss.15 Eduard Schwartz hat die Ver-

15 D.F. Strauss, Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, 2. Bd.. Tübingen 1836, 236–251, hier
249–251.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 436



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 437

mutung aufgebracht, es handle sich hier um eine ätiologische Legende, die sich an einen be-
kannten verdorrten Baum knüpfte.16 Marie-Joseph Lagrange hat dagegen zu Recht einge-
wandt, verdorrte Feigenbäume seien in Palästina eine viel zu gewöhnliche Sache, als dass ei-
ner davon hätte Anlass für eine Legende geben können.17 Im Übrigen mussten sich schon die
Väter mit historischen und sachlichen Problemen des Textes herumschlagen. So hält Chry-
sostomus die Frage, wie Jesus einen Feigenbaum so bestrafen konnte, wo doch gar keine Fei-
genzeit war, für ganz unsinnig. Jesus habe eben ein Wunder wirken wollen, um den Jüngern
kurz vor dem Gang zum Kreuz zu zeigen, was er mit seinen Peinigern tun könnte, wenn er
wollte, und im übrigen habe er diesen Beweis ja nur an einer vernunftlosen Pflanze erbracht
wie in einem ähnlichen Fall, bei den 2000 Schweinen, am vernunftlosen Vieh.18 Viele moder-
ne Kommentatoren streichen die irritierende Bemerkung „Es war nämlich nicht Feigenzeit“
literarkritisch als eine in den Text eingedrungene Glosse. Häufig sind Spekulationen über un-
reife Frühfeigen oder Winterfeigen, auf die Jesus gehofft haben könnte.19 Diese Spekulatio-
nen hat Lagrange, der die Verhältnisse in Palästina bestens kannte, mit guten Beobachtungen
für vergeblich erklärt und kommt zu dem überzeugenden Schluß, dass der Evangelist hier ei-
ne Symbolhandlung Jesu nach Art der prophetischen Symbolhandlungen referiert und die Be-
merkung „Es war nämlich nicht Feigenzeit“ eigens dazu machte, um diesen symbolischen
Charakter anzudeuten.20 Jesus spielte den Hungrigen, verfluchte aber wirklich. Das ist die tra-
ditionelle Deutung: „Dominus multa dixit in parabolis, ita et fecit.”21

Für die spirituelle Lektüre interessieren weder die literarkritischen Pro-
bleme noch die Hypothesen zur Entstehung der Geschichte, ihrer Historizi-
tät oder Fiktionalität. Die spirituelle Lektüre setzt die Authentizität der Ge-
schichte voraus, aber diese hängt nicht unbedingt an ihrer Historizität. Ein
Wort oder eine Geschichte ist dann authentisch, wenn ihr Gehalt zum aner-
kannten Bild Jesu passt. Freilich enthält unser Beispiel auch in dieser Hin-
sicht jenes Problem, das Chrysostomus etwas allzu leicht abtut: Hier wird
eine unschuldige Pflanze verflucht. Dies macht naturliebenden Menschen
zu schaffen, selbst wenn sie mit Wundern an sich kein Problem haben. Dazu
kommt der fluchende Jesus. Sollte dieser authentisch sein?22

Ich will auf diese Fragen jetzt nicht eingehen. Eines ist jedenfalls deut-
lich: Wesentlich für die spirituelle Lektüre ist die Symbolik der erzählten
Szene, gleichgültig, ob man das Geschehen als historisch betrachtet oder
nicht. Von der symbolischen Deutung wird es am Ende abhängen, ob man
mit der Geschichte etwas anfangen kann oder nicht. Worin also besteht der
symbolische Gehalt der Geschichte?

16 E. Schwartz, Der verfluchte Feigenbaum: ZNW 5 (1904) 80–84. 
17 M.-J. Lagrange, Évangile selon Saint Marc. Paris 91966, 299.
18 Jo. Chrys., in Mt h. 67 (PG 58,634). Auch in die Catena aurea des Thomas übernommen.
19 So z.B. R. Pesch, Das Markusevangelium II. Teil. Freiburg i.B. 1977, 192f. Aber schon Al-
bert der Grosse rechnet mit Frühfeigen im heißen Jerusalem: Super Matthaeum, in: Alberti
Magni Opera Omnia XXI Pars II. Münster 1987, 518.
20 M.-J. Lagrange, Mk (s. Anm. 16) 293f.299.
21 Ludolph von Sachsen, Vita Jesu Christi, ed. L. M. Rigollot, Paris 1878, II/1, 31 (Bd. 3, 203).
Die Begründung wie bei Lagrange: Warum sollte Jesus sonst zur Unzeit Feigen suchen und
den Baum zur ewigen Unfruchtbarkeit verdammen? (ebd.)
22 Solche Probleme bespricht etwa U. Luz, Das Evangelium nach Matthäus (EKK I/3).
Neukirchen-Vluyn 1997, 199.201.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 437



Marius Reiser 438

Die gründlichsten Überlegungen dazu findet man – wieder einmal – bei
Origenes.23 Für Origenes symbolisiert der nur scheinbar lebendige Feigen-
baum „die Synagoge der Juden“, deren Unfruchtbarkeit allerdings nicht
ewig währen soll, sondern nur „ ,bis zur Vollendung der Welt‘ (Mt 28,20),
,bis die Fülle der Völker eingetreten ist‘ (Röm 11,25)“. Wie man sieht, kom-
biniert Origenes die Deutung des Feigenbaums auf Israel sofort mit den the-
matisch hierher gehörenden Aussagen des Paulus in Röm 11. Damit erhält
der Fluch über die Synagoge seine sachgemäße Einschränkung. Diese sym-
bolische Deutung des Feigenbaums ist bis heute die übliche geblieben.
Auch Ulrich Luz schreibt: „Die traditionelle kirchliche Deutung des Textes
als zeichenhafte Ankündigung des Gerichts über Israel ist also grundsätz-
lich richtig.”24 Doch vermisst man gewöhnlich den einschränkenden Hin-
weis auf Röm 11.25 Die Einheit der Heiligen Schrift ist heute leider keine
Selbstverständlichkeit mehr.

Die Deutung auf die Unfruchtbarkeit der Synagoge führt Origenes nicht
weiter aus. Viel wichtiger ist ihm eine andere, moralische Applikation auf
den einzelnen Christen. Diese Applikation geht aus von dem Gedanken,
dass Jesus bei jedem von uns „Frucht“ sucht und wenn er herantritt, keinen
leblosen Baum finden möchte, der nur „Blätter“ vorzuweisen hat. Origenes
assoziiert verschiedene irgendwie passende Schriftstellen, die in einem me-
taphorischen Sinn vom Fruchtbringen reden, so das Sämannsgleichnis (Mt
13,3-8), das Gleichnis vom unfruchtbaren Feigenbaum (Lk 13,6–9) oder die
Gleichnisrede vom Weinstock in Joh 15.26 „Und tatsächlich kann man solche
finden, die lange Zeit den Namen des Glaubens trugen und den Anschein er-
weckten zu leben, die aber ganz dürr sind.“27 Diese Scheingläubigen können
in Krisenzeiten so plötzlich abfallen, wie der verfluchte Feigenbaum bei
Matthäus verdorrt. Sie werden dasselbe zu hören bekommen wie der un-
fruchtbare Feigenbaum.

Origenes gewinnt aber nicht nur dem matthäischen Motiv der Plötzlich-
keit einen tieferen Sinn ab, sondern auch der markinischen Bemerkung „Es
war nämlich nicht Feigenzeit.“ „Man könnte nun einwenden: Wenn es nicht

23 Zum Folgenden vgl. Orig., in Mt C. 16,26–29 (GCS 40 [10] 561–574). Einen knappen
Überblick über die Väterauslegungen unserer Perikope bietet V. Reichmann, Art. Feige: RAC
7 (1969) 640–689, hier 671–674.
24 U. Luz, Mt (s. Anm. 21) 202.
25 Das gilt auch für Ludolph von Sachsen, der diese Deutung mit detaillierter Allegorese aus-
führt (s. Anm. 20). Diese Allegorese bezieht sogar das „neben dem Weg“ und die im Text gar
nicht genannte Rinde des Baums mit ein.
26 Letztere klingt, vom Herausgeber unbemerkt, an in dem �να πλε�	να καρπ�ν 
�ρη (vgl.
Joh 15,2) (CGS 40, 566,6f).
27 Übersetzung: Origenes, Der Kommentar zum Evangelium nach Matthäus, eingeleitet, über-
setzt und mit Anmerkungen versehen von H.J. Vogt (BGL 30), 2. Teil. Stuttgart 1990, 209.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 438



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 439

Feigenzeit war, wie kann dann Jesus kommen und etwas an dem Feigen-
baum erwarten, und wie kann er zu Recht zu ihm sagen: ,In Ewigkeit soll
niemand Frucht von dir essen‘?“ Diesen Einwand hält Origenes im Gegen-
satz zu Chrysostomus durchaus nicht für unsinnig. Die auf den ersten Blick
irritierende Bemerkung des Evangelisten nimmt er vielmehr als Indiz für ei-
nen versteckten symbolischen Textsinn. Diesen findet er durch eine geist-
reiche Stichwortverknüpfung mit Gal 5,22. Dort sind nämlich die „Früchte“
des Heiligen Geistes aufgezählt: Liebe, Freude, Friede, Langmut usw. Alle
diese Tugenden geben ihre Frucht zu ihrer Zeit. Aber zur Zeit der Liebe zu
lieben ist keine Kunst, wohl aber wenn man von allen Seiten zum Hass auf-
gefordert wird. Und wer seinen Feind auch dann noch liebt, wenn dieser ihm
Übles antut, bringt Frucht, obwohl sozusagen nicht Feigenzeit ist. Entspre-
chendes gilt für die Freude. Es ist nicht schwer, die Frucht der Freude zu
bringen, wenn es keinen Grund zur Trauer gibt. Aber wenn alles zu Schmerz
und Niedergeschlagenheit ruft oder in Zeiten des Verkanntwerdens und der
Schikanen am „Freut euch jeder Zeit“ des Paulus festzuhalten (1 Thess
5,16), das heißt die Frucht der Freude bringen, auch wenn sozusagen nicht
Feigenzeit, d.h. in diesem Fall: nicht Freudenzeit, ist. Analoges gelte für die
übrigen Früchte des Heiligen Geistes. Gott fordert das Unerwartete und
Wunderbare von uns (parádoxa), nicht einfach das Übliche. Wenn wir
„gemäß dem Fleisch leben“, werden wir „sterben“, wie der Apostel lehrt
(Röm 8,13).

Die moralische Applikation der Folgezeit sah in der Bemerkung „Es war
aber nicht Feigenzeit“ lediglich ein Indiz, dass eine Symbolhandlung vor-
liegt, und beschränkte sich für die Metaphorisierung zumeist auf die Ele-
mente des Baums, der Blätter und der fehlenden Früchte. Jesus „schreckte
das Volk, das er im Wort lehrte, durch die Tat, damit niemand, der nur Blät-
ter, das heißt gerechte Worte ohne die Frucht der Werke, vorzuweisen hat, zu
Recht ,ausgehauen und ins Feuer geworfen‘ wird.“28

Man kann an diesem Beispiel sehen, wie die Allegorese vorgeht oder we-
nigstens vorgehen sollte. Sie basiert auf einer sorgfältigen Textlektüre, die
auch synoptische Differenzen nicht unbedingt harmonisiert, sondern für un-
terschiedliche Gedanken fruchtbar macht. Die Väter waren durchaus für Po-
lyphonie, solange es nicht zu unerträglichen Dissonanzen kam. Das wich-
tigste methodische Mittel zur Applikation und zum geistlichen Verständnis
ist die Assoziation sachlich verwandter Schriftstellen, meist über Stichwor-
te. Dabei kommt es häufig zu einer Metaphorisierung des Textes. Diese Me-
thode hat etwas von einem Spiel, aber das Spiel muss geregelt und von ei-

28 Ludolph von Sachsen, Vita Christi (s. Anm. 20) Zu „ausgehauen und ins Feuer geworfen“,
hier eine Anspielung auf das Jüngste Gericht, vgl. Mt 3,10; 7,19; Lk 13,7; Joh 15,6.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 439



Marius Reiser 440

nem sachgemäßen Gedanken gesteuert und kontrolliert sein. Im Fall des
Origenes führt die Verknüpfung mit Bibelstellen, an denen „Frucht“ tatsäch-
lich in einem metaphorischen Sinn gebraucht wird, dazu, dass die Bemer-
kung des Evangelisten „Es war nämlich nicht Feigenzeit“ ihrerseits zur me-
taphorischen Wendung wird, die potentiell verallgemeinerbar ist. Der Ge-
danke, den Origenes mit der metaphorischen Wendung „...obwohl (sozusa-
gen) nicht Feigenzeit war“ verbindet, ist es jedenfalls wert, bedacht und ge-
lebt zu werden. Sollten wir nicht wenigstens gelegentlich daran denken,
dass Jesus – vielleicht unversehens – auch zu uns kommt und sucht, ob er et-
was an uns findet? Und vielleicht nicht nur zur Feigenzeit. 

Ein eindrucksvolles Beispiel für eine sehr persönlich geprägte geistliche
Schriftlesung ist der Gedichtzyklus „Geistliches Jahr“ von Annette von
Droste-Hülshoff.29 Das Gedicht auf den Montag in der Karwoche handelt
„vom verdorrten Feigenbaume“.30 Die 23jährige Dichterin verfasste es im
Jahr 1820. Es ist als Dialog des Menschen mit dem verdorrten Feigenbaum
gestaltet:

„Wie stehst du doch so dürr und kahl,
Die trocknen Adern leer,
O Feigenbaum!
Ein Totenkranz von Blättern fahl
Hängt rasselnd um dich her
Wie Wellenschaum.“
„O Mensch, ich muß hier stehn, ich muß
Dich grüßen mit dem Todesgruß,
Daß du das Leben fassest,
Es nicht entlassest!“

„Wie halt ich denn das Leben fest,
Daß es mir nicht entrinnt,
O Feigenbaum?“
„O Mensch, der Wille ist das Best’,
Die wahre Treu‘ gewinnt!
Hältst du im Zaum
Die Hoffart und die Zweifelsucht,
Die Lauheit auch in guter Zucht,

29 Vgl. Annette von Droste-Hülshoff, Geistliches Jahr in Liedern auf alle Sonn- und Festtage,
in: Sämtliche Werke in zwei Bänden, hrsg. von B. Plachta und W. Woesler. Frankfurt a. M.
1994, Bd. 1, 353–508 mit Kommentar S. 822–874.
30 Abweichend von dem traditionell gelesenen Evangelium Joh. 12, 1–36 wählt die Droste die
Fortsetzung des Evangeliums vom Palmsonntag, und dies ganz passend, ereignet sich die
Szene doch ausdrücklich am folgenden Tag (vgl. Mt 21, 19f; Mk 11,12).

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 440



Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 441

Muß dir in diesem Treiben 
Das Leben bleiben.“

„Wie bist du denn so völlig tot,
So ganz und gar dahin,
O Feigenbaum?“
„O Mensch, wie üpp’ges Morgenrot
Ließ ich mein Leben ziehn
Am Erdensaum,
Und weh, und dachte nicht der Frucht!
Da hat mich Gott der Herr verflucht, 
Daß ich muß allem Leben
Ein Zeugnis geben.“

„Wer hat dir solches zubereit
Durch heimlichen Verrat,
O Feigenbaum?“
„O Mensch, des Herren Aug‘ sieht weit:
Es sieht des Würmleins Pfad
In Blattes Flaum!
Ihm kannst du nichts entdecken noch
Entziehn, er sieht und weiß es doch:
Es lag schon auf der Waage
Am ersten Tage.“

„Du starbest wohl vor langer Zeit,
Weil du so dürr und leer,
O Feigenbaum?“
„O Mensch, des Herren Hand reicht weit,
Und ist so schnell und schwer,
Du siehst es kaum!
Er nimmt dir seines Lebens Hauch,
Du mußt vergehn wie Dunst und Rauch,
Er braucht nicht Wort noch Stunden,
Du bist verschwunden.“

„Wo bleibt denn seine große Huld,
Was fruchtet denn die Reu’,
O Feigenbaum?“
„O Mensch, gedenk an seine Treu’!
Schau, in den Raum

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 441



Marius Reiser 442

Hat er mich gnadenvoll gestellt,
Daß ich durch seine weite Welt
Aus meines Elends Tiefe
Dir warnend riefe.“

„Steht denn kein Hoffen mehr bei dir,
Kein Hoffen in der Not,
O Feigenbaum?“
„O Mensch, kein Hoffen steht bei mir,
Denn ich bin tot, bin tot!
O Lebenstraum,
Hätt’ ich dein schweres Sein gefühlt,
Hätt’ ich nicht frech mit dir gespielt,
Ich stände nicht gerichtet,
Weh mir, vernichtet!“

Traditionell ist das Verständnis der biblischen Perikope im allegorischen
Sinn und seine moralische Applikation, in der der Feigenbaum zum war-
nenden Symbol wird: Das Leben kann verfehlt werden und zugrunde gehen,
wenn es ephemer und fruchtlos bleibt. Als Mittel, das zu verhindern, nennt
die zweite Strophe zunächst den „Willen“, der nach Franz von Sales alle
Seelenkräfte regiert: Gedächtnis, Verstand und Einbildungskraft,31 und die
„wahre Treue“, sodann das Zügeln der „Hoffart“ – wir würden heute eher
Stolz und Einbildung sagen –, der „Zweifelsucht“ und der „Lauheit“. Auf-
fällig in dieser Reihe durchaus traditioneller Elemente ist die Zweifelsucht,
die die Droste offenbar als schwerwiegende persönliche Schwäche emp-
fand, wie andere Stellen im selben Zyklus zeigen. Gemeint ist der Trieb, al-
les, auch Glaubensdinge, bis ins Letzte rational ergründen zu wollen, was
zur Aushöhlung des Glaubens führt. Die Erwähnung der „Lauheit“ ist wohl
bedingt durch die Assoziation des sachlich verwandten Gerichtsworts im
Mund des apokalyptischen Christus: „Ich kenne deine Werke: Du bist weder
kalt noch heiß! Wärest du doch kalt oder heiß! Weil du aber lau bist, weder
heiß noch kalt, will ich dich ausspeien aus meinem Mund“ (Offb 3,15f). 

Bemerkenswert ist, wie in diesem Gedicht daran festgehalten wird, dass
es für den einmal gerichteten Feigenbaum keine Hoffnung mehr gibt. Ganz
der katholischen Dogmatik entsprechend gilt für die Dichterin die reale
Möglichkeit eines unwiderruflich verfehlten Lebens, das weder die Reue
des Sünders noch die „große Huld“ Gottes mehr zum Guten wenden kann.

31 Franz von Sales, Abhandlung über die Gottesliebe – Theotimus, 2 Bde. Eichstätt und Wien
1957, Bd. 1, 50–57. Es handelt sich um die ersten drei grundlegenden Kapitel.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 442



Eben diese Möglichkeit ist es, die im Symbol des verdorrten Feigenbaums
warnend auftritt. Das Abgestorbene wird so von Gott „gnadenvoll“ in den
Raum gestellt, um „allem Leben ein Zeugnis“ zu geben. Die Härte solcher
Gerichtsworte Jesu hat niemand stärker empfunden als die Droste selbst. In
dem neunzehn Jahre später entstandenen Gedicht auf den 11. Sonntag nach
Pfingsten heißt es:

Fürwahr, ich muß in deinem heilgen Buch
Viel mehr nach deiner Liebe Zeichen suchen,
Als wo dein Eifer spricht und, weh, dein Fluch.
Ich knicke wie ein Halm, hör ich dich fluchen;
Nicht heilsam aufgerüttelt, todesmatt
Lieg ich am Grunde wie ein dürres Blatt.

Harte Gerichtsworte und Höllenpredigten sind nichts für empfindsame,
skrupulöse Seelen, die von ihnen nicht „heilsam aufgerüttelt“, sondern wie
Halme geknickt werden. So konnte die ehrliche Seele der Droste beides fest-
halten: die Radikalität des Evangeliums, die kein freches Spielen mit dem
„Lebenstraum“ zulässt, und die unbedingte Liebe dessen, „der das krumme
Rohr nicht knickt, / am Docht das Fünkchen nicht zerdrückt“.32

Die wenigen Beispiele einer spirituellen Textlektüre, die der herkömmli-
chen Hermeneutik und der Methode einer symbolischen Auslegung und
Applikation verpflichtet sind, haben gezeigt, welche Möglichkeiten einer
durchaus textgerechten Aktualisierung diese Art der Lektüre auch heute
noch birgt.33 Sie gehört nicht zum alten Eisen, im Gegenteil, für eine per-
sönliche Befreundung und Auseinandersetzung mit den biblischen Texten
ist sie unerlässlich.

Hat die spirituelle Exegese eine eigene Methode? 443

32 A. von Droste-Hülshoff, Geistliches Jahr, Am 17. Sonntag nach Pfingsten. Vgl. Mt 12,20 =
Jes 42,3. Dieselbe Schriftstelle auch im Gedicht auf den 1. Fastensonntag: „Du verlöschest
nicht den Docht, der glühet, / und zerbrichst nicht das geknickte Rohr.”
33 Hier sei wenigstens noch erwähnt, dass auch der einst berühmte Pater Leppich unseren Text
auf seine Art aktualisiert hat: „Christus und die Passivisten“, in: Pater Leppich, Christus auf
der Reeperbahn. Düsseldorf 1956, 30f. Auch er assoziiert Offb 3,15f.

430  05.10.2004  12:06 Uhr  Seite 443


