
Die Lebensmacht des Gotteswortes 
in der Ohnmacht des Verstummens – 
Prophetie bei Gertrud von Helfta
Hildegund Keul, Bonn/Würzburg

Gertrud die Große, eine Mystikerin aus dem 13. Jh. (1256-1302), wird in der
katholischen Kirche als Heilige verehrt. Heiligenverehrung ist jedoch nicht zu
verwechseln mit Personenkult. Sie betreibt keine trübsinnige Reminiszenz an
frühere Epochen, die nur das Ressentiment der eigenen Zeit gegenüber nährt.
Heilige werden verehrt, weil und insofern sie in den Herausforderungen der
Gegenwart etwas zu sagen haben. Bei Gertrud von Helfta ist von großem Vor-
teil, dass sie zwei Bücher geschrieben hat, die heute noch verfügbar sind: den
„Legatus Divinae Pietatis“, „Gesandter der göttlichen Liebe”, der allerdings
nur teilweise aus ihrer eigenen Feder stammt; und die „Geistlichen Übungen“,
die „Exercitia spiritualia“.1 Sie bieten der Systematischen Theologie die Mög-
lichkeit herauszuarbeiten, in welchen Fragen die Mystikerin von damals heute
eine Autorität darstellt. Wie sich im Folgenden zeigt, kann die Sprachkraft ih-
res Werkes einen Beitrag dazu leisten, dass sich Theologie und Kirche in den
Umbrüchen der heutigen Zeit bewähren. Denn die heilige Gertrud bringt ein
theologisches Problem von pastoraler Tragweite zur Sprache: die Lebens-
macht des Gotteswortes in der Not menschlichen Lebens.

Die Frage nach der Lebensmacht des Gotteswortes stellt sich zunächst in einer Berufungsge-
schichte, die Gertruds Biografin im 1. Buch des „Legatus“ wiedergibt. Gertrud befürchtet, dass
sie sich im seelsorglichen Gespräch mit der Binde- und Lösegewalt etwas anmaßt, das ihr nicht
zusteht. Daraufhin vollzieht Christus eine Symbolhandlung: „Und ihre [Gertruds] Zunge
berührend, spricht er: ,Sieh, ich habe meine Worte in deinen Mund gelegt, und ich bestätige in
meiner Wahrheit alle Worte, die du, angetrieben von meinem Geist, irgend jemandem in meinen
Namen sagen wirst‘ “ (Legatus I, 14). Der anonymen Mitschwester, die diese Berufung auf-
zeichnet, erscheint das Thema heikel. Sie schreibt: „ich habe dies unter ziemlich schwierigen
Umständen aufgespürt; es war, als hätte es unter einem schweren Stein eingeschlossen gelegen.“
(ebd.) Christus legt das Wort Gottes in den Mund einer Frau. Ein großer Stein muss weggerollt
werden, damit diese verschwiegene Wahrheit zur Sprache kommt. Zugleich weiß die Biografin,
dass sie diese Berufung nicht verschweigen darf. Zur Formulierung der unerhörten Angelegen-
heit greift sie auf Jeremia zurück. Auch dieser Prophet hat Einwendungen gegen seine Berufung:
„Ach, mein Gott, Jahwe, ich kann doch nicht reden, ich bin ja noch so jung.“ (Jer 1,6) Daraufhin

1 Neben der lateinisch-französischen Ausgabe in den Sources Chrétiennes (N0 127, 139, 143,
255, 331. 1967–1986) gibt es verschiedene deutsche Übersetzungen. Im Folgenden werden ver-
wendet: Gertrud von Helfta: Gesandter der Göttlichen Liebe. Übersetzt von J. Lanczkowski.
Heidelberg 1989 (= Legatus); Gertrud von Helfta: Exercitia spiritualia – Geistliche Übungen.
Hrsg. von S. Ringler. Elberfeld  2001 (= Exercitia).

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 444



Prophetie bei Gertrud von Helfta 445

vollzieht Gott die Zeichenhandlung: „Und Jahwe streckte seine Hand aus und rührte meinen
Mund an und sprach zu mir: Siehe, ich lege meine Worte in deinen Mund. Siehe, ich setze dich
heute über Völker und Königreiche, dass du ausreißen und einreißen, zerstören und verderben
sollst und bauen und pflanzen.“ (Jer 1,9–10)

Mit der Berufung wird Gertrud in die jüdisch-christliche Tradition der Pro-
phetie gestellt. Die Berufung zielt auf das Wort Gottes, das aus ihrem Mund zur
Welt kommen will.2 Prophetin des Gotteswortes zu sein, ist jedoch eine heikle
Angelegenheit. Denn das Wort Gottes stellt im Leben von Menschen eine
Macht dar: es kann binden und lösen, ausreißen und aufbauen, zerstören und
pflanzen. Diese unerhörte Wirkmacht, mit der es Gertrud als Prophetin zu tun
hat, stellt für den Menschen eine Überforderung dar. Die Zusage Gottes er-
scheint deswegen auch als Zumutung, vor der Gertrud und ihre Mitschwester
zurückschrecken. Die Berufung zur Prophetie kann einer durchaus die Sprache
verschlagen.

1. Die Sprache zerbricht – eine Ohnmachtserfahrung heutiger Gottesrede

Die Frage nach dem Wort Gottes und der Sprache der Menschen ist auch heu-
te noch theologisch virulent und pastoral entscheidend.3 Das Wort Gottes wird
von Menschen zum Thema und damit präsent gemacht, oder es kommt nicht
zur Sprache. Aber welche Sprache ist hier zugkräftig und wirklich fähig, Gott
zu Wort kommen zu lassen? An diesem Punkt setzt das an, was das 2. Vatika-
num das prophetische Amt aller Gläubigen nennt (vgl. Kirchenkonstitution LG
31). Hier geht es um das Zeugnis des Lebens und die „Gnade des Wortes“ (LG
35), die innerlich miteinander verbunden sind. Im eigenen Leben gilt es, nach

2 Häufig wird diese Textstelle allein auf die Sündenvergebung bezogen (vgl. G. J. Lewis, Das
Gottes- und Menschenbild im Werk der mittelalterlichen Mystikerin Gertrud von Helfta, in: Geist
und Leben 63 (1990),  53–69). Allerdings ist zu bedenken, dass hier im Rückbezug auf Jeremia
eine prophetische Berufung zur Sprache kommt. Diese Berufung bezieht sich nicht allein auf die
Sündenvergebung, sondern auf die Lebensmacht des Gotteswortes im Mund des Propheten / der
Prophetin. 
Was die Frage nach Gertrud als „priesterlichen Menschen“ angeht, die Lewis stellt, so ist die Un-
terscheidung des zweiten Vatikanischen Konzils zwischen dem gemeinsamen Priestertum aller
Gläubigen und dem hierarchischen Priestertum des Dienstes (vgl. Lumen Gentium 10) hilfreich.
Gertrud von Helfta verfügt im 13. Jh. noch nicht über diese Unterscheidung, so dass die Beru-
fungsberichte des Legatus in beide Richtungen interpretiert werden können. Die Unterscheidung
des 2. Vatikanischen Konzils ist ein Fortschritt, der theologische Fragen wirklich klärt. Gertrud
geht es nicht um die Sündenvergebung in der Beichte, die zum hierarchischen Dienstamt gehört,
sondern um die Lebensmacht des Gotteswortes insgesamt, in deren Dienst alle Gläubigen stehen.
3 Das Bistum Magdeburg hat 2002 seine Bistumswallfahrt unter das Motto gestellt: „Gottes Wort
in deinem Mund.“ Dies geschah mit ausdrücklichem Bezug auf die prophetische Berufung Ger-
truds, deren 700. Todestag in diesem Jahr gefeiert wurde. Die Wallfahrt diente der Ermutigung,
das Wort Gottes zur Sprache zu bringen.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 445



Hildegund Keul 446

der Wahrheit des christlichen Glaubens zu suchen und sie auch zu vertreten.
Gott wird zur Sprache gebracht, indem die Bedeutung des Evangeliums in den
gegenwärtigen Lebensproblemen benannt wird. Aber gerade mit diesem „Zur-
Sprache-bringen“ haben die Gläubigen heute vielerorts Schwierigkeiten. Sie
fühlen sich von ihrer Berufung zum Wort überfordert. Bei der Frage, wo das
Wort Gottes heute spricht und was es sagt, macht sich Ratlosigkeit breit.4

Die pastorale Situation der Gegenwart ist von der Schwierigkeit gezeichnet, das Wort Gottes
gegenwärtig, das heißt in den Brüchen der eigenen Zeit, zur Sprache zu bringen. Dies zeigt sich
besonders im Dialog der Generationen wie im Dialog mit Nichtchristen. Der Dialog der Genera-
tionen ist in der deutschen Kirche in die Krise geraten. Die Großeltern, die den christlichen Glau-
ben als Segen erfahren haben, können ihren Glauben oft nicht mehr so zur Sprache bringen, dass
er den jungen Menschen die eigene Lebenswelt erschließt. Ältere Frauen leiden besonders an die-
ser Situation und erleben sie als schmerzliches Versagen. Zugleich führt dieses Scheitern zu ei-
nem Riss im eigenen Glauben. Wenn ich nicht mehr sagen kann, was der Glaube heute bedeutet,
was bedeutet er dann überhaupt noch? Umgekehrt merkt die junge Generation, dass die Tradition
einen Schatz birgt, der ihr aber nur schwer zugänglich ist, weil er in einer Sprache spricht, der in
ihrer Lebenssituation nicht greift. Die Jugendlichen im Bistum Magdeburg benennen ihre
Sprachlosigkeit im Glauben als ein Schlüsselproblem.5

Ein zweites Feld prophetischer Herausforderung ist der Dialog von Gläubigen mit Menschen,
denen die christliche Religion fremd ist. Die meisten Menschen in den östlichen Bundesländern
halten die Gottesfrage für bedeutungslos. Sie fragen entweder gar nicht oder skeptisch oder neu-
gierig nach, wer denn Gott sein soll. Hierauf in einer alltäglichen Situation zu antworten – am Ar-
beitsplatz oder über den Gartenzaun hinweg – ist schwierig. Aber an den Brüchen des Lebens, wo
sich ein Abgrund auftut, verschlägt es einer dann ganz die Sprache. Es ist schwer zu benennen,
was das Evangelium vom Reich Gottes hier konkret besagt.

In der Pastoral breitet sich eine Sprachlosigkeit aus, die für die heutige Si-
tuation der Gottesrede markant ist. Hier handelt es sich nicht nur um persönli-
ches Versagen, sondern es zeigt sich ein Umbruch in der Gottesrede. Zwischen
der innerkirchlich-religiösen Sprache einerseits und der säkular-alltäglichen
Sprache andererseits gibt es eine Kluft, die auch die Kirche selbst durchzieht.
Wer sich aktiv an ihrem Leben beteiligt, lebt in zwei Sprachwelten, die oft un-
verbunden nebeneinander stehen. Was hat das, was in der vertrauten religiösen

4 Bischof Joachim Wanke (Erfurt) stellt zur pastoralen Situation fest: „Zu den grundlegenden
Hemmnissen für eine missionarische Präsenz des Evangeliums in der Profangesellschaft gehört
die verbreitete Unfähigkeit vieler Christen, ihrem Glauben eine überzeugende ‚Sprachgestalt‘ zu
geben.“ (J. Wanke, Das Evangelium auf den Leuchter stellen. Überlegungen zur missionarischen
Präsenz der Kirche in der Gesellschaft, in: M. Entrich / J. Wanke (Hrsg.), In fremder Welt zu
Hause. Anstöße für eine neue Pastoral. Stuttgart 2001, 25.) Er benennt die Sprachlosigkeit und
schlägt „vermehrt ermutigende und begleitende Hinführungen zu einer neuen bzw. vertieften re-
ligiösen Sprach- und Zeichenkompetenz für die heutige Zeit“ vor.
5 In Magdeburg wurde 2000 – 2004 ein „Pastorales Zukunftsgespräch“ geführt, in dessen erster
Phase eine Problembenennung aller erfolgte, die sich zu Wort melden wollten. Bei diesen Rück-
meldungen wird als zentrales Problem genannt: „Über den Glauben redet keiner mit uns.“ Sor-
gen macht: „die Kluft zwischen Glauben und Gottesdienst auf der einen und Alltagsleben und
Entscheidungen auf der anderen Seite“; „schwindendes Engagement der Glaubensvermittlung in
den Familien“; „Ich sorge mich um den Glauben meiner Kinder und Enkel.“ 

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 446



Prophetie bei Gertrud von Helfta 447

Sprache gesagt wird, in der Welt der Arbeit und des Berufs zu sagen? Wie kann
Gott hier zum Thema gemacht werden – in den Sorgen der Menschen um ihre
Zukunft; mit ihrer Hoffnungslosigkeit in einem desaströsen Arbeitsmarkt; in
der Trostlosigkeit persönlicher Schicksale? Wie kann hier der christlichen
Hoffnung das Wort geredet werden? Die Kirche befindet sich in einer parado-
xen Situation. Sie hält mit der Bibel das Wort Gottes in Händen. Aber was die-
ses Wort heute zu sagen hat, stellt ein Problem dar. Mit einer reichen Sprach-
tradition sprachlos zu werden, ist schmerzlich. Viele Menschen fühlen sich
ohnmächtig diesem Versagen ausgeliefert. Sie verstummen, bevor überhaupt
ein Wort gesagt ist. Diese Herausforderung der christlichen Gottesrede stellt
einen gewichtigen Grund dar, sich mit der Prophetie Gertruds von Helfta aus-
einanderzusetzen. Prophetie ist nämlich nicht Wahrsagerei, die das Blaue vom
Himmel redet, sondern sie ist das Wort, das die Zeichen der Zeit im Licht des
Evangeliums zur Sprache bringt. Sie macht sich dem Geheimnis des Lebens
auf die Spur, das sich an den Grenzen des Todes offenbart und gerade hier sei-
ne Wirkmacht entfaltet.

2. Der Lebensmacht des Wortes auf der Spur – Prophetie in den Brüchen
der Zeit

Gertrud von Helfta ist eine Prophetin. Nun könnte man meinen, dass sie des-
wegen nichts zur heutigen Sprachlosigkeit zu sagen hätte. Aber das Gegenteil
ist der Fall. Schon im Alten Testament gehören das Verstummen und die Pro-
phetie zusammen. Am Dornbusch sagt Mose: „Aber Herr, ich bin keiner, der
gut reden kann, weder gestern noch vorgestern noch seitdem du mit deinem
Knecht sprichst. Mein Mund und meine Zunge sind nämlich schwerfällig.“ (Ex
4,10) Aber obwohl Mose eine lahme Zunge hat und Jeremia sich für zu jung
hält, müssen sie öffentlich das Wort ergreifen. Denn dieses Wort liegt nicht in
ihrer Verfügungsgewalt. Es beginnt dort zu sprechen, wo Menschen in der
Ohnmacht ihres Lebens verstummen: in der Knechtschaft Israels, in der Dro-
hung des Exils, wo Unrecht und Gewalt herrschen. Gertrud führt diese bibli-
sche Tradition weiter. Sie verleiht dem Wort Gottes Zugkraft, indem sie sich
ihm in den Brüchen ihrer Zeit auf die Spur macht.

Das Exerzitienbuch als Alphabet der Liebe – Gertruds Vision eines 
begeisterten Lebens

Gertrud von Helfta hat zwei Werke verfasst: den „Legatus Divinae Pietatis“,
der in der christlichen Spiritualitätsgeschichte sehr bekannt und geschätzt ist;
sowie die „Exercitia Spiritualia“, die bisher eher als Nebenwerk galten. Seit

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 447



Hildegund Keul 448

2001 liegen diese Exercitia in einer neuen lateinisch-deutschen Ausgabe vor,
und deren Übersetzer und Herausgeber Siegfried Ringler stellt fest, dass die
Bedeutung dieses Werkes verkannt wurde. Es ist keineswegs ein Anhang des
Legatus, sondern „ein Hauptwerk der mittelalterlichen Mystik.6 Wie im Fol-
genden gezeigt wird, leistet Gertrud mit ihren „Exercitia Spiritualia“ einen pro-
phetischen Beitrag zur Geburt des Gotteswortes, das in der Mühsal des Alltags
die Quelle des Lebens erschließt.

Gertrud schreibt ihre Exercitia besonders für Frauenklöster und Beginen-
häuser; mit einigen von ihnen steht ihr Kloster in regem Kontakt.7 Die Mysti-
kerin tut dies mit Unterstützung, vielleicht sogar im Auftrag ihres Konvents.
Denn ohne dessen Zustimmung könnte Gertrud gar nicht schreiben, geschwei-
ge denn veröffentlichen. Um schreiben zu können, braucht sie Pergament, ei-
nen Schreibort sowie zumindest eine gewisse zeitliche Freistellung. Die Pro-
duktion von Büchern ist im 13. Jh. in doppeltem Sinn des Wortes wertvoll und
teuer. Das Buch „bleibt bis tief ins Hochmittelalter hinein ein Gegenstand der
Verehrung und des Respekts, ein Numinosum [...], ganz abgesehen von der
Kostbarkeit im materiellen Sinn.“8 Bücher rühren an das Geheimnis der Schöp-
fung durch Gottes Wort „Es werde“. Auch die Erlösung durch Christus wird
mit dem Johannesevangelium „als ein Aussprechen des göttlichen Wortes“9

verstanden. Wegen des Respekts der Menschen vor dem Buch schreibt im Mit-
telalter niemand ohne triftigen Grund. Bei Gertrud liegt dieser Grund in dem
tiefgreifenden Umbruch, den die Seelsorge in Frauenklöstern ihrer Zeit durch-
macht.

Im 13. Jahrhundert bringt die Armutsbewegung das tradierte Ordensgefüge
ins Wanken. In einer Welt, „die zunehmend vom Geld durchdrungen war, die
immer wohlhabender wurde, die sich mit Freuden schmückte, sich an Vergnü-
gungen gewöhnte, entstanden die gegenläufigen Vorbilder der Vollkommen-
heit in der Armut, der Einsamkeit und der totalen Entblößung.“10 Frauen grün-
den neue geistliche (Beginen-)Gemeinschaften und Klöster,11 die einen unge-
heuren Zustrom erleben. Dieser Aufbruch weckt Hoffnungen, aber auch Be-
fürchtungen. Welche Richtung werden die Neugründungen einschlagen; sind
sie bereit, sich der Kirchenleitung zu unterwerfen; können und wollen die

6 S. Ringler: Einführung, in: Gertrud von Helfta: Exercitia spiritualia – Geistliche Übungen. La-
teinisch – Deutsch. Elberfeld 2001,  10.
7 Vgl. M. Bangert, Demut in Freiheit. Studien zur Geistlichen Lehre im Werk Gertruds von
Helfta. Würzburg 1997, 25.
8 M. Wehrli, Geschichte der deutschen Literatur im Mittelalter. 3. Aufl. Stuttgart 1997, 53.
9 Ebd. 50.
10 G. Duby, Die Zeit der Kathedralen. Kunst und Gesellschaft 980–1420. Übersetzt von Grete
Osterwald. 4. Aufl. Frankfurt 1997, 205.
11 Vgl. P. Dinzelbacher, Mittelalterliche Frauenmystik. Paderborn 1993; B. McGinn,  Die Mystik
im Abendland, Bd. III: Blüte – Männer und Frauen der neuen Mystik (1200–1350). Freiburg i.Br.
1999.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 448



Prophetie bei Gertrud von Helfta 449

Frauen überhaupt ein Leben nach den evangelischen Räten führen? Darüber
hinaus ist das 13. Jh. eine Zeit theologischer Auseinandersetzungen, die nicht
nur an den scholastischen Lehrstühlen und in Synoden, sondern auch in der Ar-
mutsbewegung auf den Straßen und Gassen der Städte ausgetragen werden.12

Differenzen entstehen, Konflikte brechen auf, Schwärmertum und Fundamen-
talismus liegen in der Luft. Viele Menschen sehen Gründe genug, den Frauen
skeptisch gegenüber zu stehen, zumal in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhun-
derts gegen die Beginen ein Häresievorwurf erhoben wird.

Überfüllte Frauenklöster; Frauenklöster ohne spezielle Ordenszugehörigkeit (wie das Kloster
Helfta, das zwar nach der Zisterzienserregel lebt, aber nicht in den Orden inkorporiert ist; vgl.
Bangert 1997, 24); die Unruhe der Beginenbewegung; das Entstehen neuer religiöser Gruppen –
sie führen das geistliche Leben in eine brisante Situation, zumal die Frauen aus allen Ständen der
Gesellschaft stammen und damit das mittelalterliche Ständesystem in Frage stellen. Triebfeder
des Aufbruchs ist eine anhaltende Begeisterung für das geistliche Leben. Aber es ist noch unklar,
welche Richtung die differenten Bewegungen nehmen werden. Die Frauen verfügen noch nicht
über eine Sprache, die ihrer Begeisterung eine klare Orientierung gibt. Die Verkündigung des
Gotteswortes gerät in die Krise. In dieser Situation liegt es nahe, dass sich die Orden engagieren
und die Bewegung in bestimmte geistliche Bahnen zu lenken versuchen. Allerdings gehen die
eher an Männern orientierten Orden auf Distanz. Sie sind von dem Schrecken gebannt, dass sie
nun die Seelsorge und Sakramentenversorgung der Frauen bewerkstelligen müssen. Schon 1228
hatte das Generalkapitel von Cîteaux beschlossen, keine weiteren Frauenklöster aufzunehmen.
Aber während einige Männerklöster eher zurückhaltend sind, werden Frauenklöster aktiv. Dies
zeigt sich im Kloster Helfta. Obwohl es zunächst klein und unbedeutend ist, entsteht hier ein
idealer Ort, um der differenten Frauenbewegung eine gemeinsame Richtung zu geben. Denn
Helfta ist ein Kloster mit theologischem Niveau und Begeisterung für das kontemplative Leben.
Seine Schwestern arbeiten in der Seelsorge und verleihen dem Wort Gottes visionäre Zugkraft.
In diesem Kloster verfasst Gertrud ein Werk, in dem die geistliche Bewegung zu ihrer Sprache
kommt. Dabei spielen die Exercitia eine besondere Rolle. Gertrud schreibt hier keinen Traktat,
sondern sie bietet etwas an, was die Frauen ihrer Zeit not-wendig brauchen: Geistliche Übungen.
Dass Gertrud diese Form wählt, ist geradezu genial. Als Mystikerin beantwortet sie die seelsorg-
liche Herausforderung ihrer Zeit, indem sie sagt, was Frauen tun können, um sich an die Lebens-
macht des Gotteswortes zu binden. Sie gibt den Klöstern, die sich in einer bedrängten Situation
befinden, das sprachliche Handwerkszeug, mit dem sie ihrem Leben geistliche Orientierung ge-
ben. Damit wirkt Gertrud der Gefahr entgegen, dass der Aufbruch des geistlichen Lebens nur ein
kurzes Aufflammen ist, das bald wie ein Strohfeuer verglüht.

Die Entstehung der Exercitia Spiritualia ist von diesem geschichtlichen Ort
her zu begreifen. Sie sind die Worte einer Frau, die anderen Frauen (und Män-
nern) den Zugang zur Lebensmacht des Gotteswortes eröffnen. „Komm, heili-
ger Geist, Lebenshauch, komm, o Gott-Liebe: erfülle mein Herz, denn – wehe!
– von allem Guten ist es leer. Entzünde mich, zu lieben dich! Erleuchte mich,
zu erkennen dich! Ziehe zu dir mich, erfreut zu werden durch dich! Errege
mich, zu genießen dich!“ (Exercitia II, 24–36) Gertrud steht in der Seelsorge

12 Vgl. H. Keul, Verschwiegene Gottesrede. Die Mystik der Begine Mechthild von Magdeburg.
Innsbruck 2004.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 449



Hildegund Keul 450

ihres Klosters vor Problemen, wie sie auch andere Klöster umtreiben. Viele
Frauen, die von ihren Eltern ins Kloster gegeben werden oder die aus eigener
Begeisterung diesen Weg einschlagen, geraten in eine Krise – wegen eines
schweren, zermürbenden Alltags oder aufgrund besonderer Ereignisse, die die-
se Lebensform in Frage stellen. Gertrud stellt solchen Krisen eine christliche
Vision vom Leben entgegen, das aus der Geistkraft der Liebe lebt. 

„O Gott-Liebe, jeder, der dich nicht liebt und schätzt, ist stumm und sprach-
los wie ein Kind. Und der allein macht Fortschritte, der dir ganz anhanget und
dich allein unablässig liebt.“ (Exercitia V, 359) Im geistlichen Leben ist der
Mensch zunächst sprachlos und stumm. Sprachfähig macht allein die Liebe.
Dieser Zusammenhang von Gott, Liebe und Wort ist für die Mystik Gertruds
grundlegend. Wo das Leben zu verdorren droht, gibt es nur eine Macht, die die-
ser schleichenden Zerstörung Einhalt gebietet: Die Liebe zum Leben. Gertrud
von Helfta macht sich der Kraft auf die Spur, die diese Liebe weckt und ihr
Atem und Stimme verleiht. „Zur Terz bete zum Herrn, daß er mit den lebendi-
gen Buchstaben seines Geisthauchs deinem Herzen einschreibe das feurige
Gesetz seiner göttlichen Liebe, daß du unzertrennlich ihm anhangest zu allen
Stunden.“ (Exercitia V, 328ff) In der Liebe zum Leben ist spiritus am Werk, die
Geistkraft Gottes, die die Schöpfung ins Leben ruft. In der Übung zur Er-
weckung der Liebe bittet die Mystikerin, dass Gott sie das Alphabet der Liebe
lehre. Diese Bitte ist das Herz der Exerzitien und ein Höhepunkt christlicher
Mystik: 

„O Gott-Liebe, wie gegenwärtig bist du denen, die dich suchen, wie süß, wie liebenswürdig
denen, die zu dir kommen und dich finden. O, wenn du nun vor mir ausbreiten würdest dein be-
wundernswertes Alphabet, auf daß mein Herz, mit dir gemeinsam, sich unterziehe einem einzi-
gen Studium. Sagen sollst du mir nun in lebendiger Erfahrung, was das ist oder welcher Art es
sei: das Alpha deiner schönen Liebe und Neigung, das glorreich die erste Stelle einnimmt. Auch
verheimliche mir nicht, was reiche Fülle gibt allen Generationen: das Beta deiner kaiserlichen
Weisheit, das uns Frucht bringt. Mit dem Finger deines Geisthauchs zeige mir mit lieber Sorgfalt
und mit Bild und Siegelzeichen einzeln jeden Buchstaben deiner innigen Liebe: auf daß ich – dei-
ne süßen Gaben schon bis zum Mark vorkostend – diese Buchstaben in Wahrheit mit des Herzens
reinem Auge ausforsche und durchleuchte, sie erlerne, sie wissen und sie voll und ganz, soweit
es hier in diesem Leben sein darf, neu vertieft erkenne: diese Buchstaben deiner innigen Liebe.
Lehre mich im Zusammenwirken mit deinem Geisthauch das Tau, das Zeichen höchster Voll-
kommenheit, und führe mich hin zum Omega voller Vollendung. Mach, daß ich in diesem Leben
deine Schrift, die voll von inniger Liebe und Neigung, so vollkommen erlerne, daß in mir kein
einziges Jota leer bleibt und nicht erfüllt ist von deiner innigen Liebe.“ (Exercitia V, 335) 

Das Studium des Gotteswortes ist ein Exerzitium der Liebe. Deswegen sind
Gertruds Exercitia eine Einübung in das Alphabet der Liebe. Sie rufen den spi-
ritus an, der das Geheimnis des Lebens mitten in der Zerrissenheit des Alltags,
in menschlichen Konflikten und geschichtlichen Umbrüchen offenbart. Das
Geheimnis des Lebens ist nicht in ferner Ewigkeit verschlossen, sondern in der
Alltäglichkeit des Lebens wirksam. Siegfried Ringler betont zu Recht, dass die

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 450



Prophetie bei Gertrud von Helfta 451

Exerzitien Gertruds „in der Hoffnung auf die Rückkehr in die ewige Heimat,
auf ein Leben in und mit Gott hier auf Erden“ zielen13. Das Geheimnis des Le-
bens offenbart sich, wo Menschen dem Alltag beharrlich das Leben abringen.
Dies geschieht in der Kraft des spiritus, der den Tod aus der Macht der Liebe
überwindet. In ihren Exercitia zeigt Gertrud sich als Exerzitienmeisterin, die
der göttlichen Liebe das Wort redet.

Das Sakrament des Wortes – Gott kommt zur Sprache im Umbruch 
der Zeit 

Gertruds Exerzitien sind eine Einübung in die Liebe. Sie entwerfen die Vision
eines begeisterten Lebens, das sich den Brüchen des Alltags zu stellen vermag.
Denn dieses Leben folgt dem spiritus, dem Lebensgeist, der die Gottesliebe
weckt. Wie in der jüdisch-christlichen Tradition insgesamt stehen auch bei
Gertrud Lebensatem und Liebe, Sprache und Gottesgeist in engem Zusam-
menhang.14 Bereits im Ersten Testament ist Ruach die Lebenskraft Gottes, die
Menschen Atem und Stimme verleiht. Sie lässt das verstummte Leben zu Wort
kommen. Prophetie wiederum steht im Dienst dieses beGEISTerten Wortes,
das im Verstummen die Lebensmacht Gottes freisetzt. Im Christentum wird
diese Geistlehre zugespitzt, weil Christus, das Wort Gottes, Fleisch wird. Die
Begegnung mit Christus, dem Bräutigam, ist in der Mystik deswegen die Be-
gegnung mit dem lebenschaffenden Wort Gottes. „O Liebe, dich zu genießen,
das ist, wenn das göttliche Wort und die Seele sich in größter Huld und Würde
inniglich verbinden, bewirkt durch die vollkommene Einigung mit Gott.“
(Exercitia V, 126). Wo sich das göttliche Wort und die Seele berühren, ge-
schieht die unio mystica.

Diese unio mystica, die Berührung von Wort und Seele, ist das Herz der
Mystik. Dabei handelt es sich nicht um ein abstraktes Wort, sondern um das
Wort Gottes, das dem verstummten Leben zur Sprache verhilft. Das Geheimnis
des Lebens offenbart sich als die Liebe, die Menschen in ihrer Niedergeschla-
genheit die Kraft der Auferstehung verleiht. Diese Macht des Gotteswortes
liegt nicht in der Verfügungsgewalt eines Menschen. Vielmehr offenbart es
sich selbst in der Not, die Menschen sprachlos macht. Hier zeigt es sich als un-
verfügbares Geheimnis. Kein Mensch kann diese Macht erzwingen, denn sie
fließt gerade dort, wo Menschen in Bedrängnis sind. Aber Menschen können
sich an diese Macht binden, die sich in der Not ihres Lebens zeigt. Wer sich an
diese Macht bindet, dem oder der fließt die Lebensmacht Gottes zu. Die Exer-

13 S. Ringler (Anm. 6), 17.
14 „Durch das Wort Jahwes wurden die Himmel geschaffen, ihr ganzes Heer durch die Ruach sei-
nes Mundes.“ (Ps 33,6) Im Buch Hosea wird der Prophet „Mann Ruachs“ genannt (Hos 9,7). –
Zur Bedeutung von ruach als göttlichem Lebensgeist und Atem vgl. S. Schroer/T. Staubli: Die
Körpersymbolik der Bibel. Darmstadt 1998, 243–247.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 451



Hildegund Keul 452

zitien Gertruds dienen diesem Ziel. Sie stellen die Worte zur Verfügung, mit de-
nen Menschen sich an das Geheimnis ihres Lebens erinnern und sich ihm ver-
schreiben. Gertrud bittet: „Fac me [...] sacramentum fidei sacrae tanquam fasci-
culum myrrhae in pectore meo“ (Exercitia I, 157) – „Mach, [...] daß ich den
Treueid des heiligen Glaubens wie ein Myrrhenbüschel an meiner Brust ständig
bei mir führe“. Ringler übersetzt hier sacramentum mit Treueid. Er greift auf die
säkulare Herkunft des lateinischen Wortes zurück, das „Fahneneid“ bedeutet
und in der römischen Gesellschaft die Treueverpflichtung der Soldaten be-
zeichnet.

Die Übersetzung ist einerseits treffend, denn wer die Lebensmacht des Got-
teswortes erfahren hat, will nicht mehr von ihm loslassen, sondern will sich
ihm zutiefst verbinden. Deswegen leistet die Mystikerin einen Treueid. Sie ver-
schreibt sich der Liebe als dem Geheimnis ihres Lebens. Sie gibt ihr Wort, dass
sie an diese Liebe Gottes glaubt und aus ihr lebt. Andererseits geht in der deut-
schen Übersetzung die Bezeichnung dieses Aktes als Sakrament verloren. Da-
mit rückt der Zusammenhang von Mystik und Sakrament, der in der Gertrud-
Forschung insgesamt kaum beachtet wird,15 erneut aus dem Blick. Weil die
Mystik die Vereinigung von Gott und Mensch (unio mystica) anstrebt, geht es
in ihr um die sakramentale Dimension des Lebens. Schon die Wortgeschichte
verweist hierauf, denn das lateinische Wort sacramentum ist im frühen Chri-
stentum die Übersetzung des griechischen mysterion.16 Es bezeichnet den
Treueid auf das Geheimnis des Lebens, das sich in Christus als die Liebe of-
fenbart. Später wird in der Sakramentenlehre unterschieden zwischen einem
engen Sakramentenbegriff, der seit dem Mittelalter die sieben Sakramente
meint; und einem weiten Begriff, den das 2. Vatikanische Konzil definiert:
„Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das heißt Zeichen und
Werkzeug für die innigste Vereinigung mit Gott wie für die Einheit der ganzen

14 Susanne Köbele behandelt die unio sacramentalis der Eucharistiefeier, geht aber nicht auf den
Zusammenhang von Mystik und Sakrament ein (vgl. S. Köbele, Bilder der unbegriffenen Wahr-
heit. Zur Struktur mystischer Rede im Spannungsfeld von Latein und Volkssprache (Bibliotheca
Germanica 30). Tübingen 1993, 112–115).
15 Die Väter hat dies zu Beginn der Theologiegeschichte vor die knifflige Frage gestellt, ob der
Begriff sacramentum überhaupt christlich verwendbar sei. Denn mysterion war bereits von den
antiken Mysterienkulten besetzt. Erst Tertullian machte den Sakramentenbegriff mit folgender
Definition hoffähig und setzt damit den Beginn der Sakramentenlehre: „Wir sind zum Kriegs-
dienste des lebendigen Gottes berufen schon dann, wenn wir die Worte des Fahneneides nach-
sprechen (in sacramenti verba respondimus).“
16 Das Konzil von Trient greift die Definition aus dem Dekret Gratians auf, dass das Sakrament
„symbolum esse rei sacrae et invisibilis gratiae formam visibilem“, „das Symbol einer heiligen
Sache und eine sichtbare Form der unsichtbaren Gnade“. Das 2. Vatikanum verstärkt diese Defi-
nition, indem es sie von Christus auf die Kirche hin denkt. „Gott hat die Versammlung derer, die
zu Christus als dem Urheber des Heils und dem Ursprung der Einheit und des Friedens glaubend
aufschauen, als seine Kirche zusammengerufen und gestiftet, damit sie allen und jedem das sicht-
bare Sakrament dieser heilbringenden Einheit sei.“ (Lumen Gentium 9.) Die Kirche ist in Chris-
tus Zeichen und Werkzeug der unio mystica zwischen Gott und der Menschheit.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 452



Prophetie bei Gertrud von Helfta 453

Menschheit.“ (Lumen Gentium 1)17 „Sakrament“ wird hier als Zeichen und
Werkzeug jener innigsten Vereinigung von Gott und Mensch verstanden, wie
sie auch die unio mystica charakterisiert. 

Es wäre lohnenswert, den Zusammenhang von Mystik und Sakrament bei Gertrud weiter zu
untersuchen und von hier aus die heutige Sakramentenlehre voranzutreiben. Denn Gertruds
Werk stellt Zeichen zur Verfügung, mit denen die derzeitige Krise der katholischen Sakramen-
tenpraxis überwunden werden kann. Bei allen sieben Sakramenten ist in den letzten Jahrzehnten
eine rückläufige Praxis festzustellen: die Zahl der Taufen und Firmungen, der Priesterweihen und
kirchlichen Eheschließungen geht zurück; die Ortskirchen haben Schwierigkeiten, die Pflicht
zum Besuch der Sonntagsmesse durchzusetzen; die Beichtpraxis ist in wenigen Jahren geradezu
erlahmt; auf das Sakrament der Krankensalbung greifen auch in größter Not nur wenige zurück.
Offensichtlich droht die Mystik der Sakramente verlorenzugehen. Sie werden nicht mehr als Zei-
chen und Werkzeug erfahren, die zu einem begeisterten Leben ermächtigen. Wo aber diese Le-
bensmacht nicht mehr erfahren wird, schwindet die Bereitschaft, sich an die hier bezeichnete
Macht zu binden. Eine Aufarbeitung der Mystik Gertruds sowohl in theologischer als auch prak-
tisch-spiritueller Bedeutung trägt zur Lösung dieses Problems bei.

Das Exerzitienbuch Gertruds ist kein wissenschaftliches Werk. Seine Übun-
gen wollen praktiziert werden. Seine Sprache stellt Zeichen zur Verfügung, die
die Vereinigung von Gott und Mensch eröffnen. Wer diese Zeichen mit der ei-
genen Lebenssituation im Heute verbindet, lernt die Not des Lebens beten. „O
treue Güte, treue Güte, in Angst und Not bin ich versetzt: mögest du mich nicht
verlassen. Von meinem Schluchzen und von meinem lauten Schrei mögest du
dein Angesicht nicht abwenden. Dich soll zwingen deine innige Liebe, gedul-
dig mich zu hören.“ (Exercitia VII, 442) Die geistlichen Übungen öffnen für
das Sakrament des Wortes,18 das in der Ohnmacht des Verstummens wirkt. Die
Betende beantwortet die Gegenwart Gottes mit dem Treueid der Liebe. Sie bin-
det sich mit Leib und Seele an diese Macht, die aus dem tödlichen Verstummen
erlöst.

18 Die Frage nach dem Sakrament des Wortes hat im 20. Jh. besonders Karl Rahner aufgegriffen
(vgl. A. Dahm, Verhältnis von Wort und Sakrament. Vorstellung und Diskussion der Denkansät-
ze bei Johannes B. Metz, Karl Rahner und Walter Kasper, in: Trierer theologische Zeitschrift 106
(1997), 161–176). Rahner schreibt: „Ausgangspunkt sei die theologische Eigenart des in der Kir-
che als eschatologischer Gegenwart Gottes gesprochenen Wortes“ (K. Rahner, Was ist ein Sa-
krament?, in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. 10. Einsiedeln 1972, 378); sein Ziel ist „eine
entfaltete Theologie des Wortes“ als Grundlage einer Sakramententheologie, die das Sakrament
als Wortereignis Gottes begreift.
Die Sakramentalität des Gotteswortes wird ab den neunziger Jahren des 20. Jh.s verstärkt disku-
tiert (vgl. M. Figura, Zur Sakramentalität des Wortes Gottes, in: Internationale katholische Zeit-
schrift Communio 30 (2001), 27–43; R. Slenczka, Gegenwart und Handeln Gottes in Wort und
Sakrament, in: Heiliger Dienst. 53 (1999), 42–60; T. J. Wengert: The unity of word and sacra-
ment, in: Lutheran quarterly 13 (1999), 208–209), bereichert durch die Sprechhandlungstheorie
von John Austin (R. Miggelbrink, Heil durch Sprechen? Zur Theologie des sakramentalen
Sprechhandelns, in: Catholica 55 (2001), 52–67; D. Sattler, Wandeln Worte Wirklichkeit? Nach-
denkliches über die Rezeption der Sprechakttheorie in der (Sakramenten-)Theologie, in: Catho-
lica 51 (1997), 125–138). 

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 453



Hildegund Keul 454

Der an den Psalmen geschärfte Sprachschatz der Exercitia lehrt die Not des
Lebens zu beten. Dies entledigt die Betenden nicht der Anstrengung des eige-
nen Wortes. Sie haben die Worte Gertruds so mit der eigenen Lebenssituation
zu verbinden, dass das Wort Gottes zu Gehör kommt. Indem die Meditierende
Gertruds Worte spricht, lauscht sie auf das Wort, das alle menschliche Sprache
überschreitet. In den Buchstaben ist es nicht zu finden. Aber die Worte sind
Zeichen, die über sich selbst hinaus weisen und so als Werkzeug dienen, mit
dem das Wort Gottes in Erscheinung tritt. Von Gott her wird der vorliegende
Text (die Exercitia) auf die Situation der Betenden überschritten. Die Exerzi-
tien sind kein Leierkasten, sondern Gebete, die das Verstummen der Betenden
überwinden. Das Wort Gottes löst ihr die Zunge. Deswegen sind die Exerzitien
ein Prozess, der sprachfähig macht. Wo das Wort Gottes erhört wird, löst sich
das Verstummen des Lebens und wird befreit zum eigenen Wort. Das Wort
Gottes wird in der geistlichen Übung gegenwärtig und vollzieht sich als Sakra-
ment des Lebens. Es löst aus der Verzweiflung und setzt die bindende Lebens-
kraft der Liebe frei.

Zwar sind die Worte des Exerzitienbuches nicht mit dem Wort Gottes identisch. Sie haben
vielmehr ihre ganz profanen Seiten: die Buchstaben, die Anzahl der Worte, die Grammatik der
Sprache. Bei denen, die sie lesen, führen sie nicht automatisch zu einem begeisterten Leben. Aber
die Worte setzen Zeichen, die diesen Weg eröffnen. „O Gott-Liebe, mich hast du erschaffen: in
deiner Liebe schaffe mich neu.“ (Exercitia V, 497 ff) Neuschöpfung ist notwendig, wo das Leben
erstirbt. Die Neuschöpfung aber geschieht im Wort, das die Liebe freisetzt. In diesem Sinn kön-
nen die Worte Gertruds das Wort Gottes zur Erscheinung bringen. Die Exercitia rufen die Got-
tesliebe an, auf dass sie ihre Lebensmacht entfaltet. Aus diesem Grund ist das Buch ein mysti-
sches Werk. Wenn seine Worte in der Not des Lebens gebetet werden, kann das Wort Gottes
selbst in Erscheinung treten. Denn Gertruds Worte setzen Zeichen der Lebensmacht, die die Not
zum Segen wendet. Gott wird gegenwärtig in dem Wort, das mitten in der Not die Quelle des Le-
bens erschließt. Die Bitte um Neuschöpfung der Liebe hat dann die Kraft, einen Neuanfang im
Leben zu setzen.

3. Die Geburt des Gotteswortes in der Ohnmacht des Verstummens
– die unio mystica einer geistesgegenwärtigen Sprache

Die Exercitia Spiritualia Gertruds bringen in einer Zeit des Umbruchs, tief-
greifender sozialer Veränderungen und religiöser Prozesse die Lebensmacht
des Gotteswortes zur Sprache. Sie sind ein Werk mit visionärer Zugkraft, das
in den Brüchen des Lebens zum Aufbruch befähigt. Aber auch bei Gertrud ist
diese Prophetie nicht zu erlangen ohne die Sprachlosigkeit. Im Gegenteil, ihre
visionäre Prophetie erwächst dem Verstummen des Lebens, in dem die vor-
handene Sprache versagt. Dieser Zusammenhang macht das Werk Gertruds für
die heutige Theologie wegweisend. Denn auch heute befindet sich die Gottes-

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 454



Prophetie bei Gertrud von Helfta 455

rede in einem tiefgreifenden Umbruch. In der Pastoral zeigt sich besonders
drängend, wie die Gottesrede in den Lebensproblemen der Gegenwart nicht
mehr greift.19 Die Sprache, in der von Gott gesprochen wird, hat noch nicht zu
einer Form gefunden, die den Sprachschatz der christlichen Tradition im Heu-
te erschließt.

Gertruds Werk setzt in dieser Situation eine Wegmarke, die den Aufbruch zu
einer neuen Sprache ermöglicht. Es offenbart eine verschwiegene Hoffnung:
Das Verstummen von Menschen ist ein Ort, an dem das Wort Gottes sich zeigt.
Hier entsteht die Sprache, die das Wort Gottes in der eigenen Zeit zum Vor-
schein bringt.20 Wer sich dem Verstummen stellt, macht sich einer geistesge-
genwärtigen Sprache auf die Spur. Prophetie ist dieser notwendige Prozess der
Sprachfindung. Diesen Prozess durchlebt nicht nur die Theologie als Wissen-
schaft, sondern auch die Gottesrede von Menschen, die von Sprachlosigkeit
und Verstummen bedrängt sind. Das Werkzeug der Prophetie ist die Sprache.
Aber das Problem, mit dem sie es zu tun hat, ist das Verstummen. Sie beginnt
an der Grenze, wo es Menschen die Sprache verschlägt, weil das Leben er-
stirbt.

Wenn jemand verstummt, heißt das nicht, dass er oder sie nichts zu sagen hat. Es bedeutet
vielmehr, dass es die Sprache noch nicht gibt für das, was um des Lebens willen benannt werden
will. Das Verstummen ist der Schrei nach einer neuen Sprache. Dies gilt auch für das Versagen
der heutigen Gottesrede. Zwar liegt mit der Bibel das Wort Gottes in menschlicher Hand. Aber
von der Hand zum Mund ist es manchmal ein langer Weg. Wer die Bibel zur Hand nimmt, wird
nicht automatisch sprachfähig in Sachen Gott. Jedoch stellt die Bibel einen Sprachschatz zur Ver-
fügung, der Menschen in der Not ihres Lebens sprachfähig macht. Sie bringt da, wo sie mit dem
Verstummen heutiger Menschen konfrontiert wird, das Wort Gottes zur Erscheinung. Dieses
Wort ist kein Ding, über das Menschen verfügen können, sondern ein Ereignis, das zum Leben
ermächtigt. Wenn Gott das Wort an die Prophetinnen und Propheten richtet, dann heißt es in der
hebräischen Bibel: „Das Wort Gottes geschah“ (z.B. Jer 1,4). Das Wort Gottes geschieht, indem
es geistesgegenwärtig macht. Die Exercitia Gertruds legen hierfür ein beredtes Zeugnis ab. Sie
stellen Worte zur Verfügung, die den Alltag auf die Geistesgegenwart hin öffnen und ihn an die
Lebensmacht der Liebe binden.

Wo das menschliche Wort versagt, weil Elend und Not überwältigend sind,
kommt das Wort zum Vorschein, das ein Zeichen der Hoffnung setzt und dem
verschütteten Leben zum Durchbruch verhilft. Das Wort Gottes bricht das
Schweigen der Verstummten. Es benennt die Verheißung, die das erniedrigte

19 Die wissenschaftliche Gottesrede, die Theologie, weicht diesem Problem aus, wenn sie sich
hauptsächlich im Binnenraum theologischer Debatten bewegt. Aber wer sich der Sprachlosigkeit
nicht stellt, die in der Pastoral markant ist, findet nicht zu der Sprache, die dem Verstummen er-
wächst.
20 Ein weiteres Beispiel für diesen Zusammenhang ist in Gertruds Zeit Thomas von Aquin; er
stellt sich dem Problem, dass die Konfrontation mit den neu entdeckten Schriften des Aristoteles
das Christentum sprachlos macht. Hieran schärft er seine neue, die scholastische Rede von Gott,
die die Theologie als Wissenschaft konstituiert und das Christentum in seiner Zeit sprachfähig
macht.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 455



Hildegund Keul 456

Leben aufrichtet und Menschen zum Leben begeistert. Es macht die Ver-
stummten nicht mundtot, sondern sprachfähig. Hier ereignet sich die unio my-
stica einer neuen, geistesgegenwärtigen Sprache. Die Offenbarung Gottes löst
aus dem Verstummen und verhilft dem Leben ins Wort. Damit wehrt es zu-
gleich der Gefahr, die an der Schwelle von Gotteswort und Menschenwort lau-
ert. Das Wort Gottes kann seine Lebensmacht entfalten, wenn es in menschli-
cher Sprache zum Thema gemacht wird. In dieser Sprachwerdung ist es jedoch
dem menschlichen Zugriff preisgegeben. Dies ist ein heikler Punkt. Wenn je-
mand behauptet: „Das Wort Gottes liegt in meinem Mund“, so kann diese Aus-
sage einen Herrschaftsanspruch begründen, der andere Menschen knechtet und
in einen tödlichen Abgrund stürzt.21 Die Prophetie bei Gertrud von Helfta zeigt
jedoch, dass das Wort Gottes in das Verstummen des Lebens hinein spricht.
Christliche Prophetie ist an dieses Verstummen gebunden und von ihm ge-
zeichnet. Wo sie das Verstummen übergeht oder die Verstummten zum
Schweigen bringt, löst sie sich vom Wort Gottes.

Dieser Zusammenhang ist für die heutige Situation der Gottesrede gravie-
rend. Wer mit einer reichen Sprachtradition sprachlos wird, möchte dieses Ver-
stummen am liebsten mit vielen Worten zum Schweigen bringen. Aber dies ist
in der Gottesrede ein Irrweg. Vielmehr geht es darum, sich dem Verstummen
zu stellen, trotz der Angst, zu versagen. Das Wort Gottes liegt im Mund gerade
der Menschen, denen es die Sprache verschlägt. Ehrfurcht vor dem Wort Got-
tes gibt es deswegen nicht ohne Respekt vor denjenigen, die verstummen – wer
auch immer dies sein mag. Wenn Menschen in der Ohnmacht ihres Verstum-
mens das Wort zuwächst, das Leben eröffnet, werden sie auf neue Weise
sprachfähig. Um diese Sprachfähigkeit geht es der Prophetie und damit auch
dem prophetischen Amt aller Gläubigen. Sie steht im Dienst an der Lebens-
macht des Wortes, das dem Verstummen erwächst, und macht sich der Lebens-
macht des Gotteswortes in der eigenen Zeit auf die Spur. Ihre Sprache bringt
das Wort Gottes zur Erscheinung, wo es geistesgegenwärtig die Zeichen der
Zeit deutet. Wenn das menschliche Wort die Lebensmacht Gottes im Heute be-
nennt, partizipiert es am sakramentalen Charakter des Gotteswortes. Denn hier
geschieht die unio mystica, jene innigste Vereinigung von Wort und Seele, die
eine geistesgegenwärtige Sprache eröffnet. Der heutige Umbruch in der Got-
tesrede, der sprachlos macht, ist deswegen kein Grund zur Resignation, son-
dern ein Grund zum Aufbruch in eine neue Sprache hinein.

21 Der 11. September 2001 hat dies auf äußerst schmerzliche Weise vor Augen geführt. – Gerade
wegen dieser Gefahr ist es bemerkenswert, dass nicht Gertrud selbst, sondern ihre Mitschwestern
den Bericht von ihrer prophetischen Berufung überliefern (Legatus I). Sie selbst geht sehr vor-
sichtig damit um, denn sie weiß, mit welcher Macht sie es zu tun hat. Das Gotteswort gibt nicht
Privilegien und eröffnet keinen Personenkult, sondern es überwindet tödliches Verstummen.

444  05.10.2004  12:08 Uhr  Seite 456


