Die Lebensmacht des Gotteswortes
in der Ohnmacht des Verstummens —
Prophetie bei Gertrud von Helfta

Hildegund Keul, Bonn/Wiirzburg

Gertrud die GroBe, eine Mystikerin aus dem 13. Jh. (1256-1302), wird in der
katholischen Kirche als Heilige verehrt. Heiligenverehrung ist jedoch nicht zu
verwechseln mit Personenkult. Sie betreibt keine triibsinnige Reminiszenz an
friihere Epochen, die nur das Ressentiment der eigenen Zeit gegeniiber nihrt.
Heilige werden verehrt, weil und insofern sie in den Herausforderungen der
Gegenwart etwas zu sagen haben. Bei Gertrud von Helfta ist von groBem Vor-
teil, dass sie zwei Biicher geschrieben hat, die heute noch verfiigbar sind: den
,Legatus Divinae Pietatis“, ,,Gesandter der gottlichen Liebe”, der allerdings
nur teilweise aus ihrer eigenen Feder stammt; und die ,,Geistlichen Ubungen“,
die ,,Exercitia spiritualia®.! Sie bieten der Systematischen Theologie die Mog-
lichkeit herauszuarbeiten, in welchen Fragen die Mystikerin von damals heute
eine Autoritét darstellt. Wie sich im Folgenden zeigt, kann die Sprachkraft ih-
res Werkes einen Beitrag dazu leisten, dass sich Theologie und Kirche in den
Umbriichen der heutigen Zeit bewihren. Denn die heilige Gertrud bringt ein
theologisches Problem von pastoraler Tragweite zur Sprache: die Lebens-
macht des Gotteswortes in der Not menschlichen Lebens.

Die Frage nach der Lebensmacht des Gotteswortes stellt sich zunéchst in einer Berufungsge-
schichte, die Gertruds Biografin im 1. Buch des ,,Legatus® wiedergibt. Gertrud befiirchtet, dass
sie sich im seelsorglichen Gespridch mit der Binde- und Losegewalt etwas anmaft, das ihr nicht
zusteht. Darauthin vollzieht Christus eine Symbolhandlung: ,,Und ihre [Gertruds] Zunge
beriihrend, spricht er: ,Sieh, ich habe meine Worte in deinen Mund gelegt, und ich bestitige in
meiner Wahrheit alle Worte, die du, angetrieben von meinem Geist, irgend jemandem in meinen
Namen sagen wirst* ““ (Legatus I, 14). Der anonymen Mitschwester, die diese Berufung auf-
zeichnet, erscheint das Thema heikel. Sie schreibt: ,.ich habe dies unter ziemlich schwierigen
Umstidnden aufgespiirt; es war, als hitte es unter einem schweren Stein eingeschlossen gelegen.*
(ebd.) Christus legt das Wort Gottes in den Mund einer Frau. Ein grofler Stein muss weggerollt
werden, damit diese verschwiegene Wahrheit zur Sprache kommt. Zugleich wei$} die Biografin,
dass sie diese Berufung nicht verschweigen darf. Zur Formulierung der unerhorten Angelegen-
heit greift sie auf Jeremia zuriick. Auch dieser Prophet hat Einwendungen gegen seine Berufung:
,»Ach, mein Gott, Jahwe, ich kann doch nicht reden, ich bin ja noch so jung.“ (Jer 1,6) Daraufhin

! Neben der lateinisch-franzosischen Ausgabe in den Sources Chrétiennes (N° 127, 139, 143,
255, 331. 1967-1986) gibt es verschiedene deutsche Ubersetzungen. Im Folgenden werden ver-
wendet: Gertrud von Helfta: Gesandter der Géttlichen Liebe. Ubersetzt von J. Lanczkowski.
Heidelberg 1989 (= Legatus); Gertrud von Helfta: Exercitia spiritualia — Geistliche Ubungen.
Hrsg. von S. Ringler. Elberfeld 2001 (= Exercitia).



Prophetie bei Gertrud von Helfta 445

vollzieht Gott die Zeichenhandlung: ,,Und Jahwe streckte seine Hand aus und riihrte meinen
Mund an und sprach zu mir: Siehe, ich lege meine Worte in deinen Mund. Siehe, ich setze dich
heute iiber Volker und Konigreiche, dass du ausreiflen und einreiflen, zerstdren und verderben
sollst und bauen und pflanzen.” (Jer 1,9—10)

Mit der Berufung wird Gertrud in die jiidisch-christliche Tradition der Pro-
phetie gestellt. Die Berufung zielt auf das Wort Gottes, das aus ihrem Mund zur
Welt kommen will.? Prophetin des Gotteswortes zu sein, ist jedoch eine heikle
Angelegenheit. Denn das Wort Gottes stellt im Leben von Menschen eine
Macht dar: es kann binden und 16sen, ausreilen und aufbauen, zerstoren und
pflanzen. Diese unerhorte Wirkmacht, mit der es Gertrud als Prophetin zu tun
hat, stellt fiir den Menschen eine Uberforderung dar. Die Zusage Gottes er-
scheint deswegen auch als Zumutung, vor der Gertrud und ihre Mitschwester
zuriickschrecken. Die Berufung zur Prophetie kann einer durchaus die Sprache
verschlagen.

1. Die Sprache zerbricht — eine Ohnmachtserfahrung heutiger Gottesrede

Die Frage nach dem Wort Gottes und der Sprache der Menschen ist auch heu-
te noch theologisch virulent und pastoral entscheidend.® Das Wort Gottes wird
von Menschen zum Thema und damit pridsent gemacht, oder es kommt nicht
zur Sprache. Aber welche Sprache ist hier zugkriftig und wirklich fahig, Gott
zu Wort kommen zu lassen? An diesem Punkt setzt das an, was das 2. Vatika-
num das prophetische Amt aller Gldubigen nennt (vgl. Kirchenkonstitution LG
31). Hier geht es um das Zeugnis des Lebens und die ,,Gnade des Wortes* (LG
35), die innerlich miteinander verbunden sind. Im eigenen Leben gilt es, nach

? Haufig wird diese Textstelle allein auf die Siindenvergebung bezogen (vgl. G. J. Lewis, Das
Gottes- und Menschenbild im Werk der mittelalterlichen Mystikerin Gertrud von Helfta, in: Geist
und Leben 63 (1990), 53-69). Allerdings ist zu bedenken, dass hier im Riickbezug auf Jeremia
eine prophetische Berufung zur Sprache kommt. Diese Berufung bezieht sich nicht allein auf die
Siindenvergebung, sondern auf die Lebensmacht des Gotteswortes im Mund des Propheten / der
Prophetin.

Was die Frage nach Gertrud als ,,priesterlichen Menschen® angeht, die Lewis stellt, so ist die Un-
terscheidung des zweiten Vatikanischen Konzils zwischen dem gemeinsamen Priestertum aller
Gldubigen und dem hierarchischen Priestertum des Dienstes (vgl. Lumen Gentium 10) hilfreich.
Gertrud von Helfta verfiigt im 13. Jh. noch nicht tiber diese Unterscheidung, so dass die Beru-
fungsberichte des Legatus in beide Richtungen interpretiert werden konnen. Die Unterscheidung
des 2. Vatikanischen Konzils ist ein Fortschritt, der theologische Fragen wirklich klirt. Gertrud
geht es nicht um die Siindenvergebung in der Beichte, die zum hierarchischen Dienstamt gehort,
sondern um die Lebensmacht des Gotteswortes insgesamt, in deren Dienst alle Glaubigen stehen.
3 Das Bistum Magdeburg hat 2002 seine Bistumswallfahrt unter das Motto gestellt: ,,Gottes Wort
in deinem Mund.” Dies geschah mit ausdriicklichem Bezug auf die prophetische Berufung Ger-
truds, deren 700. Todestag in diesem Jahr gefeiert wurde. Die Wallfahrt diente der Ermutigung,
das Wort Gottes zur Sprache zu bringen.



Hildegund Keul 446

der Wahrheit des christlichen Glaubens zu suchen und sie auch zu vertreten.
Gott wird zur Sprache gebracht, indem die Bedeutung des Evangeliums in den
gegenwirtigen Lebensproblemen benannt wird. Aber gerade mit diesem ,,Zur-
Sprache-bringen® haben die Gldubigen heute vielerorts Schwierigkeiten. Sie
fiihlen sich von ihrer Berufung zum Wort iiberfordert. Bei der Frage, wo das
Wort Gottes heute spricht und was es sagt, macht sich Ratlosigkeit breit.*

Die pastorale Situation der Gegenwart ist von der Schwierigkeit gezeichnet, das Wort Gottes
gegenwartig, das heif3t in den Briichen der eigenen Zeit, zur Sprache zu bringen. Dies zeigt sich
besonders im Dialog der Generationen wie im Dialog mit Nichtchristen. Der Dialog der Genera-
tionen ist in der deutschen Kirche in die Krise geraten. Die GroBeltern, die den christlichen Glau-
ben als Segen erfahren haben, konnen ihren Glauben oft nicht mehr so zur Sprache bringen, dass
er den jungen Menschen die eigene Lebenswelt erschlieBt. Altere Frauen leiden besonders an die-
ser Situation und erleben sie als schmerzliches Versagen. Zugleich fiihrt dieses Scheitern zu ei-
nem Riss im eigenen Glauben. Wenn ich nicht mehr sagen kann, was der Glaube heute bedeutet,
was bedeutet er dann tiberhaupt noch? Umgekehrt merkt die junge Generation, dass die Tradition
einen Schatz birgt, der ihr aber nur schwer zugénglich ist, weil er in einer Sprache spricht, der in
ihrer Lebenssituation nicht greift. Die Jugendlichen im Bistum Magdeburg benennen ihre
Sprachlosigkeit im Glauben als ein Schliisselproblem.’

Ein zweites Feld prophetischer Herausforderung ist der Dialog von Gldubigen mit Menschen,
denen die christliche Religion fremd ist. Die meisten Menschen in den 6stlichen Bundeslidndern
halten die Gottesfrage fiir bedeutungslos. Sie fragen entweder gar nicht oder skeptisch oder neu-
gierig nach, wer denn Gott sein soll. Hierauf in einer alltdglichen Situation zu antworten — am Ar-
beitsplatz oder iiber den Gartenzaun hinweg — ist schwierig. Aber an den Briichen des Lebens, wo
sich ein Abgrund auftut, verschligt es einer dann ganz die Sprache. Es ist schwer zu benennen,
was das Evangelium vom Reich Gottes hier konkret besagt.

In der Pastoral breitet sich eine Sprachlosigkeit aus, die fiir die heutige Si-
tuation der Gottesrede markant ist. Hier handelt es sich nicht nur um personli-
ches Versagen, sondern es zeigt sich ein Umbruch in der Gottesrede. Zwischen
der innerkirchlich-religiosen Sprache einerseits und der sikular-alltiglichen
Sprache andererseits gibt es eine Kluft, die auch die Kirche selbst durchzieht.
Wer sich aktiv an ihrem Leben beteiligt, lebt in zwei Sprachwelten, die oft un-
verbunden nebeneinander stehen. Was hat das, was in der vertrauten religiosen

4 Bischof Joachim Wanke (Erfurt) stellt zur pastoralen Situation fest: ,,Zu den grundlegenden
Hemmnissen fiir eine missionarische Priasenz des Evangeliums in der Profangesellschaft gehort
die verbreitete Unfahigkeit vieler Christen, ihrem Glauben eine iiberzeugende ,Sprachgestalt* zu
geben.” (J. Wanke, Das Evangelium auf den Leuchter stellen. Uberlegungen zur missionarischen
Prdsenz der Kirche in der Gesellschaft, in: M. Entrich / J. Wanke (Hrsg.), In fremder Welt zu
Hause. Anstofse fiir eine neue Pastoral. Stuttgart 2001, 25.) Er benennt die Sprachlosigkeit und
schligt ,,vermehrt ermutigende und begleitende Hinfiihrungen zu einer neuen bzw. vertieften re-
ligiosen Sprach- und Zeichenkompetenz fiir die heutige Zeit* vor.

5 In Magdeburg wurde 2000 — 2004 ein ,,Pastorales Zukunftsgesprich* gefiihrt, in dessen erster
Phase eine Problembenennung aller erfolgte, die sich zu Wort melden wollten. Bei diesen Riick-
meldungen wird als zentrales Problem genannt: ,,Uber den Glauben redet keiner mit uns.“ Sor-
gen macht: ,,die Kluft zwischen Glauben und Gottesdienst auf der einen und Alltagsleben und
Entscheidungen auf der anderen Seite*; ,,schwindendes Engagement der Glaubensvermittlung in
den Familien®; ,,Ich sorge mich um den Glauben meiner Kinder und Enkel.



Prophetie bei Gertrud von Helfta 447

Sprache gesagt wird, in der Welt der Arbeit und des Berufs zu sagen? Wie kann
Gott hier zum Thema gemacht werden — in den Sorgen der Menschen um ihre
Zukunft; mit ihrer Hoffnungslosigkeit in einem desastrosen Arbeitsmarkt; in
der Trostlosigkeit personlicher Schicksale? Wie kann hier der christlichen
Hoffnung das Wort geredet werden? Die Kirche befindet sich in einer parado-
xen Situation. Sie hélt mit der Bibel das Wort Gottes in Hinden. Aber was die-
ses Wort heute zu sagen hat, stellt ein Problem dar. Mit einer reichen Sprach-
tradition sprachlos zu werden, ist schmerzlich. Viele Menschen fiihlen sich
ohnmichtig diesem Versagen ausgeliefert. Sie verstummen, bevor iiberhaupt
ein Wort gesagt ist. Diese Herausforderung der christlichen Gottesrede stellt
einen gewichtigen Grund dar, sich mit der Prophetie Gertruds von Helfta aus-
einanderzusetzen. Prophetie ist nimlich nicht Wahrsagerei, die das Blaue vom
Himmel redet, sondern sie ist das Wort, das die Zeichen der Zeit im Licht des
Evangeliums zur Sprache bringt. Sie macht sich dem Geheimnis des Lebens
auf die Spur, das sich an den Grenzen des Todes offenbart und gerade hier sei-
ne Wirkmacht entfaltet.

2. Der Lebensmacht des Wortes auf der Spur — Prophetie in den Briichen
der Zeit

Gertrud von Helfta ist eine Prophetin. Nun konnte man meinen, dass sie des-
wegen nichts zur heutigen Sprachlosigkeit zu sagen hitte. Aber das Gegenteil
ist der Fall. Schon im Alten Testament gehoren das Verstummen und die Pro-
phetie zusammen. Am Dornbusch sagt Mose: ,,Aber Herr, ich bin keiner, der
gut reden kann, weder gestern noch vorgestern noch seitdem du mit deinem
Knecht sprichst. Mein Mund und meine Zunge sind namlich schwerfillig.” (Ex
4,10) Aber obwohl Mose eine lahme Zunge hat und Jeremia sich fiir zu jung
hilt, miissen sie 6ffentlich das Wort ergreifen. Denn dieses Wort liegt nicht in
ihrer Verfiigungsgewalt. Es beginnt dort zu sprechen, wo Menschen in der
Ohnmacht ihres Lebens verstummen: in der Knechtschaft Israels, in der Dro-
hung des Exils, wo Unrecht und Gewalt herrschen. Gertrud fiihrt diese bibli-
sche Tradition weiter. Sie verleiht dem Wort Gottes Zugkraft, indem sie sich
ihm in den Briichen ihrer Zeit auf die Spur macht.

Das Exerzitienbuch als Alphabet der Liebe — Gertruds Vision eines
begeisterten Lebens

Gertrud von Helfta hat zwei Werke verfasst: den ,,Legatus Divinae Pietatis*®,
der in der christlichen Spiritualititsgeschichte sehr bekannt und geschitzt ist;
sowie die ,,Exercitia Spiritualia“, die bisher eher als Nebenwerk galten. Seit



Hildegund Keul 448

2001 liegen diese Exercitia in einer neuen lateinisch-deutschen Ausgabe vor,
und deren Ubersetzer und Herausgeber Siegfried Ringler stellt fest, dass die
Bedeutung dieses Werkes verkannt wurde. Es ist keineswegs ein Anhang des
Legatus, sondern ,,ein Hauptwerk der mittelalterlichen Mystik.® Wie im Fol-
genden gezeigt wird, leistet Gertrud mit ihren ,,Exercitia Spiritualia® einen pro-
phetischen Beitrag zur Geburt des Gotteswortes, das in der Miihsal des Alltags
die Quelle des Lebens erschlief3t.

Gertrud schreibt ihre Exercitia besonders fiir Frauenkloster und Beginen-
héuser; mit einigen von ihnen steht ihr Kloster in regem Kontakt.” Die Mysti-
kerin tut dies mit Unterstiitzung, vielleicht sogar im Auftrag ihres Konvents.
Denn ohne dessen Zustimmung konnte Gertrud gar nicht schreiben, geschwei-
ge denn veroffentlichen. Um schreiben zu konnen, braucht sie Pergament, ei-
nen Schreibort sowie zumindest eine gewisse zeitliche Freistellung. Die Pro-
duktion von Biichern ist im 13. Jh. in doppeltem Sinn des Wortes wertvoll und
teuer. Das Buch ,,bleibt bis tief ins Hochmittelalter hinein ein Gegenstand der
Verehrung und des Respekts, ein Numinosum [...], ganz abgesehen von der
Kostbarkeit im materiellen Sinn.“® Biicher rithren an das Geheimnis der Schop-
fung durch Gottes Wort ,,Es werde®. Auch die Erlosung durch Christus wird
mit dem Johannesevangelium ,.als ein Aussprechen des gottlichen Wortes*
verstanden. Wegen des Respekts der Menschen vor dem Buch schreibt im Mit-
telalter niemand ohne triftigen Grund. Bei Gertrud liegt dieser Grund in dem
tiefgreifenden Umbruch, den die Seelsorge in Frauenklostern ihrer Zeit durch-
macht.

Im 13. Jahrhundert bringt die Armutsbewegung das tradierte Ordensgefiige
ins Wanken. In einer Welt, ,,die zunehmend vom Geld durchdrungen war, die
immer wohlhabender wurde, die sich mit Freuden schmiickte, sich an Vergnii-
gungen gewohnte, entstanden die gegenldufigen Vorbilder der Vollkommen-
heit in der Armut, der Einsamkeit und der totalen Entblofung.*!° Frauen griin-
den neue geistliche (Beginen-)Gemeinschaften und Kloster,!! die einen unge-
heuren Zustrom erleben. Dieser Aufbruch weckt Hoffnungen, aber auch Be-
fiirchtungen. Welche Richtung werden die Neugriindungen einschlagen; sind
sie bereit, sich der Kirchenleitung zu unterwerfen; konnen und wollen die

6 S. Ringler: Einfiihrung, in: Gertrud von Helfta: Exercitia spiritualia — Geistliche Ubungen. La-
teinisch — Deutsch. Elberfeld 2001, 10.

7 Vgl. M. Bangert, Demut in Freiheit. Studien zur Geistlichen Lehre im Werk Gertruds von
Helfta. Wiirzburg 1997, 25.

8 M. Wehrli, Geschichte der deutschen Literatur im Mittelalter. 3. Aufl. Stuttgart 1997, 53.

° Ebd. 50.

1 G. Duby, Die Zeit der Kathedralen. Kunst und Gesellschaft 980-1420. Ubersetzt von Grete
Osterwald. 4. Aufl. Frankfurt 1997, 205.

' Vgl. P. Dinzelbacher, Mittelalterliche Frauenmystik. Paderborn 1993; B. McGinn, Die Mystik
im Abendland, Bd. I11: Bliite — Méinner und Frauen der neuen Mystik (1200-1350). Freiburg i.Br.
1999.



Prophetie bei Gertrud von Helfta 449

Frauen iiberhaupt ein Leben nach den evangelischen Riten fiihren? Dariiber
hinaus ist das 13. Jh. eine Zeit theologischer Auseinandersetzungen, die nicht
nur an den scholastischen Lehrstiihlen und in Synoden, sondern auch in der Ar-
mutsbewegung auf den Stralen und Gassen der Stédte ausgetragen werden.'?
Differenzen entstehen, Konflikte brechen auf, Schwarmertum und Fundamen-
talismus liegen in der Luft. Viele Menschen sehen Griinde genug, den Frauen
skeptisch gegeniiber zu stehen, zumal in der zweiten Hilfte des 13. Jahrhun-
derts gegen die Beginen ein Haresievorwurf erhoben wird.

Uberfiillte Frauenkloster; Frauenklster ohne spezielle Ordenszugehérigkeit (wie das Kloster
Helfta, das zwar nach der Zisterzienserregel lebt, aber nicht in den Orden inkorporiert ist; vgl.
Bangert 1997, 24); die Unruhe der Beginenbewegung; das Entstehen neuer religioser Gruppen —
sie fithren das geistliche Leben in eine brisante Situation, zumal die Frauen aus allen Stinden der
Gesellschaft stammen und damit das mittelalterliche Stindesystem in Frage stellen. Triebfeder
des Aufbruchs ist eine anhaltende Begeisterung fiir das geistliche Leben. Aber es ist noch unklar,
welche Richtung die differenten Bewegungen nehmen werden. Die Frauen verfiigen noch nicht
iiber eine Sprache, die ihrer Begeisterung eine klare Orientierung gibt. Die Verkiindigung des
Gotteswortes gerit in die Krise. In dieser Situation liegt es nahe, dass sich die Orden engagieren
und die Bewegung in bestimmte geistliche Bahnen zu lenken versuchen. Allerdings gehen die
eher an Minnern orientierten Orden auf Distanz. Sie sind von dem Schrecken gebannt, dass sie
nun die Seelsorge und Sakramentenversorgung der Frauen bewerkstelligen miissen. Schon 1228
hatte das Generalkapitel von Citeaux beschlossen, keine weiteren Frauenkloster aufzunehmen.
Aber wihrend einige Miannerkloster eher zuriickhaltend sind, werden Frauenkloster aktiv. Dies
zeigt sich im Kloster Helfta. Obwohl es zunichst klein und unbedeutend ist, entsteht hier ein
idealer Ort, um der differenten Frauenbewegung eine gemeinsame Richtung zu geben. Denn
Helfta ist ein Kloster mit theologischem Niveau und Begeisterung fiir das kontemplative Leben.
Seine Schwestern arbeiten in der Seelsorge und verleihen dem Wort Gottes visiondre Zugkraft.
In diesem Kloster verfasst Gertrud ein Werk, in dem die geistliche Bewegung zu ihrer Sprache
kommt. Dabei spielen die Exercitia eine besondere Rolle. Gertrud schreibt hier keinen Traktat,
sondern sie bietet etwas an, was die Frauen ihrer Zeit not-wendig brauchen: Geistliche Ubungen.
Dass Gertrud diese Form wihlt, ist geradezu genial. Als Mystikerin beantwortet sie die seelsorg-
liche Herausforderung ihrer Zeit, indem sie sagt, was Frauen tun kénnen, um sich an die Lebens-
macht des Gotteswortes zu binden. Sie gibt den Kldstern, die sich in einer bedringten Situation
befinden, das sprachliche Handwerkszeug, mit dem sie ihrem Leben geistliche Orientierung ge-
ben. Damit wirkt Gertrud der Gefahr entgegen, dass der Aufbruch des geistlichen Lebens nur ein
kurzes Aufflammen ist, das bald wie ein Strohfeuer vergliiht.

Die Entstehung der Exercitia Spiritualia ist von diesem geschichtlichen Ort
her zu begreifen. Sie sind die Worte einer Frau, die anderen Frauen (und Mén-
nern) den Zugang zur Lebensmacht des Gotteswortes eréffnen. ,,Komm, heili-
ger Geist, Lebenshauch, komm, o Gott-Liebe: erfiille mein Herz, denn — wehe!
— von allem Guten ist es leer. Entziinde mich, zu lieben dich! Erleuchte mich,
zu erkennen dich! Ziehe zu dir mich, erfreut zu werden durch dich! Errege
mich, zu genieflen dich!** (Exercitia II, 24—-36) Gertrud steht in der Seelsorge

12 Vgl. H. Keul, Verschwiegene Gottesrede. Die Mystik der Begine Mechthild von Magdeburg.
Innsbruck 2004.



Hildegund Keul 450

ihres Klosters vor Problemen, wie sie auch andere Kloster umtreiben. Viele
Frauen, die von ihren Eltern ins Kloster gegeben werden oder die aus eigener
Begeisterung diesen Weg einschlagen, geraten in eine Krise — wegen eines
schweren, zermiirbenden Alltags oder aufgrund besonderer Ereignisse, die die-
se Lebensform in Frage stellen. Gertrud stellt solchen Krisen eine christliche
Vision vom Leben entgegen, das aus der Geistkraft der Liebe lebt.

,O Gott-Liebe, jeder, der dich nicht liebt und schétzt, ist stumm und sprach-
los wie ein Kind. Und der allein macht Fortschritte, der dir ganz anhanget und
dich allein unablidssig liebt.” (Exercitia V, 359) Im geistlichen Leben ist der
Mensch zunichst sprachlos und stumm. Sprachfihig macht allein die Liebe.
Dieser Zusammenhang von Gott, Liebe und Wort ist fiir die Mystik Gertruds
grundlegend. Wo das Leben zu verdorren droht, gibt es nur eine Macht, die die-
ser schleichenden Zerstorung Einhalt gebietet: Die Liebe zum Leben. Gertrud
von Helfta macht sich der Kraft auf die Spur, die diese Liebe weckt und ihr
Atem und Stimme verleiht. ,,Zur Terz bete zum Herrn, daf} er mit den lebendi-
gen Buchstaben seines Geisthauchs deinem Herzen einschreibe das feurige
Gesetz seiner gottlichen Liebe, dal du unzertrennlich ihm anhangest zu allen
Stunden.” (Exercitia V, 328ff) In der Liebe zum Leben ist spiritus am Werk, die
Geistkraft Gottes, die die Schopfung ins Leben ruft. In der Ubung zur Er-
weckung der Liebe bittet die Mystikerin, dass Gott sie das Alphabet der Liebe
lehre. Diese Bitte ist das Herz der Exerzitien und ein Hohepunkt christlicher
Mystik:

,,O Gott-Liebe, wie gegenwirtig bist du denen, die dich suchen, wie siif}, wie liebenswiirdig
denen, die zu dir kommen und dich finden. O, wenn du nun vor mir ausbreiten wiirdest dein be-
wundernswertes Alphabet, auf dal mein Herz, mit dir gemeinsam, sich unterziehe einem einzi-
gen Studium. Sagen sollst du mir nun in lebendiger Erfahrung, was das ist oder welcher Art es
sei: das Alpha deiner schonen Liebe und Neigung, das glorreich die erste Stelle einnimmt. Auch
verheimliche mir nicht, was reiche Fiille gibt allen Generationen: das Beta deiner kaiserlichen
Weisheit, das uns Frucht bringt. Mit dem Finger deines Geisthauchs zeige mir mit lieber Sorgfalt
und mit Bild und Siegelzeichen einzeln jeden Buchstaben deiner innigen Liebe: auf daf} ich — dei-
ne siilen Gaben schon bis zum Mark vorkostend — diese Buchstaben in Wahrheit mit des Herzens
reinem Auge ausforsche und durchleuchte, sie erlerne, sie wissen und sie voll und ganz, soweit
es hier in diesem Leben sein darf, neu vertieft erkenne: diese Buchstaben deiner innigen Liebe.
Lehre mich im Zusammenwirken mit deinem Geisthauch das Tau, das Zeichen hochster Voll-
kommenbheit, und fiihre mich hin zum Omega voller Vollendung. Mach, daf} ich in diesem Leben
deine Schrift, die voll von inniger Liebe und Neigung, so vollkommen erlerne, daf3 in mir kein
einziges Jota leer bleibt und nicht erfiillt ist von deiner innigen Liebe.* (Exercitia V, 335)

Das Studium des Gotteswortes ist ein Exerzitium der Liebe. Deswegen sind
Gertruds Exercitia eine Einiibung in das Alphabet der Liebe. Sie rufen den spi-
ritus an, der das Geheimnis des Lebens mitten in der Zerrissenheit des Alltags,
in menschlichen Konflikten und geschichtlichen Umbriichen offenbart. Das
Geheimnis des Lebens ist nicht in ferner Ewigkeit verschlossen, sondern in der
Alltaglichkeit des Lebens wirksam. Siegfried Ringler betont zu Recht, dass die



Prophetie bei Gertrud von Helfta 451

Exerzitien Gertruds ,,in der Hoffnung auf die Riickkehr in die ewige Heimat,
auf ein Leben in und mit Gott hier auf Erden* zielen'3. Das Geheimnis des Le-
bens offenbart sich, wo Menschen dem Alltag beharrlich das Leben abringen.
Dies geschieht in der Kraft des spiritus, der den Tod aus der Macht der Liebe
tiberwindet. In ihren Exercitia zeigt Gertrud sich als Exerzitienmeisterin, die
der gottlichen Liebe das Wort redet.

Das Sakrament des Wortes — Gott kommt zur Sprache im Umbruch
der Zeit

Gertruds Exerzitien sind eine Einiibung in die Liebe. Sie entwerfen die Vision
eines begeisterten Lebens, das sich den Briichen des Alltags zu stellen vermag.
Denn dieses Leben folgt dem spiritus, dem Lebensgeist, der die Gottesliebe
weckt. Wie in der jiidisch-christlichen Tradition insgesamt stehen auch bei
Gertrud Lebensatem und Liebe, Sprache und Gottesgeist in engem Zusam-
menhang.'* Bereits im Ersten Testament ist Ruach die Lebenskraft Gottes, die
Menschen Atem und Stimme verleiht. Sie lidsst das verstummte Leben zu Wort
kommen. Prophetie wiederum steht im Dienst dieses beGEISTerten Wortes,
das im Verstummen die Lebensmacht Gottes freisetzt. Im Christentum wird
diese Geistlehre zugespitzt, weil Christus, das Wort Gottes, Fleisch wird. Die
Begegnung mit Christus, dem Briutigam, ist in der Mystik deswegen die Be-
gegnung mit dem lebenschaffenden Wort Gottes. ,,O Liebe, dich zu genie3en,
das ist, wenn das gottliche Wort und die Seele sich in grofiter Huld und Wiirde
inniglich verbinden, bewirkt durch die vollkommene Einigung mit Gott.
(Exercitia V, 126). Wo sich das gottliche Wort und die Seele beriihren, ge-
schieht die unio mystica.

Diese unio mystica, die Beriihrung von Wort und Seele, ist das Herz der
Mystik. Dabei handelt es sich nicht um ein abstraktes Wort, sondern um das
Wort Gottes, das dem verstummten Leben zur Sprache verhilft. Das Geheimnis
des Lebens offenbart sich als die Liebe, die Menschen in ihrer Niedergeschla-
genheit die Kraft der Auferstehung verleiht. Diese Macht des Gotteswortes
liegt nicht in der Verfiigungsgewalt eines Menschen. Vielmehr offenbart es
sich selbst in der Not, die Menschen sprachlos macht. Hier zeigt es sich als un-
verfiigbares Geheimnis. Kein Mensch kann diese Macht erzwingen, denn sie
flieBt gerade dort, wo Menschen in Bedringnis sind. Aber Menschen konnen
sich an diese Macht binden, die sich in der Not ihres Lebens zeigt. Wer sich an
diese Macht bindet, dem oder der flieB3t die Lebensmacht Gottes zu. Die Exer-

13 S. Ringler (Anm. 6), 17.

14 Durch das Wort Jahwes wurden die Himmel geschaffen, ihr ganzes Heer durch die Ruach sei-
nes Mundes. (Ps 33,6) Im Buch Hosea wird der Prophet ,,Mann Ruachs* genannt (Hos 9,7). —
Zur Bedeutung von ruach als gottlichem Lebensgeist und Atem vgl. S. Schroer/T. Staubli: Die
Korpersymbolik der Bibel. Darmstadt 1998, 243-247.



Hildegund Keul 452

zitien Gertruds dienen diesem Ziel. Sie stellen die Worte zur Verfiigung, mit de-
nen Menschen sich an das Geheimnis ihres Lebens erinnern und sich ihm ver-
schreiben. Gertrud bittet: ,,Fac me [...] sacramentum fidei sacrae tanquam fasci-
culum myrrhae in pectore meo* (Exercitia I, 157) — ,,Mach, [...] dal} ich den
Treueid des heiligen Glaubens wie ein Myrrhenbiischel an meiner Brust stindig
bei mir fiihre*. Ringler iibersetzt hier sacramentum mit Treueid. Er greift auf die
sidkulare Herkunft des lateinischen Wortes zuriick, das ,,Fahneneid bedeutet
und in der romischen Gesellschaft die Treueverpflichtung der Soldaten be-
zeichnet.

Die Ubersetzung ist einerseits treffend, denn wer die Lebensmacht des Got-
teswortes erfahren hat, will nicht mehr von ihm loslassen, sondern will sich
ihm zutiefst verbinden. Deswegen leistet die Mystikerin einen Treueid. Sie ver-
schreibt sich der Liebe als dem Geheimnis ihres Lebens. Sie gibt ihr Wort, dass
sie an diese Liebe Gottes glaubt und aus ihr lebt. Andererseits geht in der deut-
schen Ubersetzung die Bezeichnung dieses Aktes als Sakrament verloren. Da-
mit riickt der Zusammenhang von Mystik und Sakrament, der in der Gertrud-
Forschung insgesamt kaum beachtet wird,'” erneut aus dem Blick. Weil die
Mystik die Vereinigung von Gott und Mensch (unio mystica) anstrebt, geht es
in ihr um die sakramentale Dimension des Lebens. Schon die Wortgeschichte
verweist hierauf, denn das lateinische Wort sacramentum ist im frithen Chri-
stentum die Ubersetzung des griechischen mysterion.'® Es bezeichnet den
Treueid auf das Geheimnis des Lebens, das sich in Christus als die Liebe of-
fenbart. Spiter wird in der Sakramentenlehre unterschieden zwischen einem
engen Sakramentenbegriff, der seit dem Mittelalter die sieben Sakramente
meint; und einem weiten Begriff, den das 2. Vatikanische Konzil definiert:
,,Die Kirche ist ja in Christus gleichsam das Sakrament, das hei3t Zeichen und
Werkzeug fiir die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen

14 Susanne Kobele behandelt die unio sacramentalis der Eucharistiefeier, geht aber nicht auf den
Zusammenhang von Mystik und Sakrament ein (vgl. S. Kobele, Bilder der unbegriffenen Wahr-
heit. Zur Struktur mystischer Rede im Spannungsfeld von Latein und Volkssprache (Bibliotheca
Germanica 30). Tiibingen 1993, 112-115).

1> Die Viter hat dies zu Beginn der Theologiegeschichte vor die knifflige Frage gestellt, ob der
Begriff sacramentum tiberhaupt christlich verwendbar sei. Denn mysterion war bereits von den
antiken Mysterienkulten besetzt. Erst Tertullian machte den Sakramentenbegriff mit folgender
Definition hoffahig und setzt damit den Beginn der Sakramentenlehre: ,,Wir sind zum Kriegs-
dienste des lebendigen Gottes berufen schon dann, wenn wir die Worte des Fahneneides nach-
sprechen (in sacramenti verba respondimus).*

1 Das Konzil von Trient greift die Definition aus dem Dekret Gratians auf, dass das Sakrament
,symbolum esse rei sacrae et invisibilis gratiae formam visibilem®, ,,das Symbol einer heiligen
Sache und eine sichtbare Form der unsichtbaren Gnade*. Das 2. Vatikanum verstérkt diese Defi-
nition, indem es sie von Christus auf die Kirche hin denkt. ,,Gott hat die Versammlung derer, die
zu Christus als dem Urheber des Heils und dem Ursprung der Einheit und des Friedens glaubend
aufschauen, als seine Kirche zusammengerufen und gestiftet, damit sie allen und jedem das sicht-
bare Sakrament dieser heilbringenden Einheit sei. (Lumen Gentium 9.) Die Kirche ist in Chris-
tus Zeichen und Werkzeug der unio mystica zwischen Gott und der Menschheit.



Prophetie bei Gertrud von Helfta 453

Menschheit.” (Lumen Gentium 1)'7 ,Sakrament* wird hier als Zeichen und
Werkzeug jener innigsten Vereinigung von Gott und Mensch verstanden, wie
sie auch die unio mystica charakterisiert.

Es wire lohnenswert, den Zusammenhang von Mystik und Sakrament bei Gertrud weiter zu
untersuchen und von hier aus die heutige Sakramentenlehre voranzutreiben. Denn Gertruds
Werk stellt Zeichen zur Verfiigung, mit denen die derzeitige Krise der katholischen Sakramen-
tenpraxis tiberwunden werden kann. Bei allen sieben Sakramenten ist in den letzten Jahrzehnten
eine riicklidufige Praxis festzustellen: die Zahl der Taufen und Firmungen, der Priesterweihen und
kirchlichen EheschlieBungen geht zuriick; die Ortskirchen haben Schwierigkeiten, die Pflicht
zum Besuch der Sonntagsmesse durchzusetzen; die Beichtpraxis ist in wenigen Jahren geradezu
erlahmt; auf das Sakrament der Krankensalbung greifen auch in groter Not nur wenige zuriick.
Offensichtlich droht die Mystik der Sakramente verlorenzugehen. Sie werden nicht mehr als Zei-
chen und Werkzeug erfahren, die zu einem begeisterten Leben erméchtigen. Wo aber diese Le-
bensmacht nicht mehr erfahren wird, schwindet die Bereitschaft, sich an die hier bezeichnete
Macht zu binden. Eine Aufarbeitung der Mystik Gertruds sowohl in theologischer als auch prak-
tisch-spiritueller Bedeutung trigt zur Losung dieses Problems bei.

Das Exerzitienbuch Gertruds ist kein wissenschaftliches Werk. Seine Ubun-
gen wollen praktiziert werden. Seine Sprache stellt Zeichen zur Verfiigung, die
die Vereinigung von Gott und Mensch eréffnen. Wer diese Zeichen mit der ei-
genen Lebenssituation im Heute verbindet, lernt die Not des Lebens beten. ,,0
treue Giite, treue Giite, in Angst und Not bin ich versetzt: mogest du mich nicht
verlassen. Von meinem Schluchzen und von meinem lauten Schrei mogest du
dein Angesicht nicht abwenden. Dich soll zwingen deine innige Liebe, gedul-
dig mich zu horen.* (Exercitia VII, 442) Die geistlichen Ubungen &ffnen fiir
das Sakrament des Wortes,'® das in der Ohnmacht des Verstummens wirkt. Die
Betende beantwortet die Gegenwart Gottes mit dem Treueid der Liebe. Sie bin-
det sich mit Leib und Seele an diese Macht, die aus dem todlichen Verstummen
erlost.

18 Die Frage nach dem Sakrament des Wortes hat im 20. Jh. besonders Karl Rahner aufgegriffen
(vgl. A. Dahm, Verhdltnis von Wort und Sakrament. Vorstellung und Diskussion der Denkansdit-
ze bei Johannes B. Metz, Karl Rahner und Walter Kasper, in: Trierer theologische Zeitschrift 106
(1997), 161-176). Rahner schreibt: ,,Ausgangspunkt sei die theologische Eigenart des in der Kir-
che als eschatologischer Gegenwart Gottes gesprochenen Wortes* (K. Rahner, Was ist ein Sa-
krament?, in: Ders., Schriften zur Theologie. Bd. 10. Einsiedeln 1972, 378); sein Ziel ist ,,eine
entfaltete Theologie des Wortes™ als Grundlage einer Sakramententheologie, die das Sakrament
als Wortereignis Gottes begreift.

Die Sakramentalitit des Gotteswortes wird ab den neunziger Jahren des 20. Jh.s verstarkt disku-
tiert (vgl. M. Figura, Zur Sakramentalitiit des Wortes Gottes, in: Internationale katholische Zeit-
schrift Communio 30 (2001), 27-43; R. Slenczka, Gegenwart und Handeln Gottes in Wort und
Sakrament, in: Heiliger Dienst. 53 (1999), 42-60; T. J. Wengert: The unity of word and sacra-
ment, in: Lutheran quarterly 13 (1999), 208-209), bereichert durch die Sprechhandlungstheorie
von John Austin (R. Miggelbrink, Heil durch Sprechen? Zur Theologie des sakramentalen
Sprechhandelns, in: Catholica 55 (2001), 52-67; D. Sattler, Wandeln Worte Wirklichkeit? Nach-
denkliches iiber die Rezeption der Sprechakttheorie in der (Sakramenten-)Theologie, in: Catho-
lica 51 (1997), 125-138).



Hildegund Keul 454

Der an den Psalmen geschirfte Sprachschatz der Exercitia lehrt die Not des
Lebens zu beten. Dies entledigt die Betenden nicht der Anstrengung des eige-
nen Wortes. Sie haben die Worte Gertruds so mit der eigenen Lebenssituation
zu verbinden, dass das Wort Gottes zu Gehor kommt. Indem die Meditierende
Gertruds Worte spricht, lauscht sie auf das Wort, das alle menschliche Sprache
iiberschreitet. In den Buchstaben ist es nicht zu finden. Aber die Worte sind
Zeichen, die iiber sich selbst hinaus weisen und so als Werkzeug dienen, mit
dem das Wort Gottes in Erscheinung tritt. Von Gott her wird der vorliegende
Text (die Exercitia) auf die Situation der Betenden iiberschritten. Die Exerzi-
tien sind kein Leierkasten, sondern Gebete, die das Verstummen der Betenden
tiberwinden. Das Wort Gottes 16st ihr die Zunge. Deswegen sind die Exerzitien
ein Prozess, der sprachfdhig macht. Wo das Wort Gottes erhort wird, 16st sich
das Verstummen des Lebens und wird befreit zum eigenen Wort. Das Wort
Gottes wird in der geistlichen Ubung gegenwiirtig und vollzieht sich als Sakra-
ment des Lebens. Es 16st aus der Verzweiflung und setzt die bindende Lebens-
kraft der Liebe frei.

Zwar sind die Worte des Exerzitienbuches nicht mit dem Wort Gottes identisch. Sie haben
vielmehr ihre ganz profanen Seiten: die Buchstaben, die Anzahl der Worte, die Grammatik der
Sprache. Bei denen, die sie lesen, fiihren sie nicht automatisch zu einem begeisterten Leben. Aber
die Worte setzen Zeichen, die diesen Weg eroffnen. ,,O Gott-Liebe, mich hast du erschaffen: in
deiner Liebe schaffe mich neu.” (Exercitia V, 497 ff) Neuschopfung ist notwendig, wo das Leben
erstirbt. Die Neuschopfung aber geschieht im Wort, das die Liebe freisetzt. In diesem Sinn kon-
nen die Worte Gertruds das Wort Gottes zur Erscheinung bringen. Die Exercitia rufen die Got-
tesliebe an, auf dass sie ihre Lebensmacht entfaltet. Aus diesem Grund ist das Buch ein mysti-
sches Werk. Wenn seine Worte in der Not des Lebens gebetet werden, kann das Wort Gottes
selbst in Erscheinung treten. Denn Gertruds Worte setzen Zeichen der Lebensmacht, die die Not
zum Segen wendet. Gott wird gegenwirtig in dem Wort, das mitten in der Not die Quelle des Le-
bens erschlieit. Die Bitte um Neuschopfung der Liebe hat dann die Kraft, einen Neuanfang im
Leben zu setzen.

3. Die Geburt des Gotteswortes in der Ohnmacht des Verstummens
— die unio mystica einer geistesgegenwirtigen Sprache

Die Exercitia Spiritualia Gertruds bringen in einer Zeit des Umbruchs, tief-
greifender sozialer Verinderungen und religioser Prozesse die Lebensmacht
des Gotteswortes zur Sprache. Sie sind ein Werk mit visiondrer Zugkraft, das
in den Briichen des Lebens zum Aufbruch befihigt. Aber auch bei Gertrud ist
diese Prophetie nicht zu erlangen ohne die Sprachlosigkeit. Im Gegenteil, ihre
visiondre Prophetie erwichst dem Verstummen des Lebens, in dem die vor-
handene Sprache versagt. Dieser Zusammenhang macht das Werk Gertruds fiir
die heutige Theologie wegweisend. Denn auch heute befindet sich die Gottes-



Prophetie bei Gertrud von Helfta 455

rede in einem tiefgreifenden Umbruch. In der Pastoral zeigt sich besonders
dringend, wie die Gottesrede in den Lebensproblemen der Gegenwart nicht
mehr greift.!"” Die Sprache, in der von Gott gesprochen wird, hat noch nicht zu
einer Form gefunden, die den Sprachschatz der christlichen Tradition im Heu-
te erschlief3t.

Gertruds Werk setzt in dieser Situation eine Wegmarke, die den Aufbruch zu
einer neuen Sprache ermdglicht. Es offenbart eine verschwiegene Hoffnung:
Das Verstummen von Menschen ist ein Ort, an dem das Wort Gottes sich zeigt.
Hier entsteht die Sprache, die das Wort Gottes in der eigenen Zeit zum Vor-
schein bringt.?> Wer sich dem Verstummen stellt, macht sich einer geistesge-
genwirtigen Sprache auf die Spur. Prophetie ist dieser notwendige Prozess der
Sprachfindung. Diesen Prozess durchlebt nicht nur die Theologie als Wissen-
schaft, sondern auch die Gottesrede von Menschen, die von Sprachlosigkeit
und Verstummen bedréngt sind. Das Werkzeug der Prophetie ist die Sprache.
Aber das Problem, mit dem sie es zu tun hat, ist das Verstummen. Sie beginnt
an der Grenze, wo es Menschen die Sprache verschlidgt, weil das Leben er-
stirbt.

Wenn jemand verstummt, heifit das nicht, dass er oder sie nichts zu sagen hat. Es bedeutet
vielmehr, dass es die Sprache noch nicht gibt fiir das, was um des Lebens willen benannt werden
will. Das Verstummen ist der Schrei nach einer neuen Sprache. Dies gilt auch fiir das Versagen
der heutigen Gottesrede. Zwar liegt mit der Bibel das Wort Gottes in menschlicher Hand. Aber
von der Hand zum Mund ist es manchmal ein langer Weg. Wer die Bibel zur Hand nimmt, wird
nicht automatisch sprachfihig in Sachen Gott. Jedoch stellt die Bibel einen Sprachschatz zur Ver-
fiigung, der Menschen in der Not ihres Lebens sprachfihig macht. Sie bringt da, wo sie mit dem
Verstummen heutiger Menschen konfrontiert wird, das Wort Gottes zur Erscheinung. Dieses
Wort ist kein Ding, tiber das Menschen verfiigen konnen, sondern ein Ereignis, das zum Leben
erméachtigt. Wenn Gott das Wort an die Prophetinnen und Propheten richtet, dann heif3it es in der
hebriischen Bibel: ,,Das Wort Gottes geschah® (z.B. Jer 1,4). Das Wort Gottes geschieht, indem
es geistesgegenwartig macht. Die Exercitia Gertruds legen hierfiir ein beredtes Zeugnis ab. Sie
stellen Worte zur Verfiigung, die den Alltag auf die Geistesgegenwart hin 6ffnen und ihn an die
Lebensmacht der Liebe binden.

Wo das menschliche Wort versagt, weil Elend und Not tiberwéltigend sind,
kommt das Wort zum Vorschein, das ein Zeichen der Hoffnung setzt und dem
verschiitteten Leben zum Durchbruch verhilft. Das Wort Gottes bricht das
Schweigen der Verstummten. Es benennt die VerheiBung, die das erniedrigte

1 Die wissenschaftliche Gottesrede, die Theologie, weicht diesem Problem aus, wenn sie sich
hauptsichlich im Binnenraum theologischer Debatten bewegt. Aber wer sich der Sprachlosigkeit
nicht stellt, die in der Pastoral markant ist, findet nicht zu der Sprache, die dem Verstummen er-
wichst.

2 Ein weiteres Beispiel fiir diesen Zusammenhang ist in Gertruds Zeit Thomas von Aquin; er
stellt sich dem Problem, dass die Konfrontation mit den neu entdeckten Schriften des Aristoteles
das Christentum sprachlos macht. Hieran schirft er seine neue, die scholastische Rede von Gott,
die die Theologie als Wissenschaft konstituiert und das Christentum in seiner Zeit sprachfihig
macht.



Hildegund Keul 456

Leben aufrichtet und Menschen zum Leben begeistert. Es macht die Ver-
stummten nicht mundtot, sondern sprachfihig. Hier ereignet sich die unio my-
stica einer neuen, geistesgegenwdrtigen Sprache. Die Offenbarung Gottes 16st
aus dem Verstummen und verhilft dem Leben ins Wort. Damit wehrt es zu-
gleich der Gefahr, die an der Schwelle von Gotteswort und Menschenwort lau-
ert. Das Wort Gottes kann seine Lebensmacht entfalten, wenn es in menschli-
cher Sprache zum Thema gemacht wird. In dieser Sprachwerdung ist es jedoch
dem menschlichen Zugriff preisgegeben. Dies ist ein heikler Punkt. Wenn je-
mand behauptet: ,,Das Wort Gottes liegt in meinem Mund®, so kann diese Aus-
sage einen Herrschaftsanspruch begriinden, der andere Menschen knechtet und
in einen tddlichen Abgrund stiirzt.”' Die Prophetie bei Gertrud von Helfta zeigt
jedoch, dass das Wort Gottes in das Verstummen des Lebens hinein spricht.
Christliche Prophetie ist an dieses Verstummen gebunden und von ihm ge-
zeichnet. Wo sie das Verstummen iibergeht oder die Verstummten zum
Schweigen bringt, 16st sie sich vom Wort Gottes.

Dieser Zusammenhang ist fiir die heutige Situation der Gottesrede gravie-
rend. Wer mit einer reichen Sprachtradition sprachlos wird, mochte dieses Ver-
stummen am liebsten mit vielen Worten zum Schweigen bringen. Aber dies ist
in der Gottesrede ein Irrweg. Vielmehr geht es darum, sich dem Verstummen
zu stellen, trotz der Angst, zu versagen. Das Wort Gottes liegt im Mund gerade
der Menschen, denen es die Sprache verschligt. Ehrfurcht vor dem Wort Got-
tes gibt es deswegen nicht ohne Respekt vor denjenigen, die verstummen — wer
auch immer dies sein mag. Wenn Menschen in der Ohnmacht ihres Verstum-
mens das Wort zuwichst, das Leben eroffnet, werden sie auf neue Weise
sprachfihig. Um diese Sprachfihigkeit geht es der Prophetie und damit auch
dem prophetischen Amt aller Gldaubigen. Sie steht im Dienst an der Lebens-
macht des Wortes, das dem Verstummen erwichst, und macht sich der Lebens-
macht des Gotteswortes in der eigenen Zeit auf die Spur. Ihre Sprache bringt
das Wort Gottes zur Erscheinung, wo es geistesgegenwirtig die Zeichen der
Zeit deutet. Wenn das menschliche Wort die Lebensmacht Gottes im Heute be-
nennt, partizipiert es am sakramentalen Charakter des Gotteswortes. Denn hier
geschieht die unio mystica, jene innigste Vereinigung von Wort und Seele, die
eine geistesgegenwirtige Sprache erdffnet. Der heutige Umbruch in der Got-
tesrede, der sprachlos macht, ist deswegen kein Grund zur Resignation, son-
dern ein Grund zum Aufbruch in eine neue Sprache hinein.

2 Der 11. September 2001 hat dies auf duBerst schmerzliche Weise vor Augen gefiihrt. — Gerade
wegen dieser Gefahr ist es bemerkenswert, dass nicht Gertrud selbst, sondern ihre Mitschwestern
den Bericht von ihrer prophetischen Berufung iiberliefern (Legatus I). Sie selbst geht sehr vor-
sichtig damit um, denn sie weil3, mit welcher Macht sie es zu tun hat. Das Gotteswort gibt nicht
Privilegien und erdffnet keinen Personenkult, sondern es iiberwindet todliches Verstummen.



