EINUBUNG UND WEISUNG

Wie schaue ich die Welt an?

Ein christliches Zeugnis

Der folgende Text ist iiber Jahre hin entstanden. Am Anfang stand die Frage, wie Jesus
seinen Tod verstanden und bestanden hat. Sie war Thema in einem Seminar bei Prof.
Heinz Schiirmann. Aufschlussreich war mir dafiir im wahrsten Sinne das Wort Jesu von
der Feindesliebe (Mt 6,43-48; Lk 6,27-36), iiber das ich eine Seminararbeit zu schrei-
ben hatte. Es hat mir Jesu Gottes- Welt- und Menschenbild aufgeschlossen, und wie er
den Sinn des Lebens und den Weg zur Erlosung gelebt hat. Jahrelang hat mich dieser
Text begleitet und war Zentrum fiir Exerzitien und auch fiir Vorlesungen zur Ein-
fiihrung in christliche Theologie. Als wir uns im ostdeutschen dkumenisch theologi-
schen Arbeitskreis mit der Frage befasst haben, wie wir unter heutigen Bedingungen
vom Glauben Zeugnis geben kdnnen, habe ich ihn in der vorliegenden Form verfasst.

Erwill in einfacher und direkter Sprache die Mitte des christlichen Glaubens bezeu-
gen. Er soll nicht nur den Verstand beschdftigen, sondern das Herz bertihren. Weil er
Zeugnis geben will, darum spricht er nicht in objektiver ,,Man-* Form, sondern ge-
braucht subjektiv ,,Ich* und ,,Wir*.

Ein Gedicht von Bertolt Brecht und Jesu Wort von der Feindesliebe

Bertolt Brecht hat zwischen den Weltkriegen ein Gedicht verfasst, das in recht brutalen
Bildern unsere Wirklichkeit schildert und deutet. Es nimmt zwar die damalige Zeit in
den Blick, will aber allgemein giiltig sein und ist auch heute noch nachvollziehbar.

Von der Willfihrigkeit der Natur!

Ach, es kommt ja der Krug mit der schdumenden Milch auch
Noch zu des Alten zahnlos geiferndem Mund.

Ach, es reibt sich dem fliichtenden Schldchter

Noch am Bein der Liebe heischende Hund.

Ach, dem Mann, der das Kind mifbraucht hinterm Dorfe
Neigen sich Ulmen noch mit schonem und schattigem Laub.
Und es empfiehlt eure blutigen Spuren, ihr Morder

Unserm Vergessen der blinde, freundliche Staub.

' Aus: Bertolt Brechts Hauspostille, in: Die Gedichte von Bertolt Brecht in einem Band. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp, 7. Aufl. 1993, 194f.



Einiibung und Weisung 458

So auch vermischt der Wind die Schreie von sinkenden Booten
Vorbedacht mit dem Séiuseln des Blattwerks im Innern des Lands
Und er hebt héflich der Magd vor dem syphilitischen Fremden
Daps er die lustigen Beine sche, den Zipfel des armen Gewands.

Und es deckt das tiefe, wolliistige Du eines Weibes

Nachts das Geflenn des erschreckten Vierjdhrigen zu in der Ecke des Raums.
Und in die Hand, die das Kind schlug, drdngt sich der Apfel
Schmeichlerisch aus der Ernte des jéihrlich iippiger wachsenden Baums.

Ach, wie glinzt das klare Auge des Kindes

Wenn der Vater den Kopf des Ochsen zu Boden zwingt und das Messer aufschnellt!
Und wie wogen die Busen der Weiber, an denen einst Kinder gehangen

Wenn durchs Dorf der kriegrische Marsch der Mandverkapelle gellt.

Ach, unsere Miitter sind kéuflich, es werfen sich weg unsere Séhne

Denn nach jedwedigem Eiland spdéht die Mannschaft des briichigen Kahns!
Und ihm ist genug auf der Welt, daf3 der Sterbende kidmpft, doch die Friihe
Noch zu erleben und noch das dritte Kréihen des Hahns.

Brecht klagt (ach, ach, ach), dass diese Welt ungerecht ist. Willfdhrig ist sie wie eine
Dirne. Sie gibt sich jedem ohne Frage. Gut und bose sind ihr gleichgiiltig. Dabei miiss-
te der Hund den Morder doch beiflen, miissten die Ulmen ihr Blattwerk abwerfen, um
das Bose offenbar zu machen, miisste der Wind die Hilfeschreie verstirken und weiter
tragen und der Apfel miisste zum Stein werden, wenn der Gewalttiter hinein beif3t.
Nein, ihm schmeckt der Apfel genauso gut wie mir.

Und weil die Welt so geschaffen ist, darum sind auch wir so willfahrig und fragen nicht
nach gut und bose. Wir verkaufen uns, wie das Gedicht sagt. Wir freuen uns an der Ge-
walttat. Wir lachen zynisch dariiber, wenn dem Sterbenden im letzten Augenblick des
Daseins noch mit dem dritten Krihen des Hahns verkiindet wird: Du bist ein Verleug-
ner und Verriter wie Petrus, der Jesus im Augenblick der Gefahr nicht mehr kennen
will. So wie die Natur ist, so sind auch wir.

Es gibt in der Bibel ein Wort Jesu, das ganz dhnlich ist und doch véllig anders. Jesus
nimmt das gleiche Faktum wahr: Ja, die Sonne scheint einem jeden unabhiingig davon,
ob er gut oder bose ist. Die Luft zum Atmen ist allen gegeben, unabhéngig davon, wer
oder wie sie sind. Die Erde trégt alle, so vollig verschieden die Lebewesen auch sind.
Fiir Jesus bedeutet diese Tatsache allerdings etwas vollig anderes als fiir Brecht. Fiir
ihn ist das nicht ein Zeichen von Sinnlosigkeit, Ungerechtigkeit und Gleichgiiltigkeit,
sondern fiir ihn ist es der sinnféllige und jedem erfahrbare Ausdruck der unergriindli-
chen Liebe Gottes. Aber schauen wir erst einmal auf diesen Text. An ihm ist viel iiber
Jesus zu erkennen: wie er Gott versteht, wie er die Welt sieht, wie sein Selbstbild ist,
was er seinen Jiingern zutraut und wie der Mensch zur Freiheit findet.

Mt 54348

43 Ihr habt gehort, dass gesagt worden ist:



Einiibung und Weisung 459

Du sollst deinen Ndéichsten lieben und deinen Feind hassen.
44 Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde

und bittet fiir die, die euch verfolgen,

45 damit ihr Kinder eures Vaters im Himmel werdet;
denn er ldsst seine Sonne aufgehen iiber Bésen und Guten
und lésst regnen tiber Gerechte und Ungerechte.

46 Wenn ihr ndmlich nur die liebt, die euch lieben,
welchen Lohn konnt ihr dafiir erwarten?

Tun das nicht auch die Zollner?

47 Und wenn ihr nur zu euren Briidern freundlich seid,
was tut ihr damit Besonderes?

Tun das nicht auch die Heiden?

48 Darum sollt ihr vollkommen sein,

wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.?

Jesus sieht das gleiche Faktum, aber er deutet es ganz anders. Jesus sieht, jedem scheint
die Sonne, egal ob er gut oder bose ist, iiber allen ergief3t sich die Wohltat des Regens,
gleich ob er gerecht oder ungerecht ist. Es ist dieselbe Tatsache. Fiir Brecht ein Grund
zur Verzweiflung und Klage und Rechtfertigung der eigenen Unverlésslichkeit und
Ungerechtigkeit. Fiir Jesus ist es das Zeichen der unerschopflichen Liebe Gottes des
Vaters. Fiir ihn der Beweggrund, selbst gut zu sein zu den Ungerechten und Bosen, ja,
gerade ihnen die Liebe Gottes zu bringen. Wére es nicht groBartig, so in die Welt
schauen zu konnen, so meditieren zu konnen, so die Wirklichkeit auf ihr Innerstes
durchschauen konnen, dass wir darin die Freundlichkeit und Giite, die Geduld und Lie-
be Gottes erkennen?

Es ist jedenfalls so, dass der Glaube die Deutung der Welt verdndert. Wer wie Jesus
glaubt, vermag in den allergewohnlichsten Dingen, in dem, was uns stindig und immer
umgibt, in der Sonne, die scheint, im Regen, der fillt, in der Luft, die wir atmen, die Lie-
be und die Bejahung Gottes zu erfahren und anzunehmen. Kann ich nicht mit dem glei-
chen Recht, wie Bertolt Brecht in seinem Gedicht die Welt als grundsitzlich schlecht
und gleichgiiltig in ihrer Verdorbenheit ansieht, die Welt im Glauben auch als eine zu-
tiefst gute, geduldige und liebevolle ansehen? Das Faktum jedenfalls, dass die Sonne
aufgeht tiber Guten und Bosen und dass es den wohltéitigen Regen gibt fiir Gerechte und
Ungerechte, ist mehrdeutig und nicht eindeutig. Und Brechts Gedicht ist eine Deutung
der Fakten, und zwar aus dem Glauben daran, dass die Welt zutiefst keinen Sinn hat.

Und Gottes Gerechtigkeit?

Ja, aber wenn es stimmt, dass Gott auch zu den Ungerechten und den Bosen gut ist,
muss ich dann nicht dagegen protestieren und revoltieren? Wieso ist Gott gut zu den

2 In der Parallelstelle bei Lukas (6,35ff.) heiBt es: ,,IThr aber sollt eure Feinde lieben und sollt Gut-
es tun und leihen, auch wo ihr nichts dafiir erhoffen konnt. Dann wird euer Lohn grofs sein und
ihr werdet Sohne des Hochsten sein, denn auch er ist giitig gegen die Undankbaren und Bosen.
36 Seid barmherzig, wie es auch euer Vater ist.*



Einiibung und Weisung 460

Bosen und zu den Verbrechern? Wenn Gott das Bose nicht bestraft, wer denn dann?
Wenn es nicht einmal bei Gott Gerechtigkeit gibt, bei wem denn dann? Sollte sich nicht
doch bei jedem schreiendem Unrecht die Erde auftun und den Bosen verschlingen?
Wieso schmeckt einem Hitler oder einem Stalin noch der Apfel? Ja, muss ich nicht den
Zorn und die Enttduschung eines Brecht ernst nehmen, gerade auch als Mensch, der an
Gott glaubt? Ist es theologisch zu vertreten, was Jesus sagt?

Ich meine, es ist sehr wichtig, dass wir diese Frage in ihrer Schirfe sehen. Und
zunéchst muss ich mir eingestehen, dass ich natiirlich so wie Brecht denke und fiihle
und enttduscht bin von der Welt. Und dass ich es gerechter finde, wenn das Bose nicht
geduldet sondern ausgerottet wiirde.

Aber wenn das wirklich geschihe, wie stiinde es dann mit mir? Welche Folge hitte
es fiir mich? Diirfte ich denn dann selbst noch iiber diese Erde laufen? Sollte sie mich
nicht ldngst verschlungen haben? Miisste ich mir nicht schon hiufiger an einem Apfel
die Zihne ausgebissen haben? Wenn ich also nicht auf die bosen Anderen schaue, son-
dern auf mich selbst, dann wandelt sich die Sicht. Und das ist es im Grunde, worum es
geht, um die Anderung der Blickrichtung. Sich nicht auf die Bosheit und Ungerechtig-
keit der anderen zu fixieren, sondern endlich den Balken im eigenen Auge zu sehen,
endlich die Erlosungsbediirftigkeit des eigenen Lebens zu bemerken.

Eigentlich ist ja Brechts Gedicht eine Entlastung und Entschuldigung. Im tiefsten
hilt sich Brecht ja fiir entschuldigt, dass er ein Verriter und Ubeltiter ist. Er ist es ja
nur, weil die Natur so ist. Er fillt das vernichtende Urteil tiber die Welt, weil er sich im
letzten fiir nicht so schuldig hilt wie die anderen oder wie die willfahrige, dem Bosen
gegeniiber gleichgiiltige Natur. Er ist es nur, weil die anderen und vor allem, weil die
Welt so beschaffen ist. Dass Gott gut ist auch zu den Bosen und Ungerechten, das ist
fiir alle, die sich selbst fiir gerecht und gut oder wenigstens fiir besser und gerechter als
die anderen halten, eine empdrende Nachricht. Das hat Jesus in seinem eigenen Leben
erfahren. Dass er gut war zu den Ungerechten und Bosen, hat alle die wiitend und hass-
erfiillt gemacht, die sich selbst fiir gerecht und gut hielten. Es war die paradoxe Erfah-
rung Jesu, dass seine Giite zu den Bosen und Gemeinen, die ,,Guten* und ,,Gerechten*
bose und gemein gemacht hat. Oder sollte man besser sagen, die verborgene Bosheit
und Gemeinheit der Guten herausgebracht und offenbar gemacht hat, wihrend sich die
Bosen und Gemeinen durch Jesu Giite bekehrt haben und gut geworden sind? Aber
noch genauer, die Botschaft von der Liebe Gottes auch zu den Bésen und Ungerechten
ist nur fiir die Bosen eine gute Nachricht, aber nur fiir diejenigen, die wissen, dass sie
ungerecht und bose sind und eigentlich verdient hitten, dass die Erde sie nicht ldnger
ertriagt. Fiir die ist es dann Anlass umzukehren. Denken Sie an die Geschichte vom ver-
lorenen Sohn und barmherzigen Vater (Lk 15). Der verlorene Sohn kehrt um, weil er
sich an die Giite des Vaters erinnert. Der ,,gute und brave* Sohn, der dem Vater immer
treu gedient hat und daheim geblieben ist, wird am Ende zornig, weil der Vater sich
freut iiber die Heimkehr des Verlorenen, ihn in die Arme schlieft und ihm ein Fest aus-
richtet. Sein Neid auf den durchgebrannten Bruder wird offenbar. Im Grunde hitte
auch er gern das Geld des Vaters mit Dirnen durchgebracht. Und so auch oft der Zorn
der Guten heute: ,,Der fihrt den dicken Mercedes, der hat ein schickes Haus, und ich,
der ich ansténdig bin ..."“ Da wird offenbar, dass wir im Inneren die gleichen (falschen)
Malfstibe fiir das Gliick haben wie die Bosen, die wir so verachtlich finden.



Einiibung und Weisung 461
Die befreiende Liebe Gottes

Warum aber liebt Gott auf diese Weise, die nicht unterscheidet zwischen Guten und
Bosen? Nun einmal, wie es letztlich der Apostel Paulus mit Recht sagt: es gibt in Wirk-
lichkeit gar keine Guten und Gerechten (vgl. Rom 3 u. Ps 14). Und das sagt auch Jesus:
»Niemand ist gut auler Gott, dem Einen* (Mk 10,18). Und ohne sein Erbarmen sind
wir alle verloren. In uns allen steckt das Unheil. Keiner ist gut aus sich selbst. Alles
Gute, das wir sind und getan haben, ist immer schon ein Geschenk. Gerade diejenigen,
die am meisten Gutes getan haben, wissen das und sagen es. ,,Weil man gut zu mir war,
darum bin ich gut zu anderen.*

Also erst einmal: wir alle bediirfen dieser grundlosen Liebe Gottes. Oder mehr von
der Geschichte eines jeden Menschenlebens her formuliert: Alle unsere menschliche
Liebe ist nur Antwort, ist nur Reaktion auf erfahrene Liebe. Aus uns heraus konnen wir
gar nicht lieben und gut sein. Das ist ja in die Grundstrukturen dieser Welt eingestiftet.
Ich existiere nur, weil zwei Menschen sich geliebt und dann mich geliebt und ange-
nommen haben. Dieser Akt der Liebe geht meiner eigenen Existenz voraus. Ich weil3
nur, was Liebe und Giite sind, weil die Eltern sie mir erwiesen haben. Und bei meinen
Eltern war es so mit ihren Eltern. Und wehe dem Menschen, bei dem es nicht so ist.
Wehe dem Menschen, dem keine Liebe zuteil wurde. Er spiirt nur ein Loch. Er weil3, es
fehlt ihm etwas. Und er versucht das Loch zu fiillen: Mit Essen oder mit Trinken, mit
Besitz, mit Sex, mit Macht, mit Gewalt. Bevor er nicht eine Ahnung von Liebe erfah-
ren hat, wird er nicht wirklich wissen, was ihm fehlt.

Das also ist zweitens der Unterschied zwischen Gottes Liebe und unserer Liebe.
Die unsere ist immer nur Antwort, nur re-aktiv, wihrend Gottes Liebe aktiv ist. Sie
flieBt aus sich. Sie ist grundlos im doppelten Sinne. Sie wird nicht verursacht, be-
griindet durch unsere Liebenswiirdigkeit oder unser Gutsein. So oft wir das vielleicht
als Kinder horen mussten und selbst davon iiberzeugt sind, dass Gott uns nur lieben
wiirde, wenn wir lieb sind. Nein, Gott liebt uns, weil wir seine Geschopfe sind. Oder
richtiger gesagt, wir existieren, weil er uns liebt. Und Gottes Liebe ist grundlos, weil
sie unerschopflich ist. Sie ist ohne Ende. Sie bleibt mir treu. Auf sie kann ich mich ver-
lassen und auf sie kann ich immer wieder zuriickkommen. Eben, wie der verlorene
Sohn.

Und schlieBlich drittens: Diese grundlose Liebe ist die einzige Liebe, die tatséchlich
einen Menschen dahin bringen kann, den Panzer seines Hasses und seiner Verneinung,
seiner Enttduschung und seiner Verzweiflung zu 6ffnen. Nur so wird der Teufelskreis
des Bosen durchbrochen und der ,,Fluch der bosen Tat, die fortzeugend Boses muss ge-
biren* (Schiller). Nur dann, wenn es einen Uberschuss, ein Mehr als bloe Gerechtig-
keit gibt. Wenn einer den ersten Schritt zur Verséhnung tut und nicht mehr nach Ver-
geltung schreit. Und das tut Gott. Er tut den ersten Schritt. Immer. Wenn nur Gerech-
tigkeit gilt, dann wird alles in den Kreislauf und Mahlstrom von ,,Auge um Auge und
Zahn um Zahn* hineingezogen und vernichtet.

Und diese Liebe Gottes ist eben nicht selbst gewalttitig. Sie achtet die Freiheit des
anderen. Sie entwaffnet den Gegner nicht mit Gewalt, sondern sie entwaffnet ihn durch
Liebe. Sie entwaffnet durch die Uberraschung der Giite. Das ist unerwartet. Das ist das
Neue. Ja, das ist schopferisch und gar nicht normal oder gewohnlich. Vergebung ist



Einiibung und Weisung 462

das, was nicht zu erwarten ist. Zu erwarten sind Rache und Vergeltung. Wir brauchen
nur in den vorderen Orient zu schauen. Und Vergebung ist nicht Nachgeben und
Schwiiche, sondern sie schafft neue Lebensmoglichkeiten. In der grundlosen Liebe
Gottes liegt seine Schopfermacht, weil er neue Beziehungen, neuen Umgang ermog-
licht. Diese Liebe ist nicht die Schwachheit, sondern die Stirke Gottes. Weil sie uns die
Wahrheit iiber uns sagt, die uns frei macht: Ohne das Erbarmen und die Vergebung,
bleibt nur der Hahnenschrei am Ende wie bei Brecht, der uns als feige Verriter offen-
bar macht, aber nicht der liebende Blick Jesu, der uns weinen und umkehren ldsst wie
Petrus (Lk 22,60-62). Das aber ist der Sinn der grundlosen Liebe Gottes, zu lassen vom
Hassen und der Liebe zu glauben.

Lieben lernen wie Gott selbst

So hat Jesus Gott gesehen. Das ist seine Theologie. Und dieses Gesetz der zuvorkom-
menden Liebe sieht er eingestiftet in diese Welt. Sie trdgt mich, sie ndhrt mich, sie
schmeckt mir, auch wenn ich bose bin. Das ist seine ,, Weltanschauung®. Sollte mir das
nicht Grund sein, auch gut zu sein?

So jedenfalls verhiilt sich Jesus. Weil er Gottes Feindesliebe in der sich allen ohne
Ausnahme und ohne Bedingung schenkenden Welt am Werk sieht, darum handelt er
ebenso. Erist gut auch zu denen, die selbst nicht gut und gerecht sind. Er geht zu denen,
die es am schwersten haben, an die Giite Gottes und die Giite der Schopfung zu glau-
ben, weil sie selbst vor allem Schlimmes erfahren: die Armen, die Kranken, die an den
Rand Gedringten, die Verachteten, damals (und heute auch noch so oft) die Kinder und
die Frauen. Und er hélt diese Liebe durch bis zum Schluss. Jesus lebt die Feindesliebe
Gottes. Sie wird am groBten am Kreuz. Da gleicht die Liebe Jesu am meisten der Lie-
be des Vaters. Da stromt sie grundlos und erlosend.

Und wen diese Liebe erreicht, wen sie erfasst, der kann anfangen zu lieben wie Gott.
Das ist ja das Unglaubliche, was das Gebot der Feindesliebe sagt. Jesus traut den Jiin-
gern zu, so zu lieben wie Gott selbst. Er traut uns zu, Gott nachzuahmen. So wie er
selbst Abbild der Liebe des Vaters ist.

Das weil} jeder: Wer lieben kann und wer liebt, ist gliicklich. Darin bestehen das
Gliick und der Himmel auf Erden, nicht nur geliebt zu werden, sondern selbst zu lieben.
Ja sagen und danken zu konnen. Natiirlich nicht nur romantisch. Nicht nur als Liebes-
paar, nicht nur als gliickliche Mutter oder stolzer Vater, obwohl auch Liebespaare und
Eltern wissen, dass die Liebe nicht nur Lust und Vergniigen ist, sondern auch Selbst-
verzicht und Loslassen fordert. Wahrhaft Liebende sind wir nach Jesus erst dann, wenn
wir auch die Feinde lieben. Wenn unsere Liebe nicht mehr durch die Liebenswiirdig-
keit, durch die Schonheit und Giite verursacht ist, sondern wenn sie erbarmende, ver-
gebende, neu schaffende Liebe ist.

Gott setzt uns auf diesen Weg und es ist der Weg zum Himmel und der Weg zu ihm
und der Weg zueinander. Es ist das, was die Christen Erlosung nennen. Worin sonst
soll sie denn bestehen? So werden wir von der Ichsucht frei. So stecken wir andere an,
auch wenn es lebensgefihrlich ist. Wie soll die Welt heil werden, wenn nicht durch die
Menschen, die lieben konnen wie Jesus? Und was wird dann der Himmel sein? Der



Einiibung und Weisung 463

Himmel wird sein, wenn uns diese Liebe ganz durchgliiht und nicht nur ein bisschen
und wenn sie alles entziindet hat.
Welcher Blick auf die Welt hat Recht? Der Blick von Brecht? Oder der Blick Jesu?

Noch einmal: wo bleibt die Strafe fiir das Bose?

Es konnte so scheinen, als ob diese Entscheidung eine gewissermaf3en neutrale Ent-
scheidung eines jeden einzelnen sei. Ich muss eben sehen, welche der beiden Welt-
sichten mir die glaubwiirdigere scheint, im Ubrigen bleibt das folgenlos.

Das ist nicht der Fall. Welche Konsequenzen es fiir den hat, der der Weltsicht Jesu
folgt, das wurde schon gezeigt. Sie ist trostlich und begliickend einerseits, weil sie mich
aus Verzweiflung {iber mich selbst und die Welt befreit, weil sie mir die Liebe bringt.
Darin ist sie andererseits fordernd bis hin zu den Folgen, die die Liebe fiir Jesus gehabt
hat: Die Hingabe des Lebens fiir eine kaputte Welt. Also scheint doch die Weltdeutung
Brechts die einfachere zu sein. In ihr darf ich dem Schwergewicht all der bosen Erfah-
rungen der Welt folgen und mich mit guten Griinden verweigern.

Téduschen wir uns nicht: wer der Sicht von Brechts Gedicht folgt, fiir den verdiistert
sich die Welt. Diese Weltsicht ist nicht realistisch, wie man meinen mochte, sondern
eindugig. Und je tiefer ich mich in sie hineinbegebe, umso blinder und umso verletzter
werde ich. Durch meine Entscheidung fiir diese negative Sicht verstirke ich das Nega-
tive, nicht nur in der Wahrnehmung, sondern auch im Tun. Ich nehme das Bose nicht
nur wahr, ich tue es selbst. Das sieht ja auch Brecht. Er erkennt seine eigene Ver-
stricktheit. Aber er kommt aus ihr nicht heraus. Er begibt sich tiefer hinein, je mehr er
seiner Weltsicht folgt. Es ist also nicht Gott, der das Bose straft, sondern das Bose straft
sich selbst. Wer liigt, der enthilt nicht nur anderen die Wahrheit vor, sondern er miss-
traut immer mehr und immer tiefer. Weil er liigt, ist er iiberzeugt, auch selbst immer an-
gelogen zu werden. Es gibt am Ende keine Wahrheit mehr. Das ist die Krankheit der
grofen Diktatoren. Sie trauen niemandem mehr und sie werden immer blinder fiir die
Wabhrheit auch iiber sich selbst. Und insofern scheitert eine solche Sicht der Welt am
Ende immer an der Welt und ihrer Wahrheit. Es gibt also eine Gerechtigkeit. Und sie
ereilt den Bosen. Aber nicht weil Gott ihn straft, sondern weil er sich das selbst zufiigt.
Das Bose richt sich. Wer unmenschlich handelt, der wird selbst zum Unmenschen. Er
zerstort sein Menschsein und stirbt innerlich, mag er nach auflen auch reich und gesund
sein. Und genauso lohnt sich das Gute. Wer das Gute tut, der wird selbst besser. Wer
sich der Wahrheit unterstellt, der wird sie immer tiefer erkennen und sie wird ihn frei
machen. Dieses Gesetz ist der Welt innerlich eingestiftet. So ist sie geschaffen. Freilich
sehe ich es nur, wenn ich mich auch dafiir entscheide, wenn ich mich darauf stelle als
das Fundament meines Lebens. Und wenn ich danach handle.

Wie schaue ich die Welt an?
Thomas Gertler, Frankfurt



