
EINÜBUNG UND WEISUNG

Wie schaue ich die Welt an?
Ein christliches Zeugnis

Der folgende Text ist über Jahre hin entstanden. Am Anfang stand die Frage, wie Jesus
seinen Tod verstanden und bestanden hat. Sie war Thema in einem Seminar bei Prof.
Heinz Schürmann. Aufschlussreich war mir dafür im wahrsten Sinne das Wort Jesu von
der Feindesliebe (Mt 6,43–48; Lk 6,27–36), über das ich eine Seminararbeit zu schrei-
ben hatte. Es hat mir Jesu Gottes- Welt- und Menschenbild aufgeschlossen, und wie er
den Sinn des Lebens und den Weg zur Erlösung gelebt hat. Jahrelang hat mich dieser
Text begleitet und war Zentrum für Exerzitien und auch für Vorlesungen zur Ein-
führung in christliche Theologie. Als wir uns im ostdeutschen ökumenisch theologi-
schen Arbeitskreis mit der Frage befasst haben, wie wir unter heutigen Bedingungen
vom Glauben Zeugnis geben können, habe ich ihn in der vorliegenden Form verfasst.

Er will in einfacher und direkter Sprache die Mitte des christlichen Glaubens bezeu-
gen. Er soll nicht nur den Verstand beschäftigen, sondern das Herz berühren. Weil er
Zeugnis geben will, darum spricht er nicht in objektiver „Man-“ Form, sondern ge-
braucht subjektiv „Ich“ und „Wir“.

Ein Gedicht von Bertolt Brecht und Jesu Wort von der Feindesliebe

Bertolt Brecht hat zwischen den Weltkriegen ein Gedicht verfasst, das in recht brutalen
Bildern unsere Wirklichkeit schildert und deutet. Es nimmt zwar die damalige Zeit in
den Blick, will aber allgemein gültig sein und ist auch heute noch nachvollziehbar. 

Von der Willfährigkeit der Natur1

Ach, es kommt ja der Krug mit der schäumenden Milch auch
Noch zu des Alten zahnlos geiferndem Mund.
Ach, es reibt sich dem flüchtenden Schlächter
Noch am Bein der Liebe heischende Hund.

Ach, dem Mann, der das Kind mißbraucht hinterm Dorfe
Neigen sich Ulmen noch mit schönem und schattigem Laub.
Und es empfiehlt eure blutigen Spuren, ihr Mörder
Unserm Vergessen der blinde, freundliche Staub.

1 Aus: Bertolt Brechts Hauspostille, in: Die Gedichte von Bertolt Brecht in einem Band. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp, 7. Aufl. 1993, 194f.

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 457



Einübung und Weisung 458

So auch vermischt der Wind die Schreie von sinkenden Booten
Vorbedacht mit dem Säuseln des Blattwerks im Innern des Lands
Und er hebt höflich der Magd vor dem syphilitischen Fremden
Daß er die lustigen Beine sähe, den Zipfel des armen Gewands.

Und es deckt das tiefe, wollüstige Du eines Weibes
Nachts das Geflenn des erschreckten Vierjährigen zu in der Ecke des Raums.
Und in die Hand, die das Kind schlug, drängt sich der Apfel
Schmeichlerisch aus der Ernte des jährlich üppiger wachsenden Baums.

Ach, wie glänzt das klare Auge des Kindes
Wenn der Vater den Kopf des Ochsen zu Boden zwingt und das Messer aufschnellt!
Und wie wogen die Busen der Weiber, an denen einst Kinder gehangen
Wenn durchs Dorf der kriegrische Marsch der Manöverkapelle gellt.

Ach, unsere Mütter sind käuflich, es werfen sich weg unsere Söhne
Denn nach jedwedigem Eiland späht die Mannschaft des brüchigen Kahns!
Und ihm ist genug auf der Welt, daß der Sterbende kämpft, doch die Frühe
Noch zu erleben und noch das dritte Krähen des Hahns.

Brecht klagt (ach, ach, ach), dass diese Welt ungerecht ist. Willfährig ist sie wie eine
Dirne. Sie gibt sich jedem ohne Frage. Gut und böse sind ihr gleichgültig. Dabei müss-
te der Hund den Mörder doch beißen, müssten die Ulmen ihr Blattwerk abwerfen, um
das Böse offenbar zu machen, müsste der Wind die Hilfeschreie verstärken und weiter
tragen und der Apfel müsste zum Stein werden, wenn der Gewalttäter hinein beißt.
Nein, ihm schmeckt der Apfel genauso gut wie mir.
Und weil die Welt so geschaffen ist, darum sind auch wir so willfährig und fragen nicht
nach gut und böse. Wir verkaufen uns, wie das Gedicht sagt. Wir freuen uns an der Ge-
walttat. Wir lachen zynisch darüber, wenn dem Sterbenden im letzten Augenblick des
Daseins noch mit dem dritten Krähen des Hahns verkündet wird: Du bist ein Verleug-
ner und Verräter wie Petrus, der Jesus im Augenblick der Gefahr nicht mehr kennen
will. So wie die Natur ist, so sind auch wir.

Es gibt in der Bibel ein Wort Jesu, das ganz ähnlich ist und doch völlig anders. Jesus
nimmt das gleiche Faktum wahr: Ja, die Sonne scheint einem jeden unabhängig davon,
ob er gut oder böse ist. Die Luft zum Atmen ist allen gegeben, unabhängig davon, wer
oder wie sie sind. Die Erde trägt alle, so völlig verschieden die Lebewesen auch sind.
Für Jesus bedeutet diese Tatsache allerdings etwas völlig anderes als für Brecht. Für
ihn ist das nicht ein Zeichen von Sinnlosigkeit, Ungerechtigkeit und Gleichgültigkeit,
sondern für ihn ist es der sinnfällige und jedem erfahrbare Ausdruck der unergründli-
chen Liebe Gottes. Aber schauen wir erst einmal auf diesen Text. An ihm ist viel über
Jesus zu erkennen: wie er Gott versteht, wie er die Welt sieht, wie sein Selbstbild ist,
was er seinen Jüngern zutraut und wie der Mensch zur Freiheit findet.

Mt 5,43–48

43 Ihr habt gehört, dass gesagt worden ist: 

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 458



Einübung und Weisung 459

2 In der Parallelstelle bei Lukas (6,35ff.) heißt es: „Ihr aber sollt eure Feinde lieben und sollt Gut-
es tun und leihen, auch wo ihr nichts dafür erhoffen könnt. Dann wird euer Lohn groß sein und
ihr werdet Söhne des Höchsten sein, denn auch er ist gütig gegen die Undankbaren und Bösen.
36 Seid barmherzig, wie es auch euer Vater ist.“

Du sollst deinen Nächsten lieben und deinen Feind hassen. 
44 Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde 
und bittet für die, die euch verfolgen, 
45 damit ihr Kinder eures Vaters im Himmel werdet;
denn er lässt seine Sonne aufgehen über Bösen und Guten 
und lässt regnen über Gerechte und Ungerechte. 
46 Wenn ihr nämlich nur die liebt, die euch lieben, 
welchen Lohn könnt ihr dafür erwarten?
Tun das nicht auch die Zöllner? 
47 Und wenn ihr nur zu euren Brüdern freundlich seid, 
was tut ihr damit Besonderes? 
Tun das nicht auch die Heiden? 
48 Darum sollt ihr vollkommen sein, 
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist.2

Jesus sieht das gleiche Faktum, aber er deutet es ganz anders. Jesus sieht, jedem scheint
die Sonne, egal ob er gut oder böse ist, über allen ergießt sich die Wohltat des Regens,
gleich ob er gerecht oder ungerecht ist. Es ist dieselbe Tatsache. Für Brecht ein Grund
zur Verzweiflung und Klage und Rechtfertigung der eigenen Unverlässlichkeit und
Ungerechtigkeit. Für Jesus ist es das Zeichen der unerschöpflichen Liebe Gottes des
Vaters. Für ihn der Beweggrund, selbst gut zu sein zu den Ungerechten und Bösen, ja,
gerade ihnen die Liebe Gottes zu bringen. Wäre es nicht großartig, so in die Welt
schauen zu können, so meditieren zu können, so die Wirklichkeit auf ihr Innerstes
durchschauen können, dass wir darin die Freundlichkeit und Güte, die Geduld und Lie-
be Gottes erkennen? 

Es ist jedenfalls so, dass der Glaube die Deutung der Welt verändert. Wer wie Jesus
glaubt, vermag in den allergewöhnlichsten Dingen, in dem, was uns ständig und immer
umgibt, in der Sonne, die scheint, im Regen, der fällt, in der Luft, die wir atmen, die Lie-
be und die Bejahung Gottes zu erfahren und anzunehmen. Kann ich nicht mit dem glei-
chen Recht, wie Bertolt Brecht in seinem Gedicht die Welt als grundsätzlich schlecht
und gleichgültig in ihrer Verdorbenheit ansieht, die Welt im Glauben auch als eine zu-
tiefst gute, geduldige und liebevolle ansehen? Das Faktum jedenfalls, dass die Sonne
aufgeht über Guten und Bösen und dass es den wohltätigen Regen gibt für Gerechte und
Ungerechte, ist mehrdeutig und nicht eindeutig. Und Brechts Gedicht ist eine Deutung
der Fakten, und zwar aus dem Glauben daran, dass die Welt zutiefst keinen Sinn hat. 

Und Gottes Gerechtigkeit?

Ja, aber wenn es stimmt, dass Gott auch zu den Ungerechten und den Bösen gut ist,
muss ich dann nicht dagegen protestieren und revoltieren? Wieso ist Gott gut zu den

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 459



Einübung und Weisung 460

Bösen und zu den Verbrechern? Wenn Gott das Böse nicht bestraft, wer denn dann?
Wenn es nicht einmal bei Gott Gerechtigkeit gibt, bei wem denn dann? Sollte sich nicht
doch bei jedem schreiendem Unrecht die Erde auftun und den Bösen verschlingen?
Wieso schmeckt einem Hitler oder einem Stalin noch der Apfel? Ja, muss ich nicht den
Zorn und die Enttäuschung eines Brecht ernst nehmen, gerade auch als Mensch, der an
Gott glaubt? Ist es theologisch zu vertreten, was Jesus sagt? 

Ich meine, es ist sehr wichtig, dass wir diese Frage in ihrer Schärfe sehen. Und
zunächst muss ich mir eingestehen, dass ich natürlich so wie Brecht denke und fühle
und enttäuscht bin von der Welt. Und dass ich es gerechter fände, wenn das Böse nicht
geduldet sondern ausgerottet würde.

Aber wenn das wirklich geschähe, wie stünde es dann mit mir? Welche Folge hätte
es für mich? Dürfte ich denn dann selbst noch über diese Erde laufen? Sollte sie mich
nicht längst verschlungen haben? Müsste ich mir nicht schon häufiger an einem Apfel
die Zähne ausgebissen haben? Wenn ich also nicht auf die bösen Anderen schaue, son-
dern auf mich selbst, dann wandelt sich die Sicht. Und das ist es im Grunde, worum es
geht, um die Änderung der Blickrichtung. Sich nicht auf die Bosheit und Ungerechtig-
keit der anderen zu fixieren, sondern endlich den Balken im eigenen Auge zu sehen,
endlich die Erlösungsbedürftigkeit des eigenen Lebens zu bemerken.

Eigentlich ist ja Brechts Gedicht eine Entlastung und Entschuldigung. Im tiefsten
hält sich Brecht ja für entschuldigt, dass er ein Verräter und Übeltäter ist. Er ist es ja
nur, weil die Natur so ist. Er fällt das vernichtende Urteil über die Welt, weil er sich im
letzten für nicht so schuldig hält wie die anderen oder wie die willfährige, dem Bösen
gegenüber gleichgültige Natur. Er ist es nur, weil die anderen und vor allem, weil die
Welt so beschaffen ist. Dass Gott gut ist auch zu den Bösen und Ungerechten, das ist
für alle, die sich selbst für gerecht und gut oder wenigstens für besser und gerechter als
die anderen halten, eine empörende Nachricht. Das hat Jesus in seinem eigenen Leben
erfahren. Dass er gut war zu den Ungerechten und Bösen, hat alle die wütend und hass-
erfüllt gemacht, die sich selbst für gerecht und gut hielten. Es war die paradoxe Erfah-
rung Jesu, dass seine Güte zu den Bösen und Gemeinen, die „Guten“ und „Gerechten“
böse und gemein gemacht hat. Oder sollte man besser sagen, die verborgene Bosheit
und Gemeinheit der Guten herausgebracht und offenbar gemacht hat, während sich die
Bösen und Gemeinen durch Jesu Güte bekehrt haben und gut geworden sind? Aber
noch genauer, die Botschaft von der Liebe Gottes auch zu den Bösen und Ungerechten
ist nur für die Bösen eine gute Nachricht, aber nur für diejenigen, die wissen, dass sie
ungerecht und böse sind und eigentlich verdient hätten, dass die Erde sie nicht länger
erträgt. Für die ist es dann Anlass umzukehren. Denken Sie an die Geschichte vom ver-
lorenen Sohn und barmherzigen Vater (Lk 15). Der verlorene Sohn kehrt um, weil er
sich an die Güte des Vaters erinnert. Der „gute und brave“ Sohn, der dem Vater immer
treu gedient hat und daheim geblieben ist, wird am Ende zornig, weil der Vater sich
freut über die Heimkehr des Verlorenen, ihn in die Arme schließt und ihm ein Fest aus-
richtet. Sein Neid auf den durchgebrannten Bruder wird offenbar. Im Grunde hätte
auch er gern das Geld des Vaters mit Dirnen durchgebracht. Und so auch oft der Zorn
der Guten heute: „Der fährt den dicken Mercedes, der hat ein schickes Haus, und ich,
der ich anständig bin ...“ Da wird offenbar, dass wir im Inneren die gleichen (falschen)
Maßstäbe für das Glück haben wie die Bösen, die wir so verächtlich finden.

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 460



Einübung und Weisung 461

Die befreiende Liebe Gottes

Warum aber liebt Gott auf diese Weise, die nicht unterscheidet zwischen Guten und
Bösen? Nun einmal, wie es letztlich der Apostel Paulus mit Recht sagt: es gibt in Wirk-
lichkeit gar keine Guten und Gerechten (vgl. Röm 3 u. Ps 14). Und das sagt auch Jesus:
„Niemand ist gut außer Gott, dem Einen“ (Mk 10,18). Und ohne sein Erbarmen sind
wir alle verloren. In uns allen steckt das Unheil. Keiner ist gut aus sich selbst. Alles
Gute, das wir sind und getan haben, ist immer schon ein Geschenk. Gerade diejenigen,
die am meisten Gutes getan haben, wissen das und sagen es. „Weil man gut zu mir war,
darum bin ich gut zu anderen.“

Also erst einmal: wir alle bedürfen dieser grundlosen Liebe Gottes. Oder mehr von
der Geschichte eines jeden Menschenlebens her formuliert: Alle unsere menschliche
Liebe ist nur Antwort, ist nur Reaktion auf erfahrene Liebe. Aus uns heraus können wir
gar nicht lieben und gut sein. Das ist ja in die Grundstrukturen dieser Welt eingestiftet.
Ich existiere nur, weil zwei Menschen sich geliebt und dann mich geliebt und ange-
nommen haben. Dieser Akt der Liebe geht meiner eigenen Existenz voraus. Ich weiß
nur, was Liebe und Güte sind, weil die Eltern sie mir  erwiesen haben. Und bei meinen
Eltern war es so mit ihren Eltern. Und wehe dem Menschen, bei dem es nicht so ist.
Wehe dem Menschen, dem keine Liebe zuteil wurde. Er spürt nur ein Loch. Er weiß, es
fehlt ihm etwas. Und er versucht das Loch zu füllen: Mit Essen oder mit Trinken, mit
Besitz, mit Sex, mit Macht, mit Gewalt. Bevor er nicht eine Ahnung von Liebe erfah-
ren hat, wird er nicht wirklich wissen, was ihm fehlt.

Das also ist zweitens der Unterschied zwischen Gottes Liebe und unserer Liebe.
Die unsere ist immer nur Antwort, nur re-aktiv, während Gottes Liebe aktiv ist. Sie
fließt aus sich. Sie ist grundlos im doppelten Sinne. Sie wird nicht verursacht, be-
gründet durch unsere Liebenswürdigkeit oder unser Gutsein. So oft wir das vielleicht
als Kinder hören mussten und selbst davon überzeugt sind, dass Gott uns nur lieben
würde, wenn wir lieb sind. Nein, Gott liebt uns, weil wir seine Geschöpfe sind. Oder
richtiger gesagt, wir existieren, weil er uns liebt. Und Gottes Liebe ist grundlos, weil
sie unerschöpflich ist. Sie ist ohne Ende. Sie bleibt mir treu. Auf sie kann ich mich ver-
lassen und auf sie kann ich immer wieder zurückkommen. Eben, wie der verlorene
Sohn.

Und schließlich drittens: Diese grundlose Liebe ist die einzige Liebe, die tatsächlich
einen Menschen dahin bringen kann, den Panzer seines Hasses und seiner Verneinung,
seiner Enttäuschung und seiner Verzweiflung zu öffnen. Nur so wird der Teufelskreis
des Bösen durchbrochen und der „Fluch der bösen Tat, die fortzeugend Böses muss ge-
bären“ (Schiller). Nur dann, wenn es einen Überschuss, ein Mehr als bloße Gerechtig-
keit gibt. Wenn einer den ersten Schritt zur Versöhnung tut und nicht mehr nach Ver-
geltung schreit. Und das tut Gott. Er tut den ersten Schritt. Immer. Wenn nur Gerech-
tigkeit gilt, dann wird alles in den Kreislauf und Mahlstrom von „Auge um Auge und
Zahn um Zahn“ hineingezogen und vernichtet.

Und diese Liebe Gottes ist eben nicht selbst gewalttätig. Sie achtet die Freiheit des
anderen. Sie entwaffnet den Gegner nicht mit Gewalt, sondern sie entwaffnet ihn durch
Liebe. Sie entwaffnet durch die Überraschung der Güte. Das ist unerwartet. Das ist das
Neue. Ja, das ist schöpferisch und gar nicht normal oder gewöhnlich. Vergebung ist

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 461



Einübung und Weisung 462

das, was nicht zu erwarten ist. Zu erwarten  sind Rache und Vergeltung. Wir brauchen
nur in den vorderen Orient zu schauen. Und Vergebung ist nicht Nachgeben und
Schwäche, sondern sie schafft neue Lebensmöglichkeiten. In der grundlosen Liebe
Gottes liegt seine Schöpfermacht, weil er neue Beziehungen, neuen Umgang ermög-
licht. Diese Liebe ist nicht die Schwachheit, sondern die Stärke Gottes. Weil sie uns die
Wahrheit über uns sagt, die uns frei macht: Ohne das Erbarmen und die Vergebung,
bleibt nur der Hahnenschrei am Ende wie bei Brecht, der uns als feige Verräter offen-
bar macht, aber nicht der liebende Blick Jesu, der uns weinen und umkehren lässt wie
Petrus (Lk 22,60–62). Das aber ist der Sinn der grundlosen Liebe Gottes, zu lassen vom
Hassen und der Liebe zu glauben.

Lieben lernen wie Gott selbst

So hat Jesus Gott gesehen. Das ist seine Theologie. Und dieses Gesetz der zuvorkom-
menden Liebe sieht er eingestiftet in diese Welt. Sie trägt mich, sie nährt mich, sie
schmeckt mir, auch wenn ich böse bin. Das ist seine „Weltanschauung“. Sollte mir das
nicht Grund sein, auch gut zu sein?

So jedenfalls verhält sich Jesus. Weil er Gottes Feindesliebe in der sich allen ohne
Ausnahme und ohne Bedingung schenkenden Welt am Werk sieht, darum handelt er
ebenso. Er ist gut auch zu denen, die selbst nicht gut und gerecht sind. Er geht zu denen,
die es am schwersten haben, an die Güte Gottes und die Güte der Schöpfung zu glau-
ben, weil sie selbst vor allem Schlimmes erfahren: die Armen, die Kranken, die an den
Rand Gedrängten, die Verachteten, damals (und heute auch noch so oft) die Kinder und
die Frauen. Und er hält diese Liebe durch bis zum Schluss. Jesus lebt die Feindesliebe
Gottes. Sie wird am größten am Kreuz. Da gleicht die Liebe Jesu am meisten der Lie-
be des Vaters. Da strömt sie grundlos und erlösend. 

Und wen diese Liebe erreicht, wen sie erfasst, der kann anfangen zu lieben wie Gott.
Das ist ja das Unglaubliche, was das Gebot der Feindesliebe sagt. Jesus traut den Jün-
gern zu, so zu lieben wie Gott selbst. Er traut uns zu, Gott nachzuahmen. So wie er
selbst Abbild der Liebe des Vaters  ist.

Das weiß jeder: Wer lieben kann und wer liebt, ist glücklich. Darin bestehen das
Glück und der Himmel auf Erden, nicht nur geliebt zu werden, sondern selbst zu lieben.
Ja sagen und danken zu können. Natürlich nicht nur romantisch. Nicht nur als Liebes-
paar, nicht nur als glückliche Mutter oder stolzer Vater, obwohl auch Liebespaare und
Eltern wissen, dass die Liebe nicht nur Lust und Vergnügen ist, sondern auch Selbst-
verzicht und Loslassen fordert. Wahrhaft Liebende sind wir nach Jesus erst dann, wenn
wir auch die Feinde lieben. Wenn unsere Liebe nicht mehr durch die Liebenswürdig-
keit, durch die Schönheit und Güte verursacht ist, sondern wenn sie erbarmende, ver-
gebende, neu schaffende Liebe ist.

Gott setzt uns auf diesen Weg und es ist der Weg zum Himmel und der Weg zu ihm
und der Weg zueinander. Es ist das, was die Christen Erlösung nennen. Worin sonst
soll sie denn bestehen? So werden wir von der Ichsucht frei. So stecken wir andere an,
auch wenn es lebensgefährlich ist. Wie soll die Welt heil werden, wenn nicht durch die
Menschen, die lieben können wie Jesus? Und was wird dann der Himmel sein? Der

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 462



Einübung und Weisung 463

Himmel wird sein, wenn uns diese Liebe ganz durchglüht und nicht nur ein bisschen
und wenn sie alles entzündet hat. 

Welcher Blick auf die Welt hat Recht? Der Blick von Brecht? Oder der Blick Jesu?

Noch einmal: wo bleibt die Strafe für das Böse?

Es könnte so scheinen, als ob diese Entscheidung eine gewissermaßen neutrale Ent-
scheidung eines jeden einzelnen sei. Ich muss eben sehen, welche der beiden Welt-
sichten mir die glaubwürdigere scheint, im Übrigen bleibt das folgenlos. 

Das ist nicht der Fall. Welche Konsequenzen es für den hat, der der Weltsicht Jesu
folgt, das wurde schon gezeigt. Sie ist tröstlich und beglückend einerseits, weil sie mich
aus Verzweiflung über mich selbst und die Welt befreit, weil sie mir die Liebe bringt.
Darin ist sie andererseits fordernd bis hin zu den Folgen, die die Liebe für Jesus gehabt
hat: Die Hingabe des Lebens für eine kaputte Welt. Also scheint doch die Weltdeutung
Brechts die einfachere zu sein. In ihr darf ich dem Schwergewicht all der bösen Erfah-
rungen der Welt folgen und mich mit guten Gründen verweigern. 

Täuschen wir uns nicht: wer der Sicht von Brechts Gedicht folgt, für den verdüstert
sich die Welt. Diese Weltsicht ist nicht realistisch, wie man meinen möchte, sondern
einäugig. Und je tiefer ich mich in sie hineinbegebe, umso blinder und umso verletzter
werde ich. Durch meine Entscheidung für diese negative Sicht verstärke ich das Nega-
tive, nicht nur in der Wahrnehmung, sondern auch im Tun. Ich nehme das Böse nicht
nur wahr, ich tue es selbst. Das sieht ja auch Brecht. Er erkennt seine eigene Ver-
stricktheit. Aber er kommt aus ihr nicht heraus. Er begibt sich tiefer hinein, je mehr er
seiner Weltsicht folgt. Es ist also nicht Gott, der das Böse straft, sondern das Böse straft
sich selbst. Wer lügt, der enthält nicht nur anderen die Wahrheit vor, sondern er miss-
traut immer mehr und immer tiefer. Weil er lügt, ist er überzeugt, auch selbst immer an-
gelogen zu werden. Es gibt am Ende keine Wahrheit mehr. Das ist die Krankheit der
großen Diktatoren. Sie trauen niemandem mehr und sie werden immer blinder für die
Wahrheit auch über sich selbst. Und insofern scheitert eine solche Sicht der Welt am
Ende immer an der Welt und ihrer Wahrheit. Es gibt also eine Gerechtigkeit. Und sie
ereilt den Bösen. Aber nicht weil Gott ihn straft, sondern weil er sich das selbst zufügt.
Das Böse rächt sich. Wer unmenschlich handelt, der wird selbst zum Unmenschen. Er
zerstört sein Menschsein und stirbt innerlich, mag er nach außen auch reich und gesund
sein. Und genauso lohnt sich das Gute. Wer das Gute tut, der wird selbst besser. Wer
sich der Wahrheit unterstellt, der wird sie immer tiefer erkennen und sie wird ihn frei
machen. Dieses Gesetz ist der Welt innerlich eingestiftet. So ist sie geschaffen. Freilich
sehe ich es nur, wenn ich mich auch dafür entscheide, wenn ich mich darauf stelle als
das Fundament meines Lebens. Und wenn ich danach handle. 
Wie schaue ich die Welt an?

Thomas Gertler, Frankfurt

457  27.09.2004  18:33 Uhr  Seite 463


